Zeitschrift: Saiten : Ostschweizer Kulturmagazin
Herausgeber: Verein Saiten

Band: 25 (2018)

Heft: 275

Artikel: Fur ein Theater der Gegenwart
Autor: Bossart, Rolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-884196

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-884196
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Fiir ein Theater der Gegenwart

Wie kommt der Mensch, wie kommt die Wirklichkeit
heute auf die Blihne? Uberlegungen zum realistischen
Theater im allgemeinen und zur Arbeit von Milo Rau.

TEXT: ROLF BOSSART

Was soll ein Theater machen, was macht ein Theater aus in dieser
Zeit, wo alles auf Umbruch und Erneuerung dringt, aber tatsédch-
lich Umbruch und Erneuerung das Fundament dessen sind, was
nicht vergeht und also die Situation Erneuerung im Stillstand
heisst. Was bedeutet das also fiir ein Theater der Gegenwart?

Zur kommenden Aktualitat

Je weniger die Kunst allgemein und damit auch das Theater beizu-
tragen hat zum gesellschaftlichen Diskurs, desto eher befindet sich
die Gesellschaft entweder in revolutionédren oder in paradiesischen
Zustinden oder, was hiufiger der Fall ist, sie gibt erfolgreich vor, es
zu sein: durch die permanente Revolution kapitalistischer Waren-
produktion, durch die erfolgreiche Negation der vorhandenen
Konflikte und Widerspriiche in postpolitischen Verhiltnissen usw.

Wo aber die Kunst als kritische Gesellschaftsbetrach-
tung diskutiert, das aber heisst meist: aktiv bekdampft, mundtot ge-
macht oder gleichgeschaltet wird, und insofern auch etwas beizu-
tragen hat, also aktuell ist, bewegt sich eine Gesellschaft von
revolutionidren und paradiesischen Zustinden weg oder kann nicht
mehr erfolgreich den Eindruck erwecken, noch revolutionir oder
paradiesisch zu sein. Das heisst, die Kunst hilft das Paradies oder
die Revolution zwar vorzubereiten, aber beide Zustinde konnen
die Kunst nicht wirklich brauchen. Denn sowohl der handelnde (re-
volutiondre) wie auch der unwissende (paradiesische) Mensch sind
gewissenlos.

Damit die Kunst also bedeutend fiir eine Gesellschaft ist,
braucht sie ein Bewusstsein fiir das Widerspriichliche ohne direkte
Handlungs- und Losungsmoglichkeiten. Oder anders gesagt: Die
Kunst braucht wissbegierige Menschen mit einem schlechten Ge-
wissen. Es sieht nicht schlecht aus fiir die Kunst, wo es schlecht
steht um die Welt.

Der neue Mensch

Das Theater kann zeigen, was ist, aber sich nicht zeigt; was wahr-
nehmbar ist, aber nicht wahrgenommen wird; was Idee ist, aber
nicht verkorpert ist. Es zeigt, so die Idee der Moderne, den Men-
schen, wie er sein wird, in seiner Grossartigkeit und seiner Licher-
lichkeit, in seiner Vernunft und in seinem Wahnsinn, in seinem
Wachsen und Verfallen, jedoch immer als Mass aller Dinge, Herr
seiner selbst, Bedingung seiner Moglichkeit. Aber dieser neue
Mensch ist heute im Zeitalter seiner postmodernen Dekonstrukti-
on und seiner technologischen Reproduzierbarkeit zugleich der
hoffnungslos von seinen eigenen Erfindungen und wahr geworde-
nen Traumen iiberrollte und abgehdngte Mensch. Und insofern er
noch immer auf der Biihne erscheint, da das Theater ihn nicht los
wird, ohne sich selbst abzuschaffen, erscheint er dort zwangsldufig
auch als antiquierter Mensch, der weniger weiss, als er wissen
miisste und weniger darstellt, als die Zuschauer zu sehen gewohnt
sind. Das Theater der Gegenwart ist solidarisch mit diesem Men-
schen und hat seine Aufgabe darin, ihn und die von ihm geschaffe-

SAITEN 02/2018

ne Welt in Akten der Verdichtung und der Konzentration zusam-
men verstehbar zu machen.

Realismus

Es gibt den postmodernen Glauben, dass der einzige Zugang der
Kunst zur Tradition die Dekonstruktion ist. Selbstverstidndlich ge-
hort die Dekonstruktion des Gewordenen immer zum kiinstleri-
schen Prozess. Aber entscheidend ist die Frage, in welchem Gestus
und in welchem Kontext die Kritik an der Tradition erfolgt.

Die Zeiten, in denen das Establishment in seinen Grund-
festen getroffen wurde, wenn man ihm seine Lieblingsstiicke des
kulturellen Kanons zerstiickelt vor die Fiisse warf, sind vorbei, weil
das heutige globalisierte Establishment diesen Kanon gar nicht
mehr kennt oder ihn - und die Anzeichen sind bereits da - grad erst
wieder fiir sich entdeckt als romantische Kompensation seines zy-
nischen Lifestyles. Das bedeutet, dass die dekonstruktive Kunst,
vor allem in der Provinz, am Wesentlichen vorbeigeht, wenn sie
noch immer die paar letzten Bildungsbiirger verschrecken mochte,
die ja lingst zu gewinnen wiren fiir einen neuen Realismus.

Dieser neue Realismus beginnt mit der Bejahung der
Wirklichkeit, wie sie ist, mit der Aufdeckung der Verdrangung ihrer
Widerspriiche. Das realistische Theater unserer Zeit dekonstruiert
nicht, es recherchiert und ermittelt in alle Richtungen, es nimmt
das Vorgefundene (alte Stiicke, Inszenierungen, Institutionen, Ide-
en usw.) ernst als mogliche, aber vielleicht unzulédngliche Antwor-
ten auf die aktuellen Fragen, es nimmt alles zur Kenntnis, will alles
wissen, um es danach bewusst wieder beiseite zu legen und neu zu
denken.

In der finalen Inszenierung bleibt das Alte noch in sei-
ner Potenz sichtbar, ist, wenn sie gliickt, die Verwandlung des Alten
in jenes neue, das dieses selbst einmal war. Diese Anreicherung des
Sinns durch seine Vorarbeiten und Rahmungen, Diskurse und De-
batten ist die wesentliche Arbeit des realistischen Theaters. Es tritt
dadurch der in unserer uniibersichtlich gewordenen Welt immer
drohenden Verabschiedung von der Realitit durch Romantik oder
VerschwoOrungstheorie entgegen.

Volkstheater

Ein Theater, vor allem in der Provinz, muss auch immer Volksthea-
ter sein. In dem Sinn, dass es ausgeht von dem, was alle kennen,
was omniprasent und standardisiert ist, aber durch einen kiinstle-
rischen Prozess wieder in seinen Spannungen und Widerspriichen
gezeigt werden kann.

Im Vorwort zu unserem Buch Wiederholung und Ekstase
habe ich diesen Vorgang fiir Milo Raus Theater versucht zu formu-
lieren: Paradoxerweise sind es bei Rau immer wieder die bekann-
ten, einfachen Dinge - ein beriihmtes TV-Bild, der Mainstreamsound
seiner Jugend, das agonale Prozessformat, die fiinf Akte der Trago-
die, eine einfache Kindermelodie, Jesu Kreuzigungsszene -, denen
er durch die ganzen komplexen Ausbreitungen der Stoffe hindurch

THEATER 31



zumutet, den Spannungsbogen zu halten. Mit dieser «fast zersprin-
genden Anreicherung», aber im Endeffekt doch demiitigen Einfach-
heit ist die ITPM-Asthetik im positiven Sinn populir zzd elitir, wes-
halb die Kritik manchmal uneins ist, ob das nun alles zu einfach
oder zu komplex, zu trashig oder zu intellektuell ist.

Rau vertraut ikonischen Bildern, Symbolen, Institutio-
nen, weil er in ihnen die Verdichtung der geistigen, sozialen und
emotionalen Substanz einer Gesellschaft erkennt, die sowohl ana-
lytisch als Ausdruck von Gewalt und Verdrangung als auch affirma-
tiv als Versuche der Vermittlung und Verséhnung gelesen werden
miissen. Denn es ist schliesslich die immer offene Moglichkeit ei-
ner Vermittlung der Gegensitze, die die Tiefe des Rau’schen Thea-
ters ausmacht: dass der Blick in die Holle und in den Himmel, wie
auf den spatmittelalterlichen Darstellungen des Jiingsten Gerichts,
immer offen ist.

Wiederholen

Das Theater der Gegenwart erhebt die Wiederholung des Vergange-
nen, aber nicht Abgeschlossenen zu einem Handlungsprinzip. Das
Theater wird dadurch zur psychoanalytischen Anstalt. Wer nicht
erinnern will, agiert die Vergangenheit in der Gegenwart aus, er
iibertrdgt die verdringten Konflikte der Vergangenheit auf alle
moglichen gegenwaértigen Situationen. Der Patient wiederholt, an-
statt zu erinnern, er wiederholt unter den Bedingungen des Wider-
stands. Er wiederholt alle seine unbrauchbaren Einstellungen und
Hemmungen, kurz alles, was sich an Symptombildungen finden
ldsst. Der Therapeut ldsst den Patienten die Wiederholung vorfiih-

sichtbar und reflektierbar ist, sondern sich als Gespenst oder
Krankheit in den Einzelnen Bahn bricht.

Ein Beispiel dafiir ist die Transzendenz. So wie Realis-
mus nicht ohne Kérperlichkeit geht, geht er auch nicht ohne Trans-
zendenz. Die reine Immanenz schafft eine kleine, klaustrophobi-
sche Welt, die sich nur noch um sich selber drehen kann, ohne
Aussicht, ohne Weite, ohne Vision. Das allzu Nahe entzieht sich der
Deutung, nur das in die Ferne hinein Projizierte wird zugénglich.

In einer Perspektive der Transzendenz zeigt sich die
Welt auf andere Weise als in der uns umgebenden Konsumwelt.
Denn mit den transzendenten Dingen verhilt es sich nicht wie mit
den Waren; jene werden kleiner, diese aber werden grosser mit zu-
nehmender Distanz. Was, einmal aus dem Kreis der unmittelbaren
Sichtbarkeit und Gegenwart entschwunden, nichts mehr an Sehn-
sucht oder Erwartung an sich binden kann, erweist sich fiir eine
theatrale Inszenierung als wenig produktiv. Aber was noch aus der
Ferne scheint, was zudringlich oder zugéinglich bleibt, auch wenn
es bereits weggelegt, verloren, entzogen ist, weil man davon immer
noch etwas wissen will, weil man es noch braucht, wire ein Gegen-
stand eines Theaters der Transzendenz.

Volksschauspielerinnen

Warum wehren sich die Anhénger der alten Volksbiihne in Berlin
so fiir ihr festes Ensemble? Warum arbeiten fast alle beriihmten Re-
gisseurinnen und Regisseure immer wieder mit denselben Schau-
spielerinnen und Schauspielern? Wo liegt die Faszination der le-
gendéren Volksschaupielerinnen?

Die Kunst braucht wissbegierige Menschen mit einem schlechten Gewissen. Es sieht nicht schlecht

aus fiir die Kunst, wo es schlecht steht um die Welt.

ren und sieht alles, was sich in ihm an Pathologischem aufgestaut
hat. Das ist der Weg, um den Wiederholungszwang zu bindigen
und ihn in ein Motiv fiir die Erinnerung umzuformen. Das wieder-
holende Theater spielt diesen Patienten, um die Zuschauerinnen in
Therapeutinnen ihrer selbst zu verwandeln.

Eine Gesellschaft kann nur eine eigene Geschichte haben,
wenn sie Kontinuitidt garantieren kann, was bedeutet, dass sie wie-
derholende Strukturen hat. Unsere Innovationsgesellschaft hat we-
nig Zeit fiir ihre eigene Geschichte und noch viel weniger fiir eine
des Verschwundenen und Verlorenen, der Besiegten und Verstor-
benen. Dem sich schicksalshaft wiederholenden Schrecken der
Welt setzt die Menschheit eine Ordnung von selbstbestimmten
Wiederholungen entgegen. In inszenierten Akten der Wiederho-
lung wird also die Frage nach schicksalsbestimmter oder selbstbe-
stimmter Wiederholung neu verhandelt. Die kiinstlich veranstalte-
te Wiederholung ist die stetige Neugriindung dessen, was nicht
vergehen darf.

Transzendenz

Das Mittelalter verdringte die Leiblichkeit, die Renaissance holte
sie zuriick ins Bewusstsein. Bevor der Korper aber zu einer realen
Bezugsgrosse der Gesellschaft werden konnte, wurde er von der
Kunst tausendfach gemalt, geformt, inszeniert und {iberhdht. Das
Theater der Gegenwart muss wiedergewinnen, was Moderne und
Postmoderne aus der Realitdt so verbannt haben, dass es nicht
mehr in einem gemeinsamen Erfahrungsraum der Menschen

32 THEATER

Frank Castorf inszenierte beispielsweise iiber Jahrzehnte an der
Volksbiihne lauter grosse Stoffe von Klassikern, von Dostojewski
iiber Brecht bis zu Tennessee Williams. Mit der Zeit wurde jedem
klar, dass da immer dasselbe Stiick gespielt wurde, weil namlich die
Schauspieler des Ensembles immer auch sich selbst spielten, sich
ironisierten, zitierten und variierten, aus der Rolle fielen usw. Man
schaute diesen Menschen zu, wie sie sonderbare und fremde Dinge
sagten und immer neue Kostliime trugen, sich maximal verbogen
und doch immer kenntlicher wurden als diese einen, die sie waren.
Und zwar gerade durch eine sich stdndig anreichernde Differenzie-
rung des Bildes, das man als Zuschauer von ihnen machte. Das The-
ater der Gegenwart macht seine Schauspielerinnen und Schauspie-
ler kenntlich als Charaktere, Figuren, Diven.

Tragodie

Im Mythos - etwa im Unterschied zur Geschichtsschreibung - ist
der Sinn fiir die «dramatische Einheit der Menschheit» greifbar:
Freunde und Feinde, Frauen und Ménner, Menschen und Gotter
sind im Mythos Teil desselben Schicksals und Verhdngnisses. Die
Welt der wissenschaftlichen oder der modernen literarischen Er-
zdahlung dagegen ist ein offenes Feld, eine Mannigfaltigkeit an Vol-
kern und Zivilisationen, getrieben von Furcht und Gier, von Inter-
essenund Trieben, ein Machtkampfzwischen Mensch und Mensch,
Herrscher und Untertan, Sippe und Bande, Nation und Nation.
Eine solche Welt droht stindig auseinanderzubrechen
in individuelle und nationale Machtzentren, die ohne erkennbaren

SAITEN 02/2018



Sinn entstehen und stiirzen, ohne Sinn fiir die «dramatische Ein-
heit der Menschheit». Das Theater der Gegenwart erzihlt seine Ge-
schichten auch in ihrer tragischen Unauflosbarkeit. Es erzdhlt die
Geschichte der Einzelnen als solche der Menschheit. Der einzelne
Mensch tragt und ertrdgt in der Tragddie nicht nur sein eigenes
Schicksal, sondern auch die Schuld der Vorfahren und die Verant-
wortung flir die Nachfahren. Das heroische Moment des Schau-
spiels liegt in diesem freien Akt der Demut, der die notwendige
Grundlage jeder konstruktiven Vorstellung von Einheit ist.

Belehren und nicht Recht behalten

Vielleicht zeigt sich die volle Bedeutung eines gesprochenen Tex-
tes nur, wo er auch als eine Belehrung verstanden wird. Theater
steht immer zwischen unernstem Spiel und existentiellem Zeugnis
und kann sich weder dem einen noch dem anderen verweigern,
ohne aufzuhoren, Theater zu sein.

Das AnstOssige daran ist die Umfunktionierung des Pu-
blikums von miindigen Dialogpartnern in Schiilerinnen und Schii-
ler, wo diese folglich nicht unterhalten, angeregt oder iiberzeugt,
sondern unterwiesen werden sollen. Aber die moderne Aversion
gegen Belehrung ist nicht nur die Kritik an den Zumutungen der
Autoritdten, sondern enthélt auch ein Moment an infantiler Angst
vor dem Wissen der anderen. Und die in Demokratien notwendige
Fiktion vom miindigen Zuschauer blendet aus, dass es in unseren
immer komplexer werdenden Gesellschaften zwingend diese Orte
der «Erziehung zur Miindigkeit», wie es bei Adorno heisst, braucht.

selber verbieten, weil er insgeheim weiss, dass all seine Sicherhei-
ten auf Sand gebaut sind und er sich davor fiirchtet, sein Leben in
seiner ganzen Lécherlichkeit vor sich zu sehen. Und daher ist er
zwar weit davon entfernt, im Theater etwas iiber sich selbst zu ler-
nen, aber doch vielleicht noch niher dran als jener Freigeist, des-
sen routiniertes Lachen nie sich selber gilt, sondern immer nur
bestédtigen soll, dass Sinnlosigkeit und Wahnsinn die Probleme der
anderen sind. Denn wo das Absurde und Groteske nicht mit dem
Schauder vor den Abgriinden der eigenen Existenz erlitten werden,
sind sie, um es mit einer Wendung von Eugen Fink zu sagen, «die
oberfldchlichste und seichteste» aller Weltdeutungen.

Anders formuliert: Das Geldchter des Publikums ist sus-
pekt, wenn es nicht einigen im Halse stecken bleibt. Der Klamauk
auf der Biihne verpufft, wenn er nicht einigen die Schamesréte ins
Gesicht treibt. Dieses aber zu schaffen, ist das Schwerste.

Nicht gut, aber schon

Wenn das Theater der Gegenwart ein realistisches Theater ist, ist es
ihm nicht moglich, das Gute zu tun. Denn Wirklichkeit ist Terror.
Diesem Terror versucht sich die Kultur zu entziehen. Kultur ist ein
distanzierendes Verfahren, das versucht, dem Terror der Wirklich-
keit durch ihre Beherrschung zu entkommen. Thre hiufigsten Mit-
tel sind Symbolisierung, Harmonisierung und Verdringung. Die
Kunst ist ihr Korrektiv, sie ist das Verfahren der Nihe, das der trau-
matischen Begegnung mit der zerrissenen und zerreissenden
Wirklichkeit nicht ausweicht.

Das Theater tritt der in unserer uniibersichtlich gewordenen Welt immer drohenden Verabschiedung
von der Realitdat durch Romantik oder Verschworungstheorie entgegen.

Der Absicht des Theaters zu belehren, entspriache dann einer Er-
wartung der Zuschauenden, belehrt zu werden. Denn sie ist es, die
erst Miindigkeit ermoglicht, eben durch jene grosse Erwartung
nach Wahrheit, die jede Belehrung auch immer als ungeniigend zu-
riickweisen kann. So also kann gelten, dass nur die Belehrung, die
auf Wahrheit zielt, auch gleichzeitig ihre eigene Unwahrheit lehrt,
und dass also die heilsame und gleichzeitig miindig machende Ent-
tduschung implizit in der Belehrung schon angelegt ist. Das heisst
auch, nur ein Theater, das es ernst meint, kann aufregen und Skan-
dal machen. Darin wiirde das Theater der Gegenwart den Prophe-
ten gleichen, iiber die gesagt wird, dass sie zwar das, was sie sagen,
sagen miissen, aber dass sie nicht {iber die Wirkung verfiigen wol-
len. Und wo jemand spricht, der sprechen muss, aber nicht recht
behalten mochte, da sollten wir zuhoren.

Das Lachen

Der Ernst des Theaters der Gegenwart bedeutet nicht, dass dieses
Theater sich nicht belustigt und nicht lacht iiber die Absurditdten
der Welt. Doch wo das Absurde zum reinen Stilmittel wird oder
zum einkalkulierten Effekt, wo also die gespielte Sinnlosigkeit
nicht mehr mit der Angst vor wirklicher Sinnlosigkeit korrespon-
diert oder die Destruktion nur noch als allgemeine Weltdeutung
und nicht mehr im Kontrast zu den Verheerungen konkreter Zer-
storung gelesen werden kann, wird der Humor zur losgeldsten
Kunstsprache und schliesst sich genauso ab gegen Erfahrung, wie
es der Spiesser tut. Denn der Spiesser muss das Lachen iiber sich

SAITEN 02/2018

Die Kunst des Theaters besteht nun darin, Formen fiir diese Nidhe
zur Wirklichkeit zu entwickeln, die Gewalt zeigen, ohne ihre zersto-
rerische Kraft zu wiederholen, die beriihren, ohne die Variabilitét
des Verhaltens zu verunmoglichen, die also realistisch sind, ohne
der naturalistischen Versuchung zu erliegen. Der Naturalismus ist
kulturfeindlich, der Realismus kulturbewusst. Der Hauptunter-
schied zwischen beiden Kunstrichtungen besteht in der Schonheit.
Es gibt im Realismus keine Schonheit ohne Schrecken, aber auch
keinen Schrecken, ohne noch die Schonheit und Erhabenheit der
menschlichen Korperlichkeit und Geistlichkeit zu zeigen. Denn
das Politische am Theater der Gegenwart ist sein Beharren auf der
Schonheit.

Rolf Bossart, 1970 ist Mitarbeiter fiir Theorie und Publikationen beim IIPM
(International Institute of Political Murder) von Milo Rau.

2017 hat Rolf Bossart zusammen mit Milo Rau das Gesprachsbuch Wieder-
holung und Ekstase herausgegeben. Es diskutiert in 25 Stichworten von A wie
Affirmation bis Z wie Zynischer Humanismus die Arbeitsweise und die
dsthetisch-politischen Grundbegriffe des Theaters von Milo Rau und dessen
International Institute of Political Murder. Milo Rau, in St.Gallen aufgewachsen,
ist mit seinen Stiicken in den letzten Jahren zum wohl meistdiskutierten

und vielfach ausgezeichneten Theatermacher Europas geworden. Zuletzt insze-
nierte Rau in Berlin General Assembly, ein «Weltparlament», das eine Charta
fiir das 21. Jahrhundert ausarbeitet, die Anfang 2018 publiziert werden soll.
2010/11 veranstaltete Rau am Theater St.Gallen die Politaktion City of Change.
Das Buch Wiederholung und Ekstase ist im Diaphanes Verlag Ziirich und

Berlin erschienen.

international-institute.de

THEATER 33



	Für ein Theater der Gegenwart

