
Zeitschrift: Saiten : Ostschweizer Kulturmagazin

Herausgeber: Verein Saiten

Band: 25 (2018)

Heft: 275

Artikel: Für ein Theater der Gegenwart

Autor: Bossart, Rolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-884196

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-884196
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Für ein Theater der Gegenwart

Wie kommt der Mensch, wie kommt die Wirklichkeit
• • 7

heute auf die Bühne? Überlegungen zum realistischen
Theater im allgemeinen und zur Arbeit von Milo Rau.
TEXT: ROLF BOSSART

Was soll ein Theater machen, was macht ein Theater aus in dieser
Zeit, wo alles auf Umbruch und Erneuerung drängt, aber tatsäch
lieh Umbruch und Erneuerung das Fundament dessen sind, was
nicht vergeht und also die Situation Erneuerung im Stillstand
heisst. Was bedeutet das also für ein Theater der Gegenwart?

Zur kommenden Aktualität

Je weniger die Kunst allgemein und damit auch das Theater
beizutragen hat zum gesellschaftlichen Diskurs, desto eher befindet sich
die Gesellschaft entweder in revolutionären oder in paradiesischen
Zuständen oder, was häufiger der Fall ist, sie gibt erfolgreich vor, es

zu sein: durch die permanente Revolution kapitalistischer
Warenproduktion, durch die erfolgreiche Negation der vorhandenen
Konflikte und Widersprüche in postpolitischen Verhältnissen usw.

Wo aber die Kunst als kritische Gesellschaftsbetrach
tung diskutiert, das aber heisst meist: aktiv bekämpft, mundtot
gemacht oder gleichgeschaltet wird, und insofern auch etwas
beizutragen hat, also aktuell ist, bewegt sich eine Gesellschaft von
revolutionären und paradiesischen Zuständen weg oder kann nicht
mehr erfolgreich den Eindruck erwecken, noch revolutionär oder
paradiesisch zu sein. Das heisst, die Kunst hilft das Paradies oder
die Revolution zwar vorzubereiten, aber beide Zustände können
die Kunst nicht wirklich brauchen. Denn sowohl der handelnde
(revolutionäre) wie auch der unwissende (paradiesische) Mensch sind
gewissenlos.

Damit die Kunst also bedeutend für eine Gesellschaft ist,
braucht sie ein Bewusstsein für das Widersprüchliche ohne direkte
Handlungs- und Lösungsmöglichkeiten. Oder anders gesagt: Die
Kunst braucht wissbegierige Menschen mit einem schlechten
Gewissen. Es sieht nicht schlecht aus fiir die Kunst, wo es schlecht
steht um die Welt.

Der neue Mensch

Das Theater kann zeigen, was ist, aber sich nicht zeigt; was
wahrnehmbar ist, aber nicht wahrgenommen wird: was Idee ist, aber
nicht verkörpert ist. Es zeigt, so die Idee der Moderne, den
Menschen, wie er sein wird, in seiner Grossartigkeit und seiner
Lächerlichkeit, in seiner Vernunft und in seinem Wahnsinn, in seinem
Wachsen und Verfallen, jedoch immer als Mass aller Dinge, Herr
seiner selbst, Bedingung seiner Möglichkeit. Aber dieser neue
Mensch ist heute im Zeitalter seiner postmodernen Dekonstrukti-
on und seiner technologischen Reproduzierbarkeit zugleich der
hoffnungslos von seinen eigenen Erfindungen und wahr gewordenen

Träumen überrollte und abgehängte Mensch. Und insofern er
noch immer auf der Bühne erscheint, da das Theater ihn nicht los
wird, ohne sich selbst abzuschaffen, erscheint er dort zwangsläufig
auch als antiquierter Mensch, der weniger weiss, als er wissen
müsste und weniger darstellt, als die Zuschauer zu sehen gewohnt
sind. Das Theater der Gegenwart ist solidarisch mit diesem
Menschen und hat seine Aufgabe darin, ihn und die von ihm geschaffe¬

ne Welt in Akten der Verdichtung und der Konzentration zusammen

verstehbar zu machen.

Realismus

Es gibt den postmodernen Glauben, dass der einzige Zugang der
Kunst zur Tradition die Dekonstruktion ist. Selbstverständlich
gehört die Dekonstruktion des Gewordenen immer zum künstlerischen

Prozess. Aber entscheidend ist die Frage, in welchem Gestus
und in welchem Kontext die Kritik an der Tradition erfolgt.

Die Zeiten, in denen das Establishment in seinen Grund
festen getroffen wurde, wenn man ihm seine Lieblingsstücke des

kulturellen Kanons zerstückelt vor die Füsse warf, sind vorbei, weil
das heutige globalisierte Establishment diesen Kanon gar nicht
mehr kennt oder ihn - und die Anzeichen sind bereits da - grad erst
wieder fiir sich entdeckt als romantische Kompensation seines
zynischen Lifestyles. Das bedeutet, dass die dekonstruktive Kunst,
vor allem in der Provinz, am Wesentlichen vorbeigeht, wenn sie
noch immer die paar letzten Bildungsbürger verschrecken möchte,
die ja längst zu gewinnen wären für einen neuen Realismus.

Dieser neue Realismus beginnt mit der Bejahung der
Wirklichkeit, wie sie ist, mit der Aufdeckung der Verdrängung ihrer
Widersprüche. Das realistische Theater unserer Zeit dekonstruiert
nicht, es recherchiert und ermittelt in alle Richtungen, es nimmt
das Vorgefundene (alte Stücke, Inszenierungen, Institutionen, Ideen

usw.) ernst als mögliche, aber vielleicht unzulängliche Antwor
ten auf die aktuellen Fragen, es nimmt alles zur Kenntnis, will alles
wissen, um es danach bewusst wieder beiseite zu legen und neu zu
denken.

In der finalen Inszenierung bleibt das Alte noch in seiner

Potenz sichtbar, ist, wenn sie glückt, die Verwandlung des Alten
in jenes neue, das dieses selbst einmal war. Diese Anreicherung des
Sinns durch seine Vorarbeiten und Rahmungen, Diskurse und
Debatten ist die wesentliche Arbeit des realistischen Theaters. Es tritt
dadurch der in unserer unübersichtlich gewordenen Welt immer
drohenden Verabschiedung von der Realität durch Romantik oder
Verschwörungstheorie entgegen.

Volkstheater

Ein Theater, vor allem in der Provinz, muss auch immer Volkstheater

sein. In dem Sinn, dass es ausgeht von dem, was alle kennen,
was omnipräsent und standardisiert ist, aber durch einen künstle
rischen Prozess wieder in seinen Spannungen und Widersprüchen
gezeigt werden kann.

Im Vorwort zu unserem Buch Wiederholung und Ekstase

habe ich diesen Vorgang fur Milo Raus Theater versucht zu formulieren:

Paradoxerweise sind es bei Rau immer wieder die bekannten,

einfachen Dinge - einberühmtes TV Bild, der Mainstreamsound
seiner Jugend, das agonale Prozessformat, die fünf Akte der Tragödie,

eine einfache Kindermelodie, Jesu Kreuzigungsszene -, denen
er durch die ganzen komplexen Ausbreitungen der Stoffe hindurch

SAITEN 02/2018 THEATER 31



zumutet, den Spannungsbogen zu halten. Mit dieser «fast zerspringenden

Anreicherung», aber im Endeffekt doch demütigen Einfachheit

ist die IIPM-Ästhetik im positiven Sinn populär und elitär, weshalb

die Kritik manchmal uneins ist, ob das nun alles zu einfach
oder zu komplex, zu trashig oder zu intellektuell ist.

Rau vertraut ikonischen Bildern, Symbolen, Institutionen,

weil er in ihnen die Verdichtung der geistigen, sozialen und
emotionalen Substanz einer Gesellschaft erkennt, die sowohl
analytisch als Ausdruck von Gewalt und Verdrängung als auch affirmativ

als Versuche der Vermittlung und Versöhnung gelesen werden
müssen. Denn es ist schliesslich die immer offene Möglichkeit
einer Vermittlung der Gegensätze, die die Tiefe des Rau'schen Theaters

ausmacht: dass der Blick in die Hölle und in den Himmel, wie
auf den spätmittelalterlichen Darstellungen des Jüngsten Gerichts,
immer offen ist.

Wiederholen

Das Theater der Gegenwart erhebt die Wiederholung des Vergangenen,

aber nicht Abgeschlossenen zu einem Handlungsprinzip. Das
Theater wird dadurch zur psychoanalytischen Anstalt. Wer nicht
erinnern will, agiert die Vergangenheit in der Gegenwart aus, er
überträgt die verdrängten Konflikte der Vergangenheit auf alle
möglichen gegenwärtigen Situationen. Der Patient wiederholt,
anstatt zu erinnern, er wiederholt unter den Bedingungen des
Widerstands. Er wiederholt alle seine unbrauchbaren Einstellungen und
Hemmungen, kurz alles, was sich an Symptombildungen finden
lässt. Der Therapeut lässt den Patienten die Wiederholung vorfiih-

sichtbar und reflektierbar ist, sondern sich als Gespenst oder
Krankheit in den Einzelnen Bahn bricht.

Ein Beispiel dafür ist die Transzendenz. So wie Realismus

nicht ohne Körperlichkeit geht, geht er auch nicht ohne
Transzendenz. Die reine Immanenz schafft eine kleine, klaustrophobi-
sche Welt, die sich nur noch um sich selber drehen kann, ohne
Aussicht, ohne Weite, ohne Vision. Das allzu Nahe entzieht sich der
Deutung, nur das in die Ferne hinein Projizierte wird zugänglich.

In einer Perspektive der Transzendenz zeigt sich die
Welt auf andere Weise als in der uns umgebenden Konsumwelt.
Denn mit den transzendenten Dingen verhält es sich nicht wie mit
den Waren; jene werden kleiner, diese aber werden grösser mit
zunehmender Distanz. Was, einmal aus dem Kreis der unmittelbaren
Sichtbarkeit und Gegenwart entschwunden, nichts mehr an Sehnsucht

oder Erwartung an sich binden kann, erweist sich für eine
theatrale Inszenierung als wenig produktiv. Aber was noch aus der
Ferne scheint, was zudringlich oder zugänglich bleibt, auch wenn
es bereits weggelegt, verloren, entzogen ist, weil man davon immer
noch etwas wissen will, weil man es noch braucht, wäre ein Gegenstand

eines Theaters der Transzendenz.

Volksschauspielerinnen

Warum wehren sich die Anhänger der alten Volksbühne in Berlin
so für ihr festes Ensemble? Warum arbeiten fast alle berühmten
Regisseurinnen und Regisseure immer wieder mit denselben
Schauspielerinnen und Schauspielern? Wo liegt die Faszination der
legendären Volksschaupielerinnen?

Die Kunst braucht wissbegierige Menschen mit einem schlechten Gewissen. Es sieht nicht schlecht
aus für die Kunst, wo es schlecht steht um die Welt.

ren und sieht alles, was sich in ihm an Pathologischem aufgestaut
hat. Das ist der Weg, um den Wiederholungszwang zu bändigen
und ihn in ein Motiv für die Erinnerung umzuformen. Das
wiederholende Theater spielt diesen Patienten, um die Zuschauerinnen in
Therapeutinnen ihrer selbst zu verwandeln.

Eine Gesellschaft kann nur eine eigene Geschichte haben,
wenn sie Kontinuität garantieren kann, was bedeutet, dass sie
wiederholende Strukturen hat. Unsere Innovationsgesellschaft hat wenig

Zeit für ihre eigene Geschichte und noch viel weniger für eine
des Verschwundenen und Verlorenen, der Besiegten und Verstorbenen.

Dem sich schicksalshaft wiederholenden Schrecken der
Welt setzt die Menschheit eine Ordnung von selbstbestimmten
Wiederholungen entgegen. In inszenierten Akten der Wiederholung

wird also die Frage nach schicksalsbestimmter oder
selbstbestimmter Wiederholung neu verhandelt. Die künstlich veranstaltete

Wiederholung ist die stetige Neugründung dessen, was nicht
vergehen darf.

Transzendenz

Das Mittelalter verdrängte die Leiblichkeit, die Renaissance holte
sie zurück ins Bewusstsein. Bevor der Körper aber zu einer realen
Bezugsgrösse der Gesellschaft werden konnte, wurde er von der
Kunst tausendfach gemalt, geformt, inszeniert und überhöht. Das
Theater der Gegenwart muss wiedergewinnen, was Moderne und
Postmoderne aus der Realität so verbannt haben, dass es nicht
mehr in einem gemeinsamen Erfahrungsraum der Menschen

Frank Castorf inszenierte beispielsweise über Jahrzehnte an der
Volksbühne lauter grosse Stoffe von Klassikern, von Dostojewski
über Brecht bis zu Tennessee Williams. Mit der Zeit wurde jedem
klar, dass da immer dasselbe Stück gespielt wurde, weil nämlich die
Schauspieler des Ensembles immer auch sich selbst spielten, sich
ironisierten, zitierten und variierten, aus der Rolle fielen usw. Man
schaute diesen Menschen zu, wie sie sonderbare und fremde Dinge
sagten und immer neue Kostüme trugen, sich maximal verbogen
und doch immer kenntlicher wurden als diese einen, die sie waren.
Und zwar gerade durch eine sich ständig anreichernde Differenzierung

des Bildes, das man als Zuschauer von ihnen machte. Das Theater

der Gegenwart macht seine Schauspielerinnen und Schauspieler

kenntlich als Charaktere, Figuren, Diven.

Tragödie

Im Mythos - etwa im Unterschied zur Geschichtsschreibung - ist
der Sinn für die «dramatische Einheit der Menschheit» greifbar:
Freunde und Feinde. Frauen und Männer, Menschen und Götter
sind im Mythos Teil desselben Schicksals und Verhängnisses. Die
Welt der wissenschaftlichen oder der modernen literarischen
Erzählung dagegen ist ein offenes Feld, eine Mannigfaltigkeit an
Völkern und Zivilisationen, getrieben von Furcht und Gier, von Inter
essen und Trieben, ein Machtkampf zwischen Mensch und Mensch,
Herrscher und Untertan, Sippe und Bande, Nation und Nation.

Eine solche Welt droht ständig auseinanderzubrechen
in individuelle und nationale Machtzentren, die ohne erkennbaren

32 THEATER SAITEN 02/2018



Sinn entstehen und stürzen, ohne Sinn für die «dramatische Einheit

der Menschheit». Das Theater der Gegenwart erzählt seine
Geschichten auch in ihrer tragischen Unauflösbarkeit. Es erzählt die
Geschichte der Einzelnen als solche der Menschheit. Der einzelne
Mensch trägt und erträgt in der Tragödie nicht nur sein eigenes
Schicksal, sondern auch die Schuld der Vorfahren und die
Verantwortung für die Nachfahren. Das heroische Moment des Schau

spiels liegt in diesem freien Akt der Demut, der die notwendige
Grundlage jeder konstruktiven Vorstellung von Einheit ist.

Belehren und nicht Recht behalten

Vielleicht zeigt sich die volle Bedeutung eines gesprochenen Textes

nur, wo er auch als eine Belehrung verstanden wird. Theater
steht immer zwischen unernstem Spiel und existentiellem Zeugnis
und kann sich weder dem einen noch dem anderen verweigern,
ohne aufzuhören, Theater zu sein.

Das Anstössige daran ist die Umfunktionierung des
Publikums von mündigen Dialogpartnern in Schülerinnen und Schü
1er, wo diese folglich nicht unterhalten, angeregt oder überzeugt,
sondern unterwiesen werden sollen. Aber die moderne Aversion
gegen Belehrung ist nicht nur die Kritik an den Zumutungen der
Autoritäten, sondern enthält auch ein Moment an infantiler Angst
vor dem Wissen der anderen. Und die in Demokratien notwendige
Fiktion vom mündigen Zuschauer blendet aus, dass es in unseren
immer komplexer werdenden Gesellschaften zwingend diese Orte
der «Erziehung zur Mündigkeit», wie es bei Adorno heisst, braucht.

selber verbieten, weil er insgeheim weiss, dass all seine Sicherheiten

auf Sand gebaut sind und er sich davor fürchtet, sein Leben in
seiner ganzen Lächerlichkeit vor sich zu sehen. Und daher ist er
zwar weit davon entfernt, im Theater etwas über sich selbst zu
lernen, aber doch vielleicht noch näher dran als jener Freigeist, dessen

routiniertes Lachen nie sich selber gilt, sondern immer nur
bestätigen soll, dass Sinnlosigkeit und Wahnsinn die Probleme der
anderen sind. Denn wo das Absurde und Groteske nicht mit dem
Schauder vor den Abgründen der eigenen Existenz erlitten werden,
sind sie, um es mit einer Wendung von Eugen Fink zu sagen, «die
oberflächlichste und seichteste» aller Weltdeutungen.

Anders formuliert: Das Gelächter des Publikums ist
suspekt, wenn es nicht einigen im Halse stecken bleibt. Der Klamauk
auf der Bühne verpufft, wenn er nicht einigen die Schamesröte ins
Gesicht treibt. Dieses aber zu schaffen, ist das Schwerste.

Nicht gut, aber schön

Wenn das Theater der Gegenwart ein realistisches Theater ist, ist es

ihm nicht möglich, das Gute zu tun. Denn Wirklichkeit ist Terror.
Diesem Terror versucht sich die Kultur zu entziehen. Kultur ist ein
distanzierendes Verfahren, das versucht, dem Terror der Wirklichkeit

durch ihre Beherrschung zu entkommen. Ihre häufigsten Mit
tel sind Symbolisierung, Harmonisierung und Verdrängung. Die
Kunst ist ihr Korrektiv, sie ist das Verfahren der Nähe, das der
traumatischen Begegnung mit der zerrissenen und zerreissenden
Wirklichkeit nicht ausweicht.

Das Theater tritt der in unserer unübersichtlich gewordenen Welt immer drohenden Verabschiedung
von der Realität durch Romantik oder Verschwörungstheorie entgegen.

Der Absicht des Theaters zu belehren, entspräche dann einer
Erwartung der Zuschauenden, belehrt zu werden. Denn sie ist es, die
erst Mündigkeit ermöglicht, eben durch jene grosse Erwartung
nach Wahrheit, die jede Belehrung auch immer als ungenügend
zurückweisen kann. So also kann gelten, dass nur die Belehrung, die
auf Wahrheit zielt, auch gleichzeitig ihre eigene Unwahrheit lehrt,
und dass also die heilsame und gleichzeitig mündig machende
Enttäuschung implizit in der Belehrung schon angelegt ist. Das heisst
auch, nur ein Theater, das es ernst meint, kann aufregen und Skandal

machen. Darin würde das Theater der Gegenwart den Propheten

gleichen, über die gesagt wird, dass sie zwar das, was sie sagen,
sagen müssen, aber dass sie nicht über die Wirkung verfügen wollen.

Und wo jemand spricht, der sprechen muss, aber nicht recht
behalten möchte, da sollten wir zuhören.

Das Lachen

Der Ernst des Theaters der Gegenwart bedeutet nicht, dass dieses
Theater sich nicht belustigt und nicht lacht über die Absurditäten
der Welt. Doch wo das Absurde zum reinen Stilmittel wird oder
zum einkalkulierten Effekt, wo also die gespielte Sinnlosigkeit
nicht mehr mit der Angst vor wirklicher Sinnlosigkeit korrespon
diert oder die Destruktion nur noch als allgemeine Weltdeutung
und nicht mehr im Kontrast zu den Verheerungen konkreter
Zerstörung gelesen werden kann, wird der Humor zur losgelösten
Kunstsprache und schliesst sich genauso ab gegen Erfahrung, wie
es der Spiesser tut. Denn der Spiesser muss das Lachen über sich

Die Kunst des Theaters besteht nun darin, Formen für diese Nähe
zur Wirklichkeit zu entwickeln, die Gewalt zeigen, ohne ihre zerstö
rerische Kraft zu wiederholen, die berühren, ohne die Variabilität
des Verhaltens zu verunmöglichen, die also realistisch sind, ohne
der naturalistischen Versuchung zu erliegen. Der Naturalismus ist
kulturfeindlich, der Realismus kulturbewusst. Der Hauptunterschied

zwischen beiden Kunstrichtungen besteht in der Schönheit.
Es gibt im Realismus keine Schönheit ohne Schrecken, aber auch
keinen Schrecken, ohne noch die Schönheit und Erhabenheit der
menschlichen Körperlichkeit und Geistlichkeit zu zeigen. Denn
das Politische am Theater der Gegenwart ist sein Beharren auf der
Schönheit.

Rolf Bossart, 1970 ist Mitarbeiter für Theorie und Publikationen beim IIPM
(international Institute of Political Murder) von Milo Rau.

2017 hat Rolf Bossart zusammen mit Milo Rau das Gesprächsbuch Wiederholung

und Ekstase herausgegeben. Es diskutiert in 25 Stichworten von A wie
Affirmation bis Z wie Zynischer Humanismus die Arbeitsweise und die
ästhetisch-politischen Grundbegriffe des Theaters von Milo Rau und dessen
International Institute of Political Murder. Milo Rau, in St.Gallen aufgewachsen,
ist mit seinen Stücken in den letzten Jahren zum wohl meistdiskutierten
und vielfach ausgezeichneten Theatermacher Europas geworden. Zuletzt
inszenierte Rau in Berlin General Assembly, ein «Weltparlament», das eine Charta
für das 21. Jahrhundert ausarbeitet, die Anfang 2018 publiziert werden soll.
2010/11 veranstaltete Rau am Theater St.Gallen die Politaktion City of Change.
Das Buch Wiederholung und Ekstase ist im Diaphanes Verlag Zürich und
Berlin erschienen.

international-institute.de

SAITEN 02/2018 THEATER 33


	Für ein Theater der Gegenwart

