Zeitschrift: Saiten : Ostschweizer Kulturmagazin
Herausgeber: Verein Saiten

Band: 24 (2017)

Heft: 273

Artikel: Attitiden der Macht

Autor: Nitsch, Laura / Fritschy, Tyna

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-884181

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-884181
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Attitliden der Macht.

Wut und Klassendifferenz in prekaren Zeiten

TEXT: TYNA FRITSCHY & LAURA NITSCH

You have the knowledge, but you don’t have the pain.

#Spaltung

Wir nehmen diesen Text zum Anlass, uns an jene The-
matisierungen heranzutasten, die uns in unserer Bezie-
hung am meisten Unbehagen bereiten. Wir erfahren
eine Spaltung angesichts von Lebenserfahrungen und
Verletzungen, die tief in unsere Korper eingeschrieben
sind. Auch wenn wir beide prekér sind und uns poli-
tisch auf die Seite der Enteigneten stellen, so zeichnet
sich doch immer wieder eine Trennlinie zwischen uns,
und zwar dadurch, dass wir uns von anderen Klassen-
verhiltnissen geprégt sehen. Es ist eine Differenz, die
uns wiederholt zurtickwirft auf schmerzliche Konfron-
tationen, Konflikte und Missverstehen. Auch wenn wir
Liebende sind, ldsst sich die Spaltung nicht so leicht
verndhen oder zum Verschwinden bringen.

Wir behaupten also erst mal eine Spaltung, eine
Asymmetrie, in der Art und Weise wie wir von Affekten
wie Wut oder Angst besetzt sind. Dies wiederum hat ei-
nen direkten Einfluss darauf, mit welcher Selbstver-
stindlichkeit und Agilitit wir uns in verschiedenen
Ridumen - und damit auch in diesem Text - bewegen.
Wir glauben also, dass es so etwas wie eine gesellschaft-
liche Aufteilung von Affektivitit gibt. Und dass es die
Enteigneten, die Verlierer_innen der kapitalistischen
Moderne, sind, die in dieser Aufteilung das Nachsehen
haben. Daher wollen wir eine Verbindung aufspannen
zwischen materiellen Verhiltnissen und der psycho-
affektiven Verfasstheit. Und wir wollen iiber Klassen-
verhdltnisse sprechen, weil es gerade in einer Linken
uniiblich geworden ist, sich iiber Klasse zu verstindi-
gen. Wenn wir bei der Spaltung und der Differenz ver-
weilen, dann deswegen, weil wir verstanden haben,
dass wir erst lernen miissen, diese wahrzunehmen, um
uns liberhaupt verbinden zu kdnnen.

Selbstverstandlich ist die Aufteilung von Affekti-
vitdt nicht einzig von Klassenverhiltnissen strukturiert.
Wir wissen aus eigener Erfahrung, welche affektiven
Hypotheken mit Geschlecht und sexueller Orientie-
rung einhergehen, und wir solidarisieren uns mit den
Anliegen von Migrant_innen und People of Color, die
eine lingere Praxis darin haben, Wut auch zum Aus-
gangspunkt fiir eine anti-rassistische Kritik zu nehmen.
Die verschiedenen Linien der gesellschaftlichen Unter-
driickungsverhiltnisse {iberkreuzen und iiberlagern
sich und erst daraus mag sich ein deutlicheres Bild er-
geben, wer Zugang zu Ressourcen hat.

Frantz Fanon war wiitend. Audre Lorde war wii-
tend. Iris von Roten war wiitend. Valerie Solanas war
wiitend. Die Reihe konnte noch lange fortgesetzt wer-
den. Viele mehr waren wiitend, doch manche - wenn
nicht gar die meisten von ihnen - mogen in die Unsicht-
barkeit abgerutscht sein oder gesellschaftlich fixiert
durch Pathologisierungen wie der Hysterie. Nicht nur
waren sie damit auf den ihnen gesellschaftlich vorgese-
henen Platz verwiesen, auch - und vielleicht wichtiger

30 WUT

noch - wurde damit die gefdhrliche und transformato-
rische Kraft der Wut unschidlich gemacht.

Einkaufen in einem Ziircher Supermarkt, in einem der
beiden mit der orangefarbenen Leuchtschrift. Konsum-
gefiillter Raum getiincht in unaufdringliche Hinter-
grundmusik. Sonderangebote, vollgepackte Einkaufs-
korbe und der wilde Takt des Barcode-Piepsens.
Zwischen den weiten Auslagen mit den Delikatessen
und den Regalen mit den Backwaren ist etwas
atmospharisch geworden. Ich fiille unbeirrt unseren
Korb. Kaum sind wir draussen, verheddern wir uns

in unseren eigenen Worten, unsere Stimmen zittern,
wir verlieren die Fassung. Kinnen uns nicht mehr
mitteilen. Wieso bist du nur plétzlich so aggressiv?
Woher diese Wut?

#Wut #Affekt #Konsum

Was bedeutet es, die Wut zu fixieren, sie zu personali-
sieren, sie aus einem noch unbestimmt Atmosphéri-
schen herauszulosen? Wie konnen wir uns der Wut und
Aggression anders anndhern? Wie kénnen wir in Wut
sprechen, ohne vorschnell delegitimiert zu werden - als
Sprechende und Handelnde? Wie konnen wir wiitend
sein, ohne pathologisch zu sein, sondern, im Gegenteil,
dusserst lebendig, quicklebendig, und darum wiitend,
zum Gliick?

Bereits seit Anfang der 1970er-Jahre entwickelte
sich in den sozialen Bewegungen neben den Begriffen
Sexismus und Rassismus auch der Begriff Klassismus.
Dieser ermoglichte es, Klasse als eine Diskriminie-
rungs- und Unterdriickungsform zu thematisieren, die
weit liber die Marx’sche Definition von Klasse als Stel-
lung im Produktionsprozess hinausgeht. Was damit in
den Vordergrund riickte, war ein Verstandnis von Klas-
se als grundlegende Formatierung des menschlichen
Verhaltens. Klasse beeinflusst demnach unsere Annah-
men iiber die Welt, unsere Selbstverstindnisse, unsere
Routinen, unsere Sprache, unsere Vorstellungen des
guten Lebens, kurz: wie wir handeln, denken und fiih-
len. Erstmalig verwendet wurde der Begriff Klassismus
in den Schriften von The Furies, einer Gruppe von femi-
nistischen Lesben, die in den 1970er-Jahren Teil der
US-amerikanischen Frauenbewegung war. Die Wahl
der Gruppe, sich als The Furies (infuriated zu deutsch:
wiitend gemacht werden) zu priasentieren, gibt der Wut
einen zentralen Stellenwert im Feld der politischen
Diskussion um Klasse.

Im Zentrum der Klassismusanalyse der Furies
steht, wie Herrschaftsverhéltnisse durch Wiederholung
in die Koper, Affekte und Beziehungen eingeschreiben
werden. Auch wenn sich die Furies nicht explizit auf
Pierre Bourdieu beziehen, so ergibt sich doch eine Re-
sonanz mit dessen Habitus-Konzept. Dieses spezifische
Klassenwissen setzten sie in den Kontext der sozialen
Bewegungen - um Fragen der Differenz und des Kon-
flikts zu begegnen, da Gewohnheiten, Affekte und Emo-
tionen so stark von Klassen(herkunft) durchzogen sind
und diese, wenn sie nicht diskutiert werden, zu Mo-
menten der Spaltung innerhalb von sozialen Bewegun-

SAITEN 12/2017



SAITEN 12/2017

gen und (queer)feministischen Organisationen fiihren
konnen.

«It is that behavior which infuriates those of us
who are not middle class and who are not white. Our
anger confuses the white middle class lesbian because
she can’t understand what she is doing - her behavior
seems natural to her.» (Class ¢ Feminism, S. 16)

Am Beispiel einer harmlosen und durchaus hof-
lichen Formulierung wie «Pass the chicken, will you
please? Thank you.» thematisierten Coletta Reid und
Dolores Bargowski im Sammelband der Furies, wie
subtile und oft unbewusste Machttechniken - hier iiber
Sprache vermittelt - innerhalb der (lesbischen) Frauen-
bewegung wirken. Dabei interessiert sie vor allem die
Unhorbarkeit der eigenen Sprechweise als Ausdruck
von Klasse - eine respektvolle, hofliche, ja achtsame
Sprechweise ist Ausdruck einer Mittelklassenzugeho-
rigkeit. Fiir die einen ist diese Sprechweise naturali-
siert, fiir die anderen Teil eines notwendigen Passings
- das heisst Anpassung, Adaption oder Unterwerfung,
um gehort zu werden. Dass wir Anerkennung durch die
herrschende, unterdriickende, kolonialisierende Klas-
se begehren oder gar von ihr abhéngig sind, ist ein Teil
der komplexen Verstrickungen mit der Macht.

Frantz Fanon, Psychiater und Vordenker der
postkolonialen Theorie, beschrieb in Schwarze Haut,
weisse Masken wie eng das Gefiihl der Minderwertigkeit
an eine okonomische Deprivilegierung gebunden ist.
Fanon versuchte zu zeigen, wie eine psychologische
Symptomatik wie der Minderwertigkeitskomplex durch
eine Verinnerlichung der okonomischen Stellung in
der Gesellschaft entsteht. Damit wies er den materiell-
okonomischen Verhiltnissen vorrangige Wichtigkeit
zu. Von diesen Annahmen war auch Fanons Wirken als
Psychiater geleitet; psychische Gesundheit kann dem-
nach nicht durch individuelle Anpassungen, sondern
nur durch strukturell-gesellschaftliche Verdnderungen
erreicht werden.

Wir verdanken Fanon nicht nur diese wichtige
Verbindungslinie vom Okonomischen zum Psycho-Af-
fektiven, sondern auch seine Anerkennungstheorie:
Dadurch, dass die Schwarzen abhédngig seien durch die
Anerkennung Weisser, sie die Anerkennung jedoch nur
dann erlangen kdnnen, wenn sie sich eine weisse Maske
aufsetzen, also die Sprechweisen und Verhaltensweisen
der Kolonialherren iibernehmen, fiihrt dies zu einem
gespalteten Selbst. Es bleibt die Frage offen, ob das ge-
spaltene Selbst oder die Entfremdung ein allgemeine-
res psycho-affektives Dilemma beschreibt, das sich
auch aus dem spezifischen kolonialen Kontext l6sen
und in anderen von Klassenherrschaft geprigten Rau-
men verorten lasst.

Wieso bist du so stark in der Vergangenheit verhaftet?
Schau doch auch, wie weit du dich bewegt hast und
was du heute hast: Du hast eine der besten Hochschul-
ausbildungen, du bist schlau und talentiert. Sei zuver-
sichtlich, du wirst einen Job finden.

#Prekaritat #Hoffnung #ldeologie #Aufstieg

Der franzosische Okonom Thomas Piketty legte 2014
mit Das Kapital im 21. Jahrhundert ein zum Schliisselwerk
avanciertes Buch vor, das die Zuwendung hin zu Fragen
von Klasse und Vermogensverhéltnissen argumentativ
untermauert. Der Titel ist - unschwer zu erkennen -

eine Referenz an Marx, wobei Piketty sich in Folge sehr
zuriickhaltend mit der Verwendung von linker Rhetorik
zeigt. In seinem Kapital findet sich eine historische Ana-
lyse der kapitalistischen Umverteilungsmechanismen
von unten nach oben, die bis zur industriellen Revoluti-
on zurlickreicht. Wihrend es nach Piketty in den Deka-
den nach dem zweiten Weltkrieg, zu Zeiten des rasanten
wirtschaftlichen Aufschwungs, noch méglich war, sich
Wohlstand zu erarbeiten, so hat sich diese Moglichkeit
seit den 1990er-Jahren nahezu verschlossen. Die weit-
reichende Konsequenz: Die gesellschaftliche Bedeu-
tung verschiebt sich von der Arbeit hin zur Erbschaft.
Dies bringt nicht nur die Fundamente der Demokratie
ins Wanken, es verschiebt auch jeden Diskurs iiber die
gesellschaftliche Bedeutung von Arbeit.

Pikettys zentraler Befund ist, dass wir uns im neolibe-
ralen Kapitalismus auf eine Vermogensverteilung zube-
wegen, die an jene der Belle Epoque erinnert: Auf der
einen Seite Vermdgenskonzentration bei der kapital-
starken Oberschicht, auf der anderen Seite Pauperisie-
rung der Verletzlichsten, wihrend die Mittelschicht im
Begriff ist, von der Bildfliche zu verschwinden.

Die Zimmer, die wir bewohnen, gleichen einander. Die
Matratzen liegen auf den Béden, verwandeln sich in
bezaubernde Betten oder sie durchliegen sich. Wir sind
tief verflochten mit den Dingen, die uns umgeben,
den Geschichten, die daran hangen, den Werten, den
monetédren und emotionalen. Diese Dinge halten

uns zusammen. Doch besitzen wir dasselbe, wenn un-
sere Zimmer sich gleichen? Und begehren wir das-
selbe, wenn unsere Zimmer sich gleichen? Wir haben
zu wenig, wir haben zu viel und wollen weniger,

haben aber Geld auf dem Konto und Eltern, die immer
einspringen, oder aber Eltern, die Kdmpfe gefiihrt
haben, immer schon.

#Spaltung #Anti-Konsumismus #Prekaritat
#Downward-Mobility

Die sich seit mehreren Dekaden vollziehenden gesell-
schaftlichen Transformationsprozesse bringen auch
spezifische affektive Symptomatiken hervor. Die afro-
amerikanische Autorin bell hooks analysiert in ihrem
Buch Where We Stand: Class Matters die komplexen Ver-
strickungen von Weltwahrnehmung und Klassenstand-
punkt. Thr eigener Klassenstandpunkt ist durch eine
Bildungsmigration geprigt, die mit einem Aufstieg in
die Mittelklasse einherging. Zentral in ihrem Werk ist
die Analyse der gesellschaftlichen Mechanismen, die
zur Abwertung von Armut fithren. Auf der einen Seite
fiihrt dies zu einer tiefgreifenden Scham jener, die in
Armut leben. Auf der anderen Seite aber zu einer Ab-
stiegsangst jener, die sich in der Mittelklasse wihnen.
Angesichts der Prekarisierung heisst es fiir die
Mittelklasse: Auf- oder Abstieg? Auch wenn die niich-
ternen Analysen der politischen Okonomie fiir die Mit-
telklasse nur die Option des Abstiegs bereithilt, so wird
in der verschwindenden Mittelklasse doch der gewohn-
heitsmissige Anspruch auf ein gemissigtes Leben
splirbar, das verschont bleibt vor allzu starken Entbeh-
rungen. Damit verbunden ist vor allem auch die An-
strengung, es trotz der Widrigkeiten doch zu schaffen.
Was als Reaktion auf sich verdndernde Lebensumstén-
de nachvollziehbar sein mag, bringt nur das Problem
mit sich, dass damit an der Individualisierung des Pro-
blems gearbeitet wird und sich die Solidaritit gegen

wuT 31



unten verstellt. Was sich in dem Moment ausspielt, sind
die feinen Linien der sozialen Differenzierung, sprich
Klassenverhiltnisse.

Bei Isabell Lorey bildet «das alles durchdringen-
de Gefiihl der Unsicherheit» den affektiven Horizont
der Prekaritit. Die politische Theoretikerin schreibt

sich mit ihrem 2012 erschienen Buch Die Regierung der

Prekaren in einen relativ jungen Diskurs um das Thema
Prekaritit ein. Mit Prekaritit ist jenes Ungleichheits-
verhiltnis gemeint, das zugleich Bedingung und Effekt
des gesellschaftlichen Umverteilungsprozesses von un-
ten nach oben ist. Lorey stellt fest, dass die Mechanis-
men der Verunsicherung, die mit der Prekaritit einher-
gehen, in die Hinde der Michtigen spielen, um noch
mehr Sicherheitsdispositive durchzusetzen. Prekaritit
funktioniert als Regierungstechnik deswegen so gut,
weil sie ein Subjekt produziert, das Sicherheit begehrt,
statt aufzubegehren und sich aus den Krallen der Macht
zu losen.

Wer kann es sich leisten, prekar zu sein? Oder:
Wer ist abgesichert genug, um vermeintliche
Unsicherheit begehren zu kénnen?

#Rette-sich-wer-kann #Erbschaft #Begehren

#Un/sicherheit
Der Sammelbegriff der Prekaritit beheimatet die unter-
schiedlichsten prekidren Lebens- und Arbeitsverhilt-
nisse: Von der Hausfrau, zur unterbezahlten Putzkraft,
bis hin zur Wissenschaftlerin in einem temporéren Be-
schiftigungsverhiltnis - sie alle finden sich in Situatio-
nen von Ookonomischer und affektiver Unsicherheit.
Das politische Potenzial des Prekariats liegt denn auch
darin, der Unterschiede zum Trotz, ein gemeinsames
Kampfterrain abzustecken und damit eine kollektive
Forderung zu stellen nach einem anderen Leben in der
Gegenwart.

Doch auf der anderen Seite drohen die feinen
Linien der sozialen (Klassen-)Differenzierung, die das
Prekariat durchziehen, aus dem Blickfeld zu geraten.
Sie spiegeln sich im gewohnheitsméssigen Handeln, im
Sprechen, darin wie und was wir begehren und welches
Leben wir als lebenswert erachten. Was harmlos er-
scheinen mag und meist unsichtbar bleibt, sind Attitii-
den der Macht, die uns spalten und segregieren. Sie
verweben sich zu affektiven Anerkennungsstrukturen,
die manche Menschen mit dem Gefiihl ausstatten, in
der Welt zu Hause zu sein und andere nicht. Angesichts
dessen ist die - unangenehme, schmerzhafte und wii-
tende - Aushandlung jener habituell-0konomischen
Differenzen unabdingbar. Nur in der Verhandlung die-
ser Differenzen liegt die Moglichkeit, zusammenzu-
kommen und wiitend solidarisch zu sein.

Tyna Fritschy, 1983, und Laura Nitsch, 1986, leben als
freischaffende Wissensarbeiter*innen in Ziirich und Wien.

32 WUT

Weiterfiihrende Literatur:

an.schldge: Klassismus, Oktober 2014, online auf anschlaege.at/
feminismus/klassismus-oktober-2014/

Charlotte Bunch, Nancy Myron: Class and Feminism:
A Collection of Essays from THE FURIES, Baltimore 1974

Frantz Fanon: Schwarze Haut, weisse Masken, Wien 2013

bell hooks: where we stand: class matters, New York/London 2000

Isabell Lorey: Die Regierung der Prekéren, Wien/Berlin 2012

Migrazine: Let’s Talk About: Klassismus, Ausgabe 2014/2, online
auf migrazine.at/ausgabe/2014/2

Thomas Piketty: Das Kapital im 21. Jahrhundert, Miinchen 2014

SAITEN 12/2017



	Attitüden der Macht

