
Zeitschrift: Saiten : Ostschweizer Kulturmagazin

Herausgeber: Verein Saiten

Band: 24 (2017)

Heft: 273

Artikel: Attitüden der Macht

Autor: Nitsch, Laura / Fritschy, Tyna

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-884181

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-884181
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Attitüden der Macht.
Wut und Klassendifferenz in prekären Zeiten

TEXT: TYNA FRITSCHY & LAURA NITSCH

You have the knowledge, but you don't have the pain.

#Spaltung

Wir nehmen diesen Text zum Anlass, uns an jene
Thematisierungen heranzutasten, die uns in unserer Beziehung

am meisten Unbehagen bereiten. Wir erfahren
eine Spaltung angesichts von Lebenserfahrungen und
Verletzungen, die tief in unsere Körper eingeschrieben
sind. Auch wenn wir beide prekär sind und uns
politisch auf die Seite der Enteigneten stellen, so zeichnet
sich doch immer wieder eine Trennlinie zwischen uns,
und zwar dadurch, dass wir uns von anderen
Klassenverhältnissen geprägt sehen. Es ist eine Differenz, die
uns wiederholt zurückwirft auf schmerzliche Konfrontationen,

Konflikte und Missverstehen. Auch wenn wir
Liebende sind, lässt sich die Spaltung nicht so leicht
vernähen oder zum Verschwinden bringen.

Wir behaupten also erst mal eine Spaltung, eine
Asymmetrie, in der Art und Weise wie wir von Affekten
wie Wut oder Angst besetzt sind. Dies wiederum hat
einen direkten Einfluss darauf, mit welcher
Selbstverständlichkeit und Agilität wir uns in verschiedenen
Räumen - und damit auch in diesem Text - bewegen.
Wir glauben also, dass es so etwas wie eine gesellschaftliche

Aufteilung von Affektivität gibt. Und dass es die
Enteigneten, die Verlierer_innen der kapitalistischen
Moderne, sind, die in dieser Aufteilung das Nachsehen
haben. Daher wollen wir eine Verbindung aufspannen
zwischen materiellen Verhältnissen und der psycho-
affektiven Verfasstheit. Und wir wollen über
Klassenverhältnisse sprechen, weil es gerade in einer Linken
unüblich geworden ist, sich über Klasse zu verständigen.

Wenn wir bei der Spaltung und der Differenz
verweilen, dann deswegen, weil wir verstanden haben,
dass wir erst lernen müssen, diese wahrzunehmen, um
uns überhaupt verbinden zu können.

Selbstverständlich ist die Aufteilung von Affektivität

nicht einzig von Klassenverhältnissen strukturiert.
Wir wissen aus eigener Erfahrung, welche affektiven
Hypotheken mit Geschlecht und sexueller Orientierung

einhergehen, und wir solidarisieren uns mit den
Anliegen von Migrant^innen und People of Color, die
eine längere Praxis darin haben, Wut auch zum
Ausgangspunkt für eine anti-rassistische Kritik zu nehmen.
Die verschiedenen Linien der gesellschaftlichen
Unterdrückungsverhältnisse überkreuzen und überlagern
sich und erst daraus mag sich ein deutlicheres Bild
ergeben, wer Zugang zu Ressourcen hat.

Frantz Fanon war wütend. Audre Lorde war
wütend. Iris von Roten war wütend. Valerie Solanas war
wütend. Die Reihe könnte noch lange fortgesetzt werden.

Viele mehr waren wütend, doch manche - wenn
nicht gar die meisten von ihnen - mögen in die Unsicht-
barlceit abgerutscht sein oder gesellschaftlich fixiert
durch Pathologisierungen wie der Hysterie. Nicht nur
waren sie damit auf den ihnen gesellschaftlich vorgesehenen

Platz verwiesen, auch - und vielleicht wichtiger

noch - wurde damit die gefährliche und transformatorische

Kraft der Wut unschädlich gemacht.

Einkaufen in einem Zürcher Supermarkt, in einem der
beiden mit der orangefarbenen Leuchtschrift. Konsumgefüllter

Raum getüncht in unaufdringliche
Hintergrundmusik. Sonderangebote, vollgepackte Einkaufskörbe

und der wilde Takt des Barcode-Piepsens.
Zwischen den weiten Auslagen mit den Delikatessen
und den Regalen mit den Backwaren ist etwas
atmosphärisch geworden. Ich fülle unbeirrt unseren
Korb. Kaum sind wir draussen, verheddern wir uns
in unseren eigenen Worten, unsere Stimmen zittern,
wir verlieren die Fassung. Können uns nicht mehr
mitteilen. Wieso bist du nur plötzlich so aggressiv?
Woher diese Wut?

#Wut #Affekt #Konsum

Was bedeutet es, die Wut zu fixieren, sie zu personalisieren,

sie aus einem noch unbestimmt Atmosphärischen

herauszulösen? Wie können wir uns der Wut und
Aggression anders annähern? Wie können wir in Wut
sprechen, ohne vorschnell delegitimiert zu werden - als
Sprechende und Handelnde? Wie können wir wütend
sein, ohne pathologisch zu sein, sondern, im Gegenteil,
äusserst lebendig, quicklebendig, und darum wütend,
zum Glück?

Bereits seit Anfang der 1970er-Jahre entwickelte
sich in den sozialen Bewegungen neben den Begriffen
Sexismus und Rassismus auch der Begriff Klassismus.
Dieser ermöglichte es, Klasse als eine Diskriminie-
rungs- und Unterdrückungsform zu thematisieren, die
weit über die Marx'sche Definition von Klasse als
Stellung im Produktionsprozess hinausgeht. Was damit in
den Vordergrund rückte, war ein Verständnis von Klasse

als grundlegende Formatierung des menschlichen
Verhaltens. Klasse beeinflusst demnach unsere Annahmen

über die Welt, unsere Selbstverständnisse, unsere
Routinen, unsere Sprache, unsere Vorstellungen des

guten Lebens, kurz: wie wir handeln, denken und fühlen.

Erstmalig verwendet wurde der Begriff Klassismus
in den Schriften von The Furies, einer Gruppe von
feministischen Lesben, die in den 1970er-Jahren Teil der
US-amerikanischen Frauenbewegung war. Die Wahl
der Gruppe, sich als The Furies (infiiriated zu deutsch:
wütend gemacht werden) zu präsentieren, gibt der Wut
einen zentralen Stellenwert im Feld der politischen
Diskussion um Klasse.

Im Zentrum der Klassismusanalyse der Furies
steht, wie Herrschaftsverhältnisse durch Wiederholung
in die Köper, Affekte und Beziehungen eingeschreiben
werden. Auch wenn sich die Furies nicht explizit auf
Pierre Bourdieu beziehen, so ergibt sich doch eine
Resonanz mit dessen Habitus-Konzept. Dieses spezifische
Klassenwissen setzten sie in den Kontext der sozialen
Bewegungen - um Fragen der Differenz und des
Konflikts zu begegnen, da Gewohnheiten, Affekte und
Emotionen so stark von Klassen(herkunft) durchzogen sind
und diese, wenn sie nicht diskutiert werden, zu
Momenten der Spaltung innerhalb von sozialen Bewegun-

30 WUT SAITEN 12/2017



gen und (queer)feministischen Organisationen führen
können.

«It is that behavior which infuriates those of us
who are not middle class and who are not white. Our
anger confuses the white middle class lesbian because
she can't understand what she is doing - her behavior
seems natural to her.» (Class d Feminism, S. 16)

Am Beispiel einer harmlosen und durchaus
höflichen Formulierung wie «Pass the chicken, will you
please? Thank you.» thematisierten Coletta Reid und
Dolores Bargowski im Sammelband der Furies, wie
subtile und oft unbewusste Machttechniken - hier über
Sprache vermittelt - innerhalb der (lesbischen)
Frauenbewegung wirken. Dabei interessiert sie vor allem die
Unhörbarkeit der eigenen Sprechweise als Ausdruck
von Klasse - eine respektvolle, höfliche, ja achtsame
Sprechweise ist Ausdruck einer Mittelklassenzugehörigkeit.

Für die einen ist diese Sprechweise naturalisiert,

fur die anderen Teil eines notwendigen Passings
- das heisst Anpassung, Adaption oder Unterwerfung,
um gehört zu werden. Dass wir Anerkennung durch die
herrschende, unterdrückende, kolonialisierende Klasse

begehren oder gar von ihr abhängig sind, ist ein Teil
der komplexen Verstrickungen mit der Macht.

Frantz Fanon, Psychiater und Vordenker der
postkolonialen Theorie, beschrieb in Schwarze Haut,
weisse Masken wie eng das Gefühl der Minderwertigkeit
an eine ökonomische Deprivilegierung gebunden ist.
Fanon versuchte zu zeigen, wie eine psychologische
Symptomatik wie der Minderwertigkeitskomplex durch
eine Verinnerlichung der ökonomischen Stellung in
der Gesellschaft entsteht. Damit wies er den
materiellökonomischen Verhältnissen vorrangige Wichtigkeit
zu. Von diesen Annahmen war auch Fanons Wirken als

Psychiater geleitet; psychische Gesundheit kann demnach

nicht durch individuelle Anpassungen, sondern
nur durch strukturell-gesellschaftliche Veränderungen
erreicht werden.

Wir verdanken Fanon nicht nur diese wichtige
Verbindungslinie vom Ökonomischen zum Psycho-Af-
fektiven, sondern auch seine Anerkennungstheorie:
Dadurch, dass die Schwarzen abhängig seien durch die
Anerkennung Weisser, sie die Anerkennung jedoch nur
dann erlangen können, wenn sie sich eine weisse Maske
aufsetzen, also die Sprechweisen und Verhaltensweisen
der Kolonialherren übernehmen, führt dies zu einem
gespalteten Selbst. Es bleibt die Frage offen, ob das
gespaltene Selbst oder die Entfremdung ein allgemeineres

psycho-affektives Dilemma beschreibt, das sich
auch aus dem spezifischen kolonialen Kontext lösen
und in anderen von Klassenherrschaft geprägten Räumen

verorten lässt.

Wieso bist du so stark in der Vergangenheit verhaftet?
Schau doch auch, wie weit du dich bewegt hast und
was du heute hast: Du hast eine der besten
Hochschulausbildungen, du bist schlau und talentiert. Sei
zuversichtlich, du wirst einen Job finden.

#Prekarität #Hoffnung #ldeologie #Aufstieg

Der französische Ökonom Thomas Piketty legte 2014
mit Das Kapital im 21. Jahrhundert ein zum Schlüsselwerk
avanciertes Buch vor, das die Zuwendung hin zu Fragen
von Klasse und Vermögensverhältnissen argumentativ
untermauert. Der Titel ist - unschwer zu erkennen -

eine Referenz an Marx, wobei Piketty sich in Folge sehr
zurückhaltend mit der Verwendung von linker Rhetorik
zeigt. In seinem Kapital findet sich eine historische Analyse

der kapitalistischen Umverteüungsmechanismen
von unten nach oben, die bis zur industriellen Revolution

zurückreicht. Während es nach Piketty in den Dekaden

nach dem zweiten Weltkrieg, zu Zeiten des rasanten
wirtschaftlichen Aufschwungs, noch möglich war, sich
Wohlstand zu erarbeiten, so hat sich diese Möglichkeit
seit den 1990er-Jahren nahezu verschlossen. Die
weitreichende Konsequenz: Die gesellschaftliche Bedeutung

verschiebt sich von der Arbeit hin zur Erbschaft.
Dies bringt nicht nur die Fundamente der Demokratie
ins Wanken, es verschiebt auch jeden Diskurs über die
gesellschaftliche Bedeutung von Arbeit.

Pikettys zentraler Befund ist, dass wir uns im neoliberalen

Kapitalismus auf eine Vermögensverteilung
zubewegen, die an jene der Belle Époque erinnert: Auf der
einen Seite Vermögenskonzentration bei der kapitalstarken

Oberschicht, auf der anderen Seite Pauperisie-
rung der Verletzlichsten, während die Mittelschicht im
Begriff ist, von der Bildfläche zu verschwinden.

Die Zimmer, die wir bewohnen, gleichen einander. Die
Matratzen liegen auf den Böden, verwandeln sich in
bezaubernde Betten oder sie durchliegen sich. Wir sind
tief verflochten mit den Dingen, die uns umgeben,
den Geschichten, die daran hängen, den Werten, den
monetären und emotionalen. Diese Dinge halten
uns zusammen. Doch besitzen wir dasselbe, wenn
unsere Zimmer sich gleichen? Und begehren wir
dasselbe, wenn unsere Zimmer sich gleichen? Wir haben
zu wenig, wir haben zu viel und wollen weniger,
haben aber Geld auf dem Konto und Eltern, die immer
einspringen, oder aber Eltern, die Kämpfe geführt
haben, immer schon.

#Spaltung #Anti-Konsumismus #Prekarität
#Downward-Mobility

Die sich seit mehreren Dekaden vollziehenden
gesellschaftlichen Transformationsprozesse bringen auch
spezifische affektive Symptomatiken hervor. Die
afroamerikanische Autorin bell hooks analysiert in ihrem
Buch Where We Stand: Class Matters die komplexen
Verstrickungen von Weltwahrnehmung und Klassenstandpunkt.

Ihr eigener Klassenstandpunkt ist durch eine
Bildungsmigration geprägt, die mit einem Aufstieg in
die Mittelklasse einherging. Zentral in ihrem Werk ist
die Analyse der gesellschaftlichen Mechanismen, die
zur Abwertung von Armut führen. Auf der einen Seite
führt dies zu einer tiefgreifenden Scham jener, die in
Armut leben. Auf der anderen Seite aber zu einer
Abstiegsangst jener, die sich in der Mittelklasse wähnen.

Angesichts der Prekarisierung heisst es für die
Mittelklasse: Auf- oder Abstieg? Auch wenn die
nüchternen Analysen der politischen Ökonomie für die
Mittelklasse nur die Option des Abstiegs bereithält, so wird
in der verschwindenden Mittelklasse doch der gewohn-
heitsmässige Anspruch auf ein gemässigtes Leben
spürbar, das verschont bleibt vor allzu starken Entbehrungen.

Damit verbunden ist vor allem auch die
Anstrengung, es trotz der Widrigkeiten doch zu schaffen.
Was als Reaktion auf sich verändernde Lebensumstände

nachvollziehbar sein mag, bringt nur das Problem
mit sich, dass damit an der Individualisierung des
Problems gearbeitet wird und sich die Solidarität gegen

SAITEN 12/2017 WUT 31



unten verstellt. Was sich in dem Moment ausspielt, sind
die feinen Linien der sozialen Differenzierung, sprich
Klassenverhältnisse.

Bei Isabell Lorey bildet «das alles durchdringende
Gefühl der Unsicherheit» den affektiven Horizont

der Prekarität. Die politische Theoretikerin schreibt
sich mit ihrem 2012 erschienen Buch Die Regierung der
Prekären in einen relativ jungen Diskurs um das Thema
Prekarität ein. Mit Prekarität ist jenes Ungleichheitsverhältnis

gemeint, das zugleich Bedingung und Effekt
des gesellschaftlichen Umverteilungsprozesses von unten

nach oben ist. Lorey stellt fest, dass die Mechanismen

der Verunsicherung, die mit der Prekarität einhergehen,

in die Hände der Mächtigen spielen, um noch
mehr Sicherheitsdispositive durchzusetzen. Prekarität
funktioniert als Regierungstechnik deswegen so gut,
weil sie ein Subjekt produziert, das Sicherheit begehrt,
statt aufzubegehren und sich aus den Krallen der Macht
zu lösen.

Wer kann es sich leisten, prekär zu sein? Oder:
Wer ist abgesichert genug, um vermeintliche
Unsicherheit begehren zu können?

#Rette-sich-wer-kann #Erbschaft #Begehren
#Un/sicherheit

Der Sammelbegriff der Prekarität beheimatet die
unterschiedlichsten prekären Lebens- und Arbeitsverhältnisse:

Von der Hausfrau, zur unterbezahlten Putzkraft,
bis hin zur Wissenschaftlerin in einem temporären
Beschäftigungsverhältnis - sie alle finden sich in Situationen

von ökonomischer und affektiver Unsicherheit.
Das politische Potenzial des Prekariats liegt denn auch
darin, der Unterschiede zum Trotz, ein gemeinsames
Kampfterrain abzustecken und damit eine kollektive
Forderung zu stellen nach einem anderen Leben in der
Gegenwart.

Doch auf der anderen Seite drohen die feinen
Linien der sozialen (Klassen-)Differenzierung, die das

Prekariat durchziehen, aus dem Blickfeld zu geraten.
Sie spiegeln sich im gewohnheitsmässigen Handeln, im
Sprechen, darin wie und was wir begehren und welches
Leben wir als lebenswert erachten. Was harmlos
erscheinen mag und meist unsichtbar bleibt, sind Attitüden

der Macht, die uns spalten und segregieren. Sie

verweben sich zu affektiven Anerkennungsstrukturen,
die manche Menschen mit dem Gefühl ausstatten, in
der Welt zu Hause zu sein und andere nicht. Angesichts
dessen ist die - unangenehme, schmerzhafte und
wütende - Aushandlung jener habituell-ökonomischen
Differenzen unabdingbar. Nur in der Verhandlung dieser

Differenzen liegt die Möglichkeit, zusammenzukommen

und wütend solidarisch zu sein.

Tyna Fritschy, 1983, und Laura Nitsch, 1986, leben als
freischaffende Wissensarbeiter*innen in Zürich und Wien.

Weiterführende Literatur:

an.schläge: Klassismus, Oktober 2014, online auf anschlaege.at/
feminismus/klassismus-oktober-2014/

Charlotte Bunch, Nancy Myron: Class and Feminism:
A Collection of Essays from THE FURIES, Baltimore 1974

Frantz Fanon: Schwarze Haut, weisse Masken, Wien 2013

bell hooks: where we stand: class matters, New York/London 2000

Isabell Lorey: Die Regierung der Prekären, Wien/Berlin 2012

Migrazine: Let's Talk About: Klassismus, Ausgabe 2014/2, online
auf migrazine.at/ausgabe/2014/2

Thomas Piketty: Das Kapital im 21. Jahrhundert, München 2014

32 WUT SAITEN 12/2017


	Attitüden der Macht

