
Zeitschrift: Saiten : Ostschweizer Kulturmagazin

Herausgeber: Verein Saiten

Band: 22 (2015)

Heft: 244

Artikel: "Dein Tag ist nicht ein Tag um Tag, sondern ein Heute" (Augustinus)

Autor: Fischer, Christine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-884369

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-884369
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«DEIN TAG IST NICHT
EIN TAG UM TAG,

SONDERN EIN HEUTE.»
(AUGUSTINUS)

36

Warten auf die
Geistesgegenwart.

von Christine Fischer

Wer mehr über das Warten erfahren will, wende sich an die
Jäger und Fischer, besteht doch ein Gutteil ihrer Tätigkeit aus
Warten: auf das Erscheinen des Beutetiers, auf den Höhepunkt

des Dramas, den Moment der blitzschnellen Aktion,
auf den Triumph des Überlegenen. Würde man einen dieser
im Hochstand hockenden Jäger oder in hüfthohen Stiefeln
im Bach stehenden Fischer fragen, was für sie die Essenz der
Jagd ist, würde manch einer vielleicht antworten: das Warten.
Aber die Ungeduld!, würde man einwenden. Die Langeweile!
Der Fischer, die Jägerin würde einen nur ansehen, mit einem
Leuchten in den Augen: Wovon sprichst du? Beim Jagen
verschwindet die Zeit.

In der Erzählung Kamojäger beschreibt der ungarische

Autor Laszlo Krasznahorkai einen Ooshirosagi, einen
Riesenreiher, der reglos im seichten Kamofluss in Kyoto
stehend auf einen Fisch wartet. «Um ihn herum bewegt sich alles

», beginnt der erste Satz und endet zweieinhalb Seiten später

mit: «... dass auch er sich, zusammen mit allem, bewegen
wird, in einem blitzschnellen Zuschlagen, während er jetzt
erst beim sich um ihn schliessenden Augenblick ist, beim
Anfang der Jagd.» Indem man liest, den Wörtern und Zeilen mit
den Augen folgt und auf den Punkt wartet, der einem diesen
endlosen Satz glücklich beenden würde und man erlöst wäre,
ereignet sich genau das, wovon der Text handelt: In der
Hingabe ans Warten löst sich das Warten auf - man wird zum Text
selbst.

Im Sandwich von
Vergangenheit und Zukunft

Was hier mit einem passiert, ist wohl das, was die Mystiker als
eine Erfahrung von Gegenwärtigkeit bezeichnen würden
(denn, wer mehr über das Warten erfahren will, wende sich an
die Mystikerinnen und Mystiker!). Sie sind die Jägerinnen
und Jäger der Zeit. Wer mit ihnen auf die Pirsch geht, wird mit
etwas Glück einen Kadaver nach Hause bringen: die Illusion
der Zeit. Das, was wir als Zeit bezeichnen, ist in Wirklichkeit
nichts als erinnerte Vergangenheit oder erwartete Zukunft,
also ein Kopfgeschehen, flüchtig, auf kein Korn zu nehmen,
weil ohne Körper, ohne Substanz. Das einzige, was tatsächlich

existiert, ist die Gegenwart. Doch kaum versuchen wir,
sie zu erhaschen, ist sie bereits in die Vergangenheit gerutscht
und unsere Hände bleiben leer. Ken Wilber, der amerikanische

integrale Autor und Philosoph, beschreibt die Gegenwart

als hauchdünnes, zusammengequetschtes Plättchen

Fleisch im riesigen Sandwich von Vergangenheit und
Zukunft. Und schickt sich auf der Stelle an, dieses brüchige
Scheibchen aus seiner Gefangenschaft im Davor und Danach
zur ewigen Gegenwart zu befreien, dem «nunc stans», dem
zeitlosen Augenblick des Thomas von Aquin. Eckhart Tolle,
einer der bekanntesten zeitgenössischen Mystiker, findet ein
schlichteres Wort dafür: Jetzt. Der Moment ohne Grenzen.
«Du kannst immer mit dem Jetzt zurechtkommen, aber nie
mit der Zukunft», schreibt er.

Er mag uns utopisch vorkommen, dieser zeitlose
Moment inmitten der Brandung von Zeit - und doch ist da
nicht eine ferne Erinnerung an etwas, dessen wir einmal
teilhaftig waren und was wir verloren glauben? Ja? Ja!

Wer mehr über das Warten erfahren will, wende
sich an die Säuglinge und Kleinkinder! Sie bangen nicht, sie

sorgen sich nicht. Sie sind die Vögel des Himmels. Meine
Enkelin gehört dazu, noch. Noch vergisst sie ihre Mutter, kaum
hat diese die Wohnung verlassen und wendet sich voller Neugier

einer heruntergefallenen Zahnbürste zu: Sie lebt in der
Gegenwart und diese Gegenwart füllt alles aus. Sie schaut
nicht auf die Uhr, um abschätzen zu können, wie lange es

dauert, bis ihre Mutter sie wieder in die Arme schliesst. Sie
hat keine Sprache zur Verfügung, um nach ihr zu fragen und
noch keine Vorstellung, um etwas vermissen zu können, das
nicht unmittelbar in Reichweite, im Blickfeld ist. Sie weiss
noch nichts von Prüfungsangst, von Liebessehnsucht, vom
Reisefieber. Nichts vom Warten auf den ersten Schrei, den
letzten Atemzug. Doch sie schreit, sie atmet, sie zittert vor
Freude, geifert vor Appetit auf das, was ist: Gegenwart. Deren
natürliche Feinde hingegen kennt sie noch nicht: Der
unablässige Strom der Gedanken, der innere Monolog, die Erinnerung,

die Sorge, die Hoffnung, die Erwartung. Ist sie geduldig,
meine Enkelin? Sind Hunde geduldig? Kühe? Schildkröten?
Wohl kaum, sie sind nicht geduldig, sie sind zeitlos. Und
deshalb glücklich? Auch hier antworten die Mystiker mit strenger

Stimme: Glück existiert nicht im gegenwärtigen Moment,
genau so wenig wie Unglück. Es sind unsere Emotionen, die
einen Zustand bewerten und ihn zu einem positiven oder
negativen Erlebnis machen.

Wir sind Wartende aus Gewohnheit
Wem die Säuglinge zu unbedarft, die Mystiker zu hermetisch
und die Jägerinnen zu exotisch sind, um mehr über das Warten

zu erfahren, wende sich an die Wissenschaft. Nicht die

WARTEN, WARTEN, WARTEN



Philosophen sollen Antwort geben, denn manche von ihnen
sind mit den Mystikern verbandelt, sondern die Physiker.
Was aber ist die Zeit?, fragen wir mit dem Heiligen Augustinus

einen der grössten unter ihnen: Albert Einstein, den Be

griinder der Relativitätstheorie. Der Zeitfluss ist blosse Ein
bildung, sagt er. Die Zeit hängt ab vom Ort und der Geschwindigkeit

des Menschen, der sie misst. Sie ist die vierte Dimension,

die sich mit den drei Dimensionen des Raumes zur Raumzeit

verknüpft. Genau wie der Raum, verlieren sich auch die
Zeit und ihre Relationen in der unvorstellbaren Unendlichkeit,
werden nicht existent. Die Atom- und Quantenphysiker erzählen

uns nichts Einfacheres als das, was uns die Mystiker seit
Menschengedenken lehren. Kehren wir also lieber zurück
zum «nunc fluens», zur fliessenden Un-Zeit unserer Gegenwart,

die uns erlaubt, mit den Errungenschaften der Vergangenheit

flott in die Zukunft vorzustossen. Was für eine Kiste,
diese von Explosion zu Explosion rasende Zeit, in der wir
leben! Uns ist bereits Hören und Sehen vergangen. Es sei leise
die Frage gestellt: Bleibt uns überhaupt noch die Rast für
einen einzigen tiefen Atemzug?

Es ist wohl nicht übertrieben zu behaupten, der
moderne Mensch leide an der Zeit: an ihrem Zuviel gleicher-
massen wie an ihrem Zuwenig. Wittgenstein spricht von
Scheingegenwart, einer ihrer lebendigen Gegenwart beraub

ten Zeit. Wir sind zu «Wartenden aus Gewohnheit» geworden,
meint Tolle und fährt fort: «Nicht wenige Menschen warten
ihr ganzes Leben lang darauf, dass das Leben endlich
anfängt». Wie zahllose andere spirituelle Lehrerinnen und Lehrer

vor und mit ihm - darunter so grosse Namen wie Buddha,
Lao Tse, Jesus, Rumi, Dalai Lama, Thich Nhat Hanh - verweist
er auf das einzige Mittel, das unser Leiden mildern könnte:
Wer mehr über das Ende des Wartens erfahren will, wende
sich nach innen, hin zum Bewusstsein der eigenen
Gegenwärtigkeit - dem Leben selber.

Jedoch - Frage an die Weisen - wie macht man das?

Meister Eckehart, Meister der Meisterlichen, kann uns raten:
«Das kann man nicht durch Fliehen lernen, indem man vor
den Dingen flüchtet und sich äusserlich in die Einsamkeit
kehrt; der Mensch muss vielmehr eine innere Einsamkeit
lernen, wo und bei wem es auch sei.»

Christine Fischer, 1952, ist Schriftstellerin und

Sprachtherapeutin in St.Gallen.

Warten einfach warten
bis sich
hinter den regennassen Gerüchen
die Gärten wieder zeigen

Aus: Werner Lutz: Kussnester


	"Dein Tag ist nicht ein Tag um Tag, sondern ein Heute" (Augustinus)

