
Zeitschrift: Saiten : Ostschweizer Kulturmagazin

Herausgeber: Verein Saiten

Band: 22 (2015)

Heft: 242

Artikel: Mit Kinderaugen

Autor: Riedener, Corinne

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-884353

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-884353
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mit Kinderaugen
28

Der Islam ist nicht eine Religion
Problem wie alle alten Sc

«Echt? Das sieht man dir gar nicht an!», erwiderten die
Leute oft, wenn Nuran erzählte, dass sie Türkin und gläubige
Muslimin ist. Sie lachte jeweils und legte, wenn sie besonders

gut drauf war, noch einen selbstironischen Spruch nach.
Ihr war klar, dass diese ziemlich weltfremde Feststellung
in den wenigsten Fällen böswillig gemeint war, sondern
vielmehr von einer etwas unbeholfenen Neugier zeugte.
Zugegeben, mit ihren wilden Frisur, ihrer figurbetonten
Kleidung und dem ganzen Hippie-Schmuck entsprach sie
auch nicht gerade dem, was man als «typische Muslima»
bezeichnen würde, aber darum geht es ja: Damals - vor 9/11 -
war der Islam vielfältiger, die Bilder in unseren Köpfen waren

nicht so holzschnittartig.
Als Teenager pflegten wir ein relativ entspanntes

Verhältnis zum Islam. Heute ist das anders. 57 Prozent
der Nicht-Muslime in Deutschland, heisst es im kürzlich
publizierten Religionsmonitor der Bertelsmann Stiftung,
also jede zweite Person, hält den Islam für «bedrohlich»
oder «sehr bedrohlich». Mehr als 60 Prozent sind der
Ansicht, dass der Islam «nicht in die westliche Welt passt».
Ein Viertel der Befragten fordert sogar, die «Einwanderung

von Muslimen zu untersagen». Demgegenüber stehen
die rund vier Millionen Musliminnen und Muslime in
Deutschland, wovon sich über 90 Prozent stark verbunden
fühlen mit der Bundesrepublik und ihren freiheitlichen
Werten. Sie sind beides, fromm und liberal: 63 Prozent
bezeichnen sich als «ziemlich» bis «sehr religiös» und
überdenken ihre religiöse Einstellung «oft» bis «sehr oft». Neun
von zehn pflegen regelmässig Kontakte zu Nicht-Muslimen

und sind der Meinung, dass man allen Religionen
gegenüber offen sein muss. Und: Fast 60 Prozent würden
einer Heirat von homosexuellen Paaren zustimmen.

Küsschen und Aromat
Wenn man bei Nurans Familie zur Wohnungstür herein kam,
duftete es je nach Tageszeit meistens ganz wunderbar nach
Köfte, Bulgur, Menemen, Sucuk oder Pide-Brot. Sie selber war
am glücklichsten, wenn sie ein paar Nudeln mit Aromat vor
sich hatte. Ihre Mutter war nicht berufstätig und daher oft zu
Hause. Sie wirkte immer etwas schüchtern und liess sich
von ihrer Tochter jeweils ein Küsschen auf die Wange drücken,
bevor wir eilig in Nurans Zimmer verschwanden. Ihren
älteren Bruder bekamen wir selten zu Gesicht. Normalerweise
war er in seinem Zimmer, hörte Rap oder war am Garnen.
Manchmal sass er oben am grossen Stubentisch, der von
buntgepolsterten Stühlen umringt war, alle mit durchsichtigem
Plastiküberzug. Ihr Vater, im Ostschweizer Kader eines global
tätigen Unternehmens, kam in der Regel erst abends heim,
wenn er nicht gerade auf Geschäftsreise war. Meistens setzte
er sich mit seinen Zigaretten vor den Fernseher und schaute
türkische oder britische Nachrichten. Bevor er in den 80er-
Jahren mit seiner Frau in die Schweiz kam, lebte das Paar
zwei fahre in England, wo er ein Stipendium hatte. Nuran ist
dort zur Welt gekommen.

Es muss um die Jahrtausendwende gewesen sein,
als ich sie kennenlernte. Irgendwo beim Kantipark. Kaum ein

paar Wochen hat es gedauert und wir waren unzertrennlich.
Natürlich hatte ich auch zuvor muslimische Freunde,
aber erst durch Nuran kam ich zum ersten Mal richtig in
Berührung mit «dem Islam» - wobei das natürlich die
Untertreibung des Jahrhunderts ist, da es bekanntermassen nicht
den einen, sondern ungefähr so viele Islame wie Muslime
auf der Welt gibt. Damals wäre es mir übrigens nie in den Sinn
gekommen, eine solche Relativierung vorzunehmen. «Der
Islam» war weit davon entfernt, als Synonym für vermeintliche

Weltherrschaftsgelüste, Terror-Camps oder Kopftuch-
zwängerei zu gelten. Er war auch noch kein Vehikel zur
Wiederherstellung von «Sicherheit und Ordnung» in den
«Failed States der Peripherie», wie der Ethiker Peter Schaber
kürzlich in einem starken Essay im «Lower Class Magazine»

schrieb. Er war vor allem eines: ungeheuer interessant.
Neuland, das es zu erforschen galt.

Die Koran-Aufklärer
Kerem Adigüzel, 28, ebenfalls ein alter Freund, Mathematiker

und praktizierender Muslim, erforscht den Islam
schon sein halbes Leben lang. Den Koran muss man, wenn
es nach ihm geht, mit unverstelltem Blick lesen, mit
Kinderaugen. Immer wieder von neuem. 2012, kurz bevor
Morsi Präsident wurde, verbrachte Kerem vier Monate
am internationalen ILI-Institut in Kairo, vertiefte dort sein
Arabisch und widmete sich dem Koranstudium. «Eine

gute, intensive und farbige Stadt», sagt er, «auch wenn
damals alles im Umbruch war». Mit einem Freund aus
Kairo und ein paar anderen gründete er vor acht Jahren das

Wissensportal «alrahman.de», eine deutschsprachige
Plattform, die sich sehr eingehend mit Koranforschung und
aktuellen Fragen an den Islam beschäftigt.

«Es ist eine bekannte Tatsache, dass der Name
Gottes, so wie viele andere Konzepte und Wesenheiten, von
bestimmten Klassen unter den Menschen, insbesondere
von Religionsgelehrten und Politikern für Machtzwecke
missbraucht wurde», schreibt Kerem dort. «Unsere Aufgabe ist
es, diesen Missbrauch aufzudecken, ohne dass wir selber in
diese Falle tappen. Wir beschreiben unsere Position als
monotheistischen Rationalismus.» Dazu gehört auch, sich
kritisch mit den Hadithen auseinanderzusetzen und den
Koran als höchste und einzige Instanz anzuerkennen. «Wenn
wir den Ahadith glauben, die dem Propheten zugeschrieben

werden, erleben wir eine Form der Einengung in unserer
Religion und vor allem in der Beziehung zu Gott», heisst
es in einem von Kerems Artikeln. Denn geht es nach ihm, gibt
es nur ein Rezept: aufklärerisch an den Koran herangehen,
die Wortbedeutungen hinterfragen und «nicht einfach stur
alles nachplappern wie ein Papagei.»

Alte Männer und der Leib Christi
Manchmal war Nuran am Beten, wenn ich kam. Sie schaute
mich dann wortlos an und deutete aufs Bett, wo ich mich
hinsetzen sollte, bis sie fertig war. Es hatte stets etwas
Feierliches, wie sie in ihrem kleinen Zimmer vor dem
Heizkörper kniete, den Kopf auf den Teppich legte und trotz

ISLAM



29

Bösen oder des Guten, er ist Auslegungssache. Und er hat dasselbe

'treligionen: Man kann sich ihrer bemächtigen, von Corinne Riedener

meiner Anwesenheit in sich selber versank, während sie lei
se murmelnd ihre Suren rezitierte. Als Katholikin empfand
ich die christliche Beterei immer als etwas Aufgesetztes,
Lustloses. Nurans Gebet war ehrlicher. Es kam von Herzen.
Meistens jedenfalls. Wo ich aufgewachsen war, erschienen
mir Kirche und Religion eher wie skurrile Hommagen an die

graue Vorzeit, etwas für alte Männer in gold violetten
Gewändern, die kleinen Ministranten den Leib Christi in den
Mund schoppen. Dass Nuran sich so innig mit Gott
auseinandersetzte, so genuin, das irritierte mich. Obwohl ich
nicht ausschliessen kann, dass es das Göttliche gibt, hielt ich
selber nie viel vom Fromm-Sein. Damals fragte ich mich
oft, ob mir nicht doch etwas fehlt. Und wieso Nuran es hatte.

Hin und wieder blätterten wir gemeinsam in
ihrem Koran, ein dickes, in Leder gebundenes Buch mit goldenen

Schriftzeichen. Die Suren standen rechts in Arabisch
und links aufTürkisch. Nuran erklärte mir, dass alle 114 Suren
der Länge nach und nicht chronologisch geordnet sind,
wie sie dem Propheten Mohammed von Gott persönlich
eingegeben wurden, wie sie früher freitags mit ihren Eltern
und einer befreundeten Familie über deren Bedeutung
diskutiert hatten und dass dieses Auslegen eigentlich Schura

genannt wird. Ich habe sie vieles gefragt in dieser Zeit. Und
wenn ich heute im Koran lese, erinnere ich mich gerne
daran zurück. Auch an Nurans Lieblingsvers: Wollt ihr etwa

den Menschen das gottgefällige Handeln gebieten und euch

selbst (dabei) vergessen, ihr, die ihr die Schrift vorträgt?! Bedient

euch doch des Verstandes! (2:44)

Börek und Atatürk
Das ging ein ganzes Weilchen so. Für Teenager-Verhältnisse
jedenfalls. Dann kamen bereits wieder neue Fragen: Was

hat es mit diesem bösen Blick auf sich und wieso hilft dage

gen ein blaues Auge, das Nazar heisst? Was ist Haram?
Wie macht man Börek, und geht das auch mit Speck? Und
wer ist dieser Atatürk auf dem Foto über der Kommode,
wieso hat er die Schweizer Bundesverfassung geklaut und
was genau hat er mit den Kurden gemacht? Ich wollte
alles über dieses fremde Land und seine Kultur wissen.
Umgekehrt wars nicht so. Nuran war schliesslich bestens

vertraut mit den hiesigen Eigenheiten und wechselte die

Rollen, wie es ihr gerade passte. Ihre Eltern hatten es da um
einiges schwerer, waren unsicher, misstrauisch, ängstlich.

Damals haben wir oft darüber diskutiert, wie
wir unseren Kopf durchsetzen konnten, wie wir das Vertrauen

ihres Vaters gewinnen, die Mutter auf unsere Seite

ziehen konnten, damit Nuran noch eine Stunde länger draus-

sen bleiben durfte. Ihre Eltern waren ungeheuer streng.
Nicht nur, dass ich sie jedes Mal zu Hause abholen musste,

wenn wir etwas unternehmen wollten, ich musste sie

auch wieder pünktlich dort abliefern. Am Anfang jedenfalls.
Das änderte sich erst, als wir uns alle besser kannten.
Trotzdem: Auch mit fast 20 waren wir an den Abenden noch
«am Mathe lernen», «im Volleyball» oder «am lassen».
Bei anderen Übernachten? In die Disco? Bier? Einen Freund
haben? Keine Chance. Als es einmal besonders schlimm

war, sind wir schliesslich ausgerissen. Wir schliefen bei mir
und schmiedeten stundenlang Pläne, wie wir Nurans strengen

Vater endlich überzeugen konnten, ihr die Freiheiten zu

geben, die man kurz vor dem 18. Geburtstag für gewöhnlich

so hatte. Das Gespräch war ein absoluter Reinfall. Nuran
kassierte Hausarrest, ich wurde von ihm rausgeworfen. Ihre
Mutter verstand uns zwar, war aber trotzdem stocksauer und
definitiv nicht auf unserer Seite. Ihr Bruder war am Garnen.

Glaube und Identität
Heute lachen wir drüber. Nicht nur weil Nuran mittlerweile
ein gutes Verhältnis mit ihrer Familie hat. Auch weil uns

irgendwann klar wurde, dass die elterliche Strenge nur am
Rande mit dem Islam respektive der Religion zu tun hatte

und eher eine Art «kulturell bedingte Fürsorge» war: Ihre
Eltern fürchteten sich vor den Auswüchsen des kapitalistischen
Westens. «Sie sind wohl irgendwann einfach stehen
geblieben», sagt Nuran heute. Mittlerweile wohnt sie am ande

ren Ende der Schweiz, arbeitet im Sozialwesen und ist
glücklich verheiratet. Mit einem nicht-muslimischen Mann.
Die Hochzeit feierten sie alle zusammen in der Türkei. Ihre
Erklärung ist einfach: «Meine Eltern haben ihr Bild der
türkischen Kultur damals konserviert, nachdem sie ausgewandert

sind. Sie haben nicht mitbekommen, dass die Welt sich
weiter gedreht hat. Auch in der Türkei. Mit dem Islam hatte
das damals nichts zu tun, glaube ich. Religiös waren sie ja
nicht wirklich, das kam erst in den 80er-Jahren, als sie nach
St.Gallen gezogen sind. Beim Beten und Diskutieren mit
ihren Freunden konnten sie sich wohl ein Stück ihrer Identität

zurückholen.» Nuran selber betet heute nicht mehr so
oft wie früher. «Ich bete in Gedanken», sagt sie, «ohne die
Rituale». Aber wie Kerem beruft auch sie sich nur auf den Koran.

Kerem ist seit kurzem verheiratet. Seine Frau,
eine Türkin aus Konstanz, studiert internationale Beziehungen
und ist ebenfalls gläubige Muslimin. Derzeit sind sie
gerade auf Wohnungssuche. Würden sich die beiden auf die ha-

dithische Rechtslehre und die Sünna berufen, hätten sie

sich vor ihrer Heirat nie geküsst, und sie würde wohl ein Kopftuch

tragen. Doch das Paar will nichts vom konservativen
Islam hören. «Diese Denkweise ist völlig veraltet», sagt
Kerem. «Die Quellen, auf die sich diese hadithischen Gelehrten
berufen, sind völlig verwässert und durchmischt mit den

damaligen politischen und kulturellen Ansichten. Sie bestehen

aus Schnipseln, die erst Jahrhunderte nach dem Tod
des Propheten zusammengewürfelt wurden und ihm dann
in den Mund gelegt wurden. Es ist verheerend, wenn sie

für wichtiger als der Koran gehalten werden.»
Geht es nach ihm, ist das nicht mehr lange der Fall.

Kerem glaubt an einen Aufbruch in der Islamischen Welt,
an eine neue «Islam-Generation», wie er sie in Ägypten überall

aufblitzen gesehen hat. «Es ist nur eine Frage der Zeit,
bis sich die jungen Muslime, Leute wie wir, ihre Religion von
den Salafisten zurückholen. Inschallah.»

Corinne Riedener, 1984, ist Saiten-Redaktorin.

ISLAM


	Mit Kinderaugen

