
Zeitschrift: Saiten : Ostschweizer Kulturmagazin

Herausgeber: Verein Saiten

Band: 22 (2015)

Heft: 241

Artikel: Wir Selbstoptimierer

Autor: Surber, Peter / Bossart, Rolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-884336

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-884336
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


24

Wir Selbstoptimierer Der Mensch ist ein
Mängelwesen - und entsprechend korrekturbedürftig. Woher kommt diese Idee
der Menschenverbesserung, die immer auch die Hoffnung auf Weltverbesserung in
sich trägt? Wie wirkt sie sich individuell, gesellschaftlich, politisch aus? Ein
Gespräch mit Rolf Bossart, Theologe und Publizist, über das Recht, schlauer zu werden,
und den gefährlichen Zwang zur permanenten Selbstkorrektur, von Peter Surber

Surber: Um persönlich zu beginnen: Mir scheint,
dass ich, ob bewusst oder unbewusst, ständig
den Anspruch herumtrage, mich ändern zu müssen.

Organisiere dich zeitlich besser! Fokussiere dich
aufs Wesentliche, lass dich nicht ablenken - so und
ähnlich tönen die inneren Befehle. Geht es dir
auch so? Ist das normal?

Bossart: Ja gut, man könnte erstmal psychologisieren und
fragen: Wie war dein Elternhaus, hat man von dir permanent
viel verlangt? Sehr häufig sind es solche Muster, die man
verinnerlicht hat und die das Gefühl vermitteln: Ich genüge
nicht, weil die andern oder ich selber von mir etwas fordern,
das ich nicht oder nicht ausreichend bieten kann. Da stellt
sich dann die nächste Frage, wer diese fordernden Autoritäten
heute sind. Wer gibt dir den Auftrag? Bist du das selber?
Oder jemand bestimmter? Aber einmal davon abgesehen,
würde ich sagen: Solche guten Vorsätze sind normal...
zumindest sind sie weit verbreitet.

E
o

*->c
0
c0
E
L.
0a
c
o
>

0
JZ
o

0 0
fäE 0

0
1300

0
C
0

c0

0 "— CD
C C

0 0 0
CD CD CD

:0

0 CL

CD
C
D

sz
:0

00
O

0
<+—

a ^
0 £
03 E
-Q F0 .E
0 -C
0 O

0 "
% I
=5 £
£ C0 00) -o
C 0
£ *
0
0

Wie sieht das bei dir aus?

Ich habe darüber nicht so viel nachgedacht. Ich glaube aber,
beide Tendenzen in mir zu haben. Zum einen versuche ich
zu sagen: Was funktioniert, soll bleiben. Was gut ist, ist gut.

Never change a winning team...
...weil mich die Reformitis zunehmend nervt. Aber daneben
kenne ich das Gefühl von permanentem Ungenügen
gleichfalls. Besonders an Tagen, wo ich wenig produktiv war.
Das ist eine sehr bürgerliche Prägung: Man muss etwas
leisten, es muss etwas abgeliefert werden, wem auch immer.

Auf meinem Tisch liegt Peter Sloterdijks Buch
Du musst dein Leben ändern. Wenn man seinen
Überlegungen folgen will, dann ist dieses Gefühl
des Ungenügens eine anthropologische Kon
stante: Der Mensch ist das Wesen, das immer übt,
das sich permanent trainiert, das immer
weiterkommen will. Sloterdijk nennt den homo sapiens mit
einer grossartigen Wendung «das aufsteigende
Tendenztier». Erst dies macht den Menschen zum
Menschen, dass er anders werden will als er ist.

Das fängt an mit der Trieblockerung, irgendwann in der frühen
Menschheitsgeschichte. Da entsteht ein leerer Raum der
nicht mehr ganz festgelegten Tätigkeiten, den man füllen muss.
Und das macht zunächst einmal Angst, diese Frage: Was tun?
Gegen diese Angst entwickelt der Mensch die Fähigkeit,
Tätigkeiten zu wiederholen, er schafft Rituale, Regeln und
Gesetze, Strukturen. Es ist wohl von Anfang an eine Doppelbewegung:

einerseits der Hang zum Neuen, Anderen, Besseren,
andrerseits die Notwendigkeit, dieses Neue zu stabilisieren
durch wiederholende Tätigkeiten.

So wie es ist, ist es gut: Das ist die Grundhaltung
der Konservativen, gegenläufig zur Fortschritts-
oder Veränderungsbewegung, also zu den Zielen
der Korrigierfreudigen.

Beispielhaft dafür ist, wie die Erinnerung an Ereignisse
funktioniert. Diese Erinnerung kann man konservativ oder
progressiv pflegen. Kürzlich sah ich im Fernsehen, wie
die Delegierten der konservativen französischen Partei UMP
nach der Sarkozy-Wahl die Marseillaise sangen. Ich habe
mich gefragt: Woran erinnern sie sich, wenn sie das
Revolutionslied singen? Sie erinnern sich natürlich nicht an das
Erneuernde und Umstürzende der damaligen Ereignisse,
sondern an das Frankreich, das daraus geworden ist, das sie
sich erhalten wollen. Mit den Begriffen von Lévi-Strauss
gesagt: Das ist die kalte Erinnerung. Daneben gibt es die heis-

KORRIGIEREN



25
se Erinnerung - wenn man die Marseillaise singt und in
der Wiederholung deren umstürzende Kraft sucht. Je nach
Zeit und Position fokussiert man auf das eine oder andere.

Die Französische Revolution ist ein Beispiel für
Epochen, die von einem vehementen Menschenver-
besserungs-Ideal getragen waren - zumindest im
Ursprung. Am stärksten gilt das für Renaissance und
Aufklärung, die beiden grossen Schübe der
europäischen Kulturgeschichte, mit ihrem unbedingten
Glauben an Veränderbarkeit. Wo die Devise lautete:
Es lässt sich noch etwas machen mit dem
Menschen, den kann man bilden und der will sich
bilden, der will vorwärts kommen. Darauf folgten
dann wieder bremsende Epochen.

Man muss das aufeinander beziehen, es folgt der Dialektik
von Bruch und Kontinuität. Sie gilt für Individuen ebenso
wie für Gesellschaften. Nehmen wir Denker wie Slavoj Zizek,
Robert Pfaller oder Richard Sennett, die man begeistert
liest und doch feststellt: Sie propagieren im Grunde konservative

Haltungen. Etwa mit der Forderung, die Gesellschaft
heute müsse wieder an Tugenden wie Höflichkeit anknüpfen.
Eine Tugend also, die mir selber noch vor zwanzig Jahren
höchst suspekt war, weil ich Höflichkeit als verlogen
wahrnahm.

Höflichkeit wäre doch tatsächlich ein
gesellschaftliches Korrektiv.

Nicht per se. Höflichkeit kann zwar als Mittel gegen rücksichtslose

Umgangsformen funktionieren - aber sie kann schnell
repressiven Charakter erhalten, wenn sie zum Zwang für alle
erklärt und als Ausgrenzungsmittel genutzt wird: Wer nicht
höflich ist, ist draussen. Dagegen kann man mit guten Gründen
revoltieren und sagen: Das ist ein Maskenspiel, das ist Falschheit,

ich will mich nicht verstellen und nicht verbessern, ich
bleibe wie ich bin... Das ist befreiend, aber es kann wiederum

zum Problem werden, zu jenem Problem, das Sennett als

«Tyrannei der Intimität» beschreibt - jeder tut, wie ihm
zumute ist, man sucht keinen Konsens, es gelingt nicht mehr,
sich über Öffentlichkeit zu verständigen. Vor diesem Hintergrund

wird dann unversehens wiederum die konservative
Höflichkeit zum Moment der Verbesserung.

Das läuft auf unablässige Pendelbewegungen hinaus,

auf Korrektiv und Gegen-Korrektiv...
Ich würde es eine zyklische Bewegung nennen. Die Schule
kennt das Phänomen auch - aktuell etwa mit der Forderung,
zurückzukehren zu stärkerer «Führung», zur Vermittlung
von Werten, ähnlich wie früher, aber nicht mehr auf der Basis
von Angst und Schlägen.

Ob Erziehung bei Kindern oder lebenslange
Bildung bei Erwachsenen: Das basiert seinerseits
darauf, dass der Mensch sich weiterentwickeln
will. Oder auch muss - denn entscheidend ist ja,
wer welche Normen und Ansprüche setzt.

Das ist ein gutes Beispiel, um zu illustrieren: Selbstkorrektur
ist eine menschliche Grundkonstante - nur schon deshalb,
weil wir wünschende Wesen sind und stets ein Ziel vor Augen
haben müssen. Aber die Frage ist: Wer monopolisiert und
kanalisiert diese Verbesserungsziele und zu welchem Zweck?

00
CD
C
ro 1—

0 iC c0 c-Q 0
_0

N?

-Cc o0 o
£ o

-4—»
i— Ä
0 c

TD 0s—

O c
s—

M— 00 _l
3
0I

c
0
c

's—

CS

"ö

0
•+->

c
0

o
0

0 J5

o S -o

_ 0 .-td

w 2 £
,-"0-03S 0 "O

3 GC

03 0 .©
O 0 ^o0 0—1
C O 03

toCD c
0

c
c0
£

0
=3
03
S—

O
~o

0 _0
:Ü3

O +->

c w
-C

s_ CD

O MN

O
03
C
0
CD

O
Q.

C E

O.Ö

TD

Die Aufklärung hat es postuliert: «Bildung für alle». Heute
fordert man «lebenslanges Lernen». Doch wenn wir genau
hinschauen, steckt darin ein grosses Repressionspotential.
Weil damit die latente Drohung verknüpft ist: Wenn du nicht
mitziehst, fällst du raus. Die Aufforderung zur Verbesserung
ist chronisch verknüpft mit Exklusionsdrohung.

Damit sprichst du den Selbstoptimierungszwang
an, unter dem wir (fast) alle stehen. Die Arbeitswelt

verlangt unablässig, noch schneller, besser,
effizienter oder, je nach Berufssparte, schöner
oder fitter oder anpassungsfähiger zu werden. Wie
soll man damit umgehen?

Dahinter liegt das Konkurrenzprinzip. Kurz ausgeholt:
Der Liberalismus in seinen Ursprüngen musste beweisen, dass
Demokratie besser ist als Monarchie. Und gegen den
Einwand, Demokratie sei untauglich, weil der Mensch zu dumm
sei, zu egoistisch, daher brauche es einen guten Monarchen,
der väterlich für aüe schaut - gegen diesen Einwand hätten die
Liberalen ja sagen können: Gut, wir erziehen die Leute zu
besseren Menschen, die der Demokratie gewachsen sind.
Stattdessen stellte man sich auf den Standpunkt: Wir müssen

gar nichts verbessern, wir akzeptieren den egoistischen
Menschen, der nur seine eigenen Interessen verfolgt, so wie er
ist, und etablieren das Prinzip der Konkurrenz. Wir spielen
die unterschiedlichen Egoismen gegen einander aus,
dann verbessert sich die Gesellschaft quasi automatisch.

Dauerkorrektur im Dauerwettbewerb...
genau. Den «verbesserbaren Menschen» brauchte der

Liberalismus auf diese Weise gar nicht. Und das ist fatal, das

Konzept ist seit 200 Jahren installiert in unseren Köpfen,
und auf seiner Grundlage kann sehr viel Repression gedeihen.
Es gibt einen Spruch, bei dem ich jedes Mal zusammenzucke;

bei Bewerbungsverfahren ist er besonders beliebt:
«Das Bessere ist der Feind des Guten». Darin steckt die
Perversion: Nicht mehr das Schlechtere ist der Feind des

KORRIGIEREN



26
Guten, sondern das Bessere. In der permanenten Kon-
kurrenzsituation, die immer nur wenige Gewinner schafft
und viele Verlierer, bewirkt dieses Credo zudem rasch
einmal eine Protesthaltung im Sinne von: «Nieder mit dem
Besseren». Es bewirkt also das Gegenteil des Erhofften:
Feindseligkeit gegen jene, die etwas ändern wollen. Diese
anti-elitäre Position hat sich unter dem Regime des

Konkurrenzprinzips ausgeprägt.

Und zugleich wird öffentlich der Triumph der
Besten propagiert, werden Eliteschulen für
Hochbegabte geschaffen, bewundern wir Roger Federer.
Die Allerbesten, die brauchen wir offensichtlich.
Da kommt mir das seltsame Wort der «Mehrbesseren»

in den Sinn, das ja abschätzig gemeint ist.
Die Abneigung gegen die «Mehrbesseren» gleicht dem
Intellektuellenhass: Im eigenen Umfeld, in der Firma oder
in einer Schulklasse beäugt man die «Streber» argwöhnisch.
Das sind Widersprüche in einer Gesellschaft, die nur unter dem

Konkurrenzprinzip Verbesserungen anstreben kann. Und
die entscheidende Frage bleibt noch einmal: Was wird vorgege
ben? Wer bestimmt die Ziele und Zwecke der Verbesserung?
Unter der neoliberalen Herrschaft des New Public Management
lautet die Antwort: Wir geben das Ziel vor, aber der Weg
ist uns egal. Wir geben dir ein Globalbudget, einen Leistungsauftrag,

aber wie du damit zurande kommst, das überlassen
wir dir. Viele nehmen das als Freiheit wahr, und nicht
zufällig findet man in dieser Haltung auch Anleihen aus
dem Buddhismus.

0 0
cs_
0

"O
c
0

N
H—<

0
C/)

"P o -c

5 §
w

:0 C
0

J=
:=r o
TD 0

r~
S §5

o S
CO

0
m

E :

0 =0 J-

Of 8>

*
£= c w
0 ö)

C E c
c
0
0

_Q
o
s_

DU

<

o0c
0

0

Positiv gesehen, steckt dahinter jedenfalls ein
starker Glaube an die Selbstverantwortung.

Deshalb hat man auch immer Leute im Boot mit dabei, die
kritisch denken und die eine solche Haltung als Befreiung
wahrnehmen. Nach meiner Einschätzung wäre es heute
oft befreiender, wenn das Ziel diffus wäre, dafür aber die

Tätigkeit vorgegeben würde. Denn die Ziele sind ja in
der Regel hoch angesetzt, es sind entweder Sparziele (bei der

Verwaltung) oder hohe Gewinnziele bei Unternehmen.
Und zugleich weiss man nicht, ob man genügt und ob man auf
dem richtigen Weg ist. Vergleichbar mit dem Protestantismus:

Das Ziel ist der Himmel, du kannst es erreichen, aber
du musst dich anstrengen bis zum Äussersten, riskierst
Umwege oder einen falschen Weg, bist gezwungen, zu geben,
zu geben und nochmal zu geben. Das ist eine Opferlogik.

Moderner gesagt: Selbstausbeutung. Wiederum
bei Sloterdijk fällt der Satz: «Wer Menschen sucht,
wird Akrobaten finden.» Der moderne Mensch
im unaufhörlichen Trainingslager... aber das

Gegenteil befriedigt doch auch nicht: dass weniger
erreicht wird, aber klar vorgegeben ist, was ich zu
tun habe. In den sozialistischen Gesellschaften
wurde dieses Prinzip verabsolutiert.

Gewiss kann man dagegen einwenden, dass die Menschen
gängelt, wer ihnen vorschreibt, was sie zu machen haben.
Aber im klassischen Fordismus funktionierte das System:
Man hatte seine Arbeitsaufträge, seinen Job. Das war auf
Dauer jedenfalls weniger belastend als das heutige Modell.
Denn wenn der Verbesserungsauftrag nur bei einem selber
liegt, dann ist das extrem auslaugend. Wenn ich es nicht
schaffe, bin allein ich schuld: Diese Botschaft verdanken wir
der neoliberalen Arbeitsrevolution. Nochmals zum
Herrschaftscharakter des Verbesserungsauftrags innerhalb
des Kapitalismus und zu seinem Doppelgesicht. In der Finanz ¬

krise wurden Boni-Exzesse oder Gesetzesbrüche mit
dem Argument begründet: Der Mensch ist einfach so... das
ist seine Raffgier, und mal ehrlich: Jeder würde das genau
so machen, wir sind doch alles gierige Tiere... Mit diesem
Menschenbild wird das System gerechtfertigt. Auf der
anderen Seite verlangt der Kapitalismus permanent, dass
sich dieser Mensch anpasst, verändert, verbessert, Werte
über Bord wirft, Wohnortwechsel, Arbeitswege oder Umschulungen

in Kauf nimmt. Der permanente Besserungszwang
und dahinter die zynische Überzeugung: Er bleibt doch immer
der gleiche.

Gibt es einen anderen, einen dritten Weg? Etwa so

skizziert: Wir setzen auf den Verbesserungswillen
und die Erneuerungsfähigkeit des Menschen, aber
ohne Ausbeutung. Wir nutzen es nicht aus, dass

man dem Menschen tatsächlich so viel zutrauen
kann, dass er so vieles mitmacht. Was wäre, mit
der Aufklärung gefragt, die «beste aller möglichen
Welten»?

Eine komplexe. Beispiel Erziehung: Man muss Kindern
Grenzen setzen und Dinge von ihnen verlangen, die

nicht auf ihrem Radar sind. Insofern ist Erziehung eine
Zumutung, ein permanenter Nahkampf. Es sind Interessens-
konflikte, die man einüben muss, statt zu tun, als gäbe es
sie nicht. Und das Ziel heisst, dies möglichst angstfrei und
mit Freiräumen hinzukriegen. Ähnliches müsste auch für
die Gesellschaft gelten. Es braucht Gesetze, aber nicht
angstbasierte Forderungen. Es wird immer den einen besser
und den andern schlechter gehen; wir sind verschieden in
Geschlecht, Generationen, Begabungen, das gibt Friktionen,

und darum braucht es Institutionen der solidarischen
Position. Es braucht Zuwendung für Leute, die den Kürzeren
gezogen haben. Wer Niederlagen einsteckt, soll auf die

KORRIGIEREN



solidarische Position zählen können. Dazu müssten wir
wegkommen vom permanenten Konkurrenzsystem. Die beste
aller Gesellschaften ist jene, die nicht leugnet, dass wir
Konflikte haben, aber sie solidarisch austrägt. Das ist die
tägliche Aufgabe - das grosse Fortschrittsziel hingegen würde
ich im Diffusen lassen. Und als Christ Gott überlassen.

27
bung gepredigt und vorgelebt - und ist seltsamerweise post-
hum als Symbol dafür gefeiert worden, dass Ungenügen und
Schuld doch letztlich immer mit Blut bezahlt werden müssen.

Die Faschisten sehen das so, die Mafia sieht das so, der
IWF sieht es letztlich genau gleich: Schulden eintreiben,
bis aufs Letzte, bis aufs Blut.

0
CO

c 0E _Q
O 0 0
cö^0-0E ^
E 0.0
S
rn W —
m N C0 C 0

0

*5c c0 0 m
to CO
CO c 0

0 oF +-jc c »-
13 0 _0

0 0 0
O E

L_

0
Cl

c
0

-Q
0
-C

CT)
0 :0-t-> r--b

CO

c D
o^ -c
t: °
— CO

CO S
-n °<-> CO

4-7 0
g-B

=5*3

0
JZ
o
CO

o
'c

Stichwort Christentum: Kirchlich gesehen sind
wir arme Sünder mit der Zuversicht auf Gnade -
und zugleich unter dem Druck, uns dieser Gnade

würdig zu erweisen, uns zur Erlösung hochzu-
hangeln. Wiederum eine Doppelbotschaft?

Ich würde religionsgeschichtlich argumentieren: Das Gottesbild

hat Wandlungen durchgemacht. Am Anfang war Gott
das unendlich fordernde Prinzip, bis hin zum Menschenopfer.
Der Mensch war getrieben von der Furcht, nicht zu genügen
und einer höheren Macht dienen zu müssen - das ist die
Parallele zum Kapitalismus heute, der diese Position des

Menschenopfer fordernden Gottes übernommen hat. In der
jüdisch christlichen Tradition, für die ich nur reden kann,
gibt es die permanente Auflehnung gegen den Opfer
fordernden Gott. Und die Suche nach einem Gott als Bündnispartner,

der die bedrohliche Wirklichkeit, in der man an
Sinnlosigkeit, Einsamkeit, aber auch an Katastrophen zu
zerbrechen droht, stabilisieren und berechenbar machen
kann mit göttlichen Gesetzen. Einen Gott, mit dem man im
Austausch steht, der die Gnade repräsentiert und so hilft,
aus dem ständigen Ungenügen herauszukommen. Das ist
übrigens ein grosser Moment in der jüdisch-christlichen
Gottesgeschichte, wenn Gott sich selber korrigiert, zum
Beispiel gegenüber Abraham beim zuerst geforderten und
dann widerrufenen Sohnesopfer. Von da an wird die
Selbstkorrektur der Macht denkbar. Hier hat Jesus angeknüpft.
Er hatte verinnerlicht, was Gnade bedeutet, diese Gratiskraft,
die uns entlastet vom ewigen Vergeltungszwang, hat Verge-

Es gälte also auszubrechen aus dem Kreislauf des
sich Schuldigfuhlens, was ja wiederum nur ein
anderes Wort ist für den Teufelskreis: Ich muss im
mer besser werden und bin doch nie gut genug.
Kurzum also: Nehmen wir unsere Kinder, nehmen
wir uns selber so, wie wir sind - und korrigieren
nicht ständig an uns und den andern herum...

Nur steckt da erneut eine Dialektik drin. Wer bin ich
überhaupt? Wie kann ich «Ich» werden? Die Antwort darauf
findet man nur in der Reibung mit Forderungen, die die Umwelt

an uns stellt, mit Bedürfnissen, die gedeckt oder
verweigert werden. Aber insgesamt stimme ich schon zu, dass
das Kind diese Ur-Botschaft vermittelt bekommen muss: Du
bist ok, auch mit deinen Aggressionen etc. In Erwachsenen-
Beziehungen ist das eine nicht minder anspruchsvolle
Aufgabe. Liebe heisst einerseits: Ich nehme dich so, wie du bist.
Aber andrerseits will man ja gemeinsam weiterkommen. Das
braucht Widerstand und die Bereitschaft, dem Mitmenschen
zuzumuten, dass er ein anderer werden kann. Wir haben ein
Recht darauf, nicht immer
nur so genommen zu werden, wie wir sind.

In dieser Hinsicht ist die allgemeine Übungstheorie,

die Peter Sloterdijk vertritt, attraktiv und
hilfreich: Es geht auf allen Ebenen ums Üben,
Wiederholen, Nachbessern. Kann man das auch auf
politische Prozesse beziehen? Es gibt mehrere aktuelle

Fälle, wo Volks- oder Gerichtsentscheide
«verbessert» werden sollen: die geplante
Aufhebungsinitiative zur Masseneinwanderungsinitiative,

die sogenannte «Durchsetzungsinitiative»
oder das Ja der St.Galler Regierung zum Wieder
erwägungsgesuch des italienischen Ehepaars, das
nach 50 Jahren ausgeschafft werden sollte.
Solche Korrekturen sind einerseits verständlich,
andrerseits demokratie-politisch vermutlich
fragwürdig.

In der heutigen Zeit mit ihrer Daumen-hoch-Daumen-
runter Demokratie müsste man sich tatsächlich überlegen,
Mechanismen der Besinnung und der Wiederholung
einzuführen. Beim einzelnen Individuum ist das zwar problematisch

und zeittypisch: dass man Entscheidungen nie als

Entscheidungen festschreibt, sondern als vorläufige
Positionsbestimmungen, die man immer wieder korrigieren kann.
Das ergibt keinen Kurs, höchstens einen Schlingerkurs. Auf
Staatsebene sehe ich das jedoch weniger als Problem.
Sondern als Chance zur Besinnung, eben: zur «Wiedererwägung».

Denn Recht, das nicht revidierbar ist, wird
zum Opfer fordernden Fetisch.

Rolf Bossart, 1970, ist Theologe und Autor
in St.Gallen.

Peter Surber, 1957, ist Saiten-Redaktor.

KORRIGIEREN



Kanton St.Gallen
Schule für Gestaltung St.Gallen

Höhere Fachschule für Künste, Gestaltung und Design

Tag der offenen Tür
Freitag und Samstag
27. und 28. Februar 2015

Demutstrasse 115
9012 St.Gallen

Höhere Fachschule HF
Dipl. Gestalter/in HF
Visuelle Gestaltung
Fotografie

• Schrift und Typografie*
• Interactive Media Design
• Industrial Design
• Bildende Kunst

Kurse
• Aktzeichnen und Figürliches Zeichnen
• Dreidimensionales Gestalten
• Premedia
• Bildbearbeitung
• Textil
• Internet
• Fotografie
• Grundlagen der Gestaltung
• Zeichnen, Malen und Gestalten
• Maltechnik und Malprozess
• Ferien- und Weekendkurse

Lehrgänge mit Zertifikat
GBS St.Gallen
Gestalterischer Vorkurs Erwachsene
• Propädeutikum Vollzeit
Propädeutikum Teilzeit

Gestalterischer Vorkurs Jugendliche Diese Lehrgänge sind vom SBFI noch nicht frei gegeben

13 / SchuleFurGestaltungStGallen gbssg.ch
Gewerbliches Berufs- und Weiterbildungszentrum St.Gallen





30

Die sieben Bilder dieser Arbeit, vom Cover bis zur zweithintersten

Seite im Heft, zeigen Maria. Maria Gutä, 1983, ist
Künstlerin und Fotografin, stammt aus Bukarest, Rumänien,
lebt in Neuchâtel und studiert an der Kunsthochschule
ECAL in Lausanne. Aktuell entwickelt sie zusammen mit Saiten-
Grafikerin Larissa Kasper ein Projekt über bildnerische
Identitäten. Verwandlung, Rollen, das gesellschaftliche und
ihr persönliches Frauenbild: Diese Themen prägen auch
sonst die künstlerische Arbeit von Maria Gutä - entsprechend
interessiert hat sie an diesem Heft mitgewirkt. Das
Originalbild (auf dem Cover) hat Ladina Bischof fotografiert.
Bildbearbeitung: Kasper-Florio und Tudor Gutä.

Maria Gutä fand es am Ende eine faszinierend-seltsame
»

Erfahrung, sich so digital verwandelt zu sehen. Dr. Frankenstein
goes Photoshop... Was das Fazit dieser Prozedur ist, soll hier
offen bleiben. Vielleicht heisst es: Der Mensch ist das Original.
Ihn kann man nicht korrigieren, nur verschlimmbessern.

KORRIGIEREN





Kanton St.Gallen
Bildungsdepartement

Gewerbliches Berufs- und Weiterbildungszentrum St.Gallen

The Sibyl's Promise
usikalische Bilder mal Jazz mal Songwrtting

12/OT

19/01

Journeys

AKKU Quintet

26/01

Schneekönig
Jazzige Klänge und Grooves

2/02

Acoustic Blues Drifter
Akustischer Country und Blues

9/02

Roli Frei & The Soulful Desert
Blues in der Stimme und poetische Worte

Boogie Fox
Swing-Rock 'n' Roll der 1960er Jahre neu erfunden

23/02

Harry Marte & Li'l Pit (A)
Eine vertonte Reise zu den eigenen Träumen

02/03

Schwendener's
Hammond Demolition
Der Duft des Funky-Hi

16/02

//
09/03

&
1733 - Weinlokal • Goliathgasse 29 • 9000 St. Gallen

Reservation: 076 58517 33 info@l733-ch • www.l733.ch • www.gambrinus.ch

L E X

E G N A

CHE RIH
E G

8 5 9 0

ROMA
N S H 0
R N

BETULA

SONGWRITER
SLAMERY

slamery@betula.ch
www.betula.ch

ANMELDEN
B I S 0 6.03

2 0 15

H h,-

i>V.. -< t -f
-t»

www.Danioth-der-Teufelsmaler.ch

AB 15. JANUAR IM KINO


	Wir Selbstoptimierer

