
Zeitschrift: Saiten : Ostschweizer Kulturmagazin

Herausgeber: Verein Saiten

Band: 19 (2012)

Heft: 208

Artikel: Sexy Priester und gesperrte Strassen : von Fakten und Vorurteilen

Autor: Portmann, Beat / Hertig, Noam / Schnyder, Ivan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-884757

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-884757
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Luzern retour

Sexy Priester und
gesperrte Strassen
von Fakten und
Vorurteilen /

Bild: Daniel Ammann

/ Ein Luzerner Schriftsteller
und Katholik trifft auf einen Zürcher
Juden, der die Israelitische Kultusgemeinde
St. Gallen betreut. Sie diskutieren auf
der Strecke St.Gallen — Rapperswil Heiliges
und Politisches.

24

SAITEN 01.12



Luzern retour

Beat Portmann und Noam Hertig im Gespräch
mit Ivan Schnyder und Andrea Kessler

Beat Portmann steht in Luzern am Bahnhofund zündet sich

vor der Abreise nach St.Gallen noch eine Drina-Zigarette an.
Vor drei Monaten reiste er durch Bosnien und deckte sich

mit einem Vorrat ein. Auch in diesem Land könne man
beobachten, wie die muslimischen Fundamentalisten an Boden

gewinnen. Immer noch eine kleine Minderheit, doch mit
zunehmendem Einfluss. In Sarajevo verwehrte man ihm als

Katholiken den Zugang zur Begova-Moschee. Enttäuscht
stand er den Rest des Nachmittags vor den Toren. Mit Ivo
Andrics «Travniker Chronik» unter dem Arm. Sozusagen als

Mahnmal der Toleranz.
Es ist der 8. Dezember, Maria Empfängnis, und am Bahnhof

merkt man nichts davon. Das Volk braucht nicht mehr ins

zwinglianische Zürich zu pilgern, um dem vorweihnächt-
lichen Shopping zu huldigen, sondern kann seine Einkäufe
nun auch im katholischen Luzern verrichten. Was noch vor
wenigen Jahren undenkbar gewesen wäre.

Der Voralpen-Effxpress rollt an. Rattert aus dem Bahnhof,

über die Brücke über der Reuss, unter der altehrwürdigen

Hofkirche durch, _dem Vierwaldstättersee entlang,
ostwärts. Portmann hat sich für seinen neusten Roman «Alles
still» intensiv mit der Geschichte der Stadt Luzern beschäftigt,
ihrer katholischen Seele, dem Trauma dieser Stadt, weil sie

nach dem verlorenen Sonderbundskrieg endgültig der
Bedeutungslosigkeit anheimfiel. Etwas Priesterhaftes hat er an

sich, Portmann, der Sakristanensohn. In der Bedacht seiner

Wortwahl, dem Tonfall seiner Stimme liegt etwas Verkündendes,

etwas Mysterienhaftes auch, wie bei dem von ihm
hochgeschätzten Bob Dylan.

Im reformierten St.Gallen ist Maria Empfängnis erst
recht kein Feiertag. Selbst Katholiken wuncjern sich, dass Maria

erst jetzt schwanger geworden sei, es ist ja gar nicht mehr
lange hin bis Weihnachten. — Dass es Maria selber ist, die
heute von ihrer Mutter Anna empfangen wurde, wissen
wenige. Warum sollte man auch? Es ist unwichtig geworden.

Noam Hertig quert gemütlich das Gewühl von Bussen
und Menschen vor dem Bahnhof. Er trägt Brille und einen
Wochenbart, einen knielangen, braunen Wollmantel und
einen farblich passenden Hut. Den lässt er aujf, als er dem dri-
narauchenden Beat Portmann beim Meetingpoint die Hände

schüttelt. Die Kippa hegt in seiner Manteltasche verborgen.
Am Bahnhof in St.Gallen trägt er das kleine rundgehäkelte
Käppchen nicht mehr gerne. «Mir hat ein Jugendlicher hier
schon mal den Hitlergruss gemacht deswegen.» Er sagt es ohne

Empörung. Ein dummerJunge, der angeben wollte vor seinen
Freunden. Trotzdem ist es befremdlich.

Der Luzerner Beat Portmann und der Zürcher Noam
Hertig sehen sich das erste Mal, aber finden den Faden zu
einander augenblicklich.. Durch die regennassen Dezemberstrassen

gehen sie hinauf zum pipilottiroten Platz, zu den Raiffeisen-

Bankkomplexen. Auf der Rückseite der Vadianstrasse sperrt
Noam Hertig eine hölzerne Tür aufund ein Schmuckkästchen
öffnet sich. Die Synagoge ist mit einem tiefblauen Teppich
ausgelegt und mit zarter Ornamentik bemalt. «Der Bau ist an
die christlichen Kirchen angelehnt. Ende des 19. Jahrhunderts
hat die jüdische Gemeinschaft endlich die Anerkennung erhalten,

für die sie so lange gekämpft hat. Das drückt sich auch in
der Architektur aus. Aber abgesehen davon — ich finde neben
Basel ist das die schönste Synagoge der Schweiz», erklärt Noam
Hertig, der seit März mit Rabbiner Schmelzer zusammen die

jüdische Gemeinde in St.Gallen leitet. Er selber ist kein
Rabbiner. Er hat Psychologie und Religionswissenschaft studiert,
gibt den Kindern Religionsunterricht, macht für das Schweizer
Fernsehen Sendungen zu religiösen Festen und zeigt ab und an
Interessierten die Synagoge. «Die alten Frauen sitzen immer
noch gerne wie früher oben in der Synagoge anstatt unten
bei den Männern, wie es heute erlaubt wäre. <Da oben bin
ich näher bei Gott>, hat mir mal eine erklärt.» Beat Portmann
und Noam Hertig lachen laut. Das darfman in der Synagoge.
Aufder Heimreise im Zug nach Rapperswil reden sie darüber,

warum man das darf.

beat portmann: Jeder darf sich in eine Kirche setzen und die
Ruhe geniessen. Sie ist ein öffentlicher Raum.

Noam hertig: In der Synagoge ist es nie ruhig. Das ist hier ein
bisschen anders. Neben Gebeten und Lernen wird darin
auch gegessen und diskutiert. Kürzlich war ich für eine
Sendung bei thailändischen Buddhisten. Erst haben sie

Mantras gelesen und dann gab es einen Schönheitswettbewerb

mit leicht bekleideten Frauen.

25

SAITEN 01.12



Luzern retour

beat portmann: Da hätte ich schon etwas Mühe, wenn sie das

bei uns machen würden.
Noam HERTiG: Es gab aber auch schon Kalender mit sexy Pries¬

tern. Ich glaube in Italien.
beat portmann: Der gekreuzigte Jesus wird ja auch oft sehr

erotisch dargestellt. Ein Vorteil des Katholizismus
ist sicher seine Sinnlichkeit, das Wissen, wie man
etwas in Szene setzt. Denken wir an die Papstwahlen in
Rom. Journalisten aus der ganzen Welt warten tagelang
und starren gebannt auf diesen Kamin, bis endlich ein
Räuchlein aufsteigt. Dieses sinnliche Element könnte die
katholische Kirche noch einmal in ein nächstes Jahrhundert

hinüberretten.
Noam HERTiG: Es ist wichtig, das Profane ins Heilige zu in¬

tegrieren und den Leuten ein emotionales Erlebnis zu
bieten. Die Leute haben Freude, wenn sie gutes Essen

bekommen und wissen, dass man auch in der Synagoge
lachen, tanzen und singen kann.

beat portmann: Mit einem Apéro alleine bringst du bei uns
die Leute nicht in die Kirche.

Noam HERTiG: Heute sollte die Religion mehr auf den Indivi¬
dualismus zugeschnitten werden. Nicht, dass die Leute
das Gefühl haben: Ich muss jetzt zahlen, ich muss jetzt
etwas machen. Sondern, dass die Leute das Gefühl
haben: Ich bekomme etwas, ich profitiere etwas. Trotzdem
wird Religion nicht sterben — da ist das 20. Jahrhundert
das beste Beispiel dafür, mit dem Kommunismus und
dem Faschismus. Gut, es waren an sich keine religiösen,
sondern säkulare Bewegungen, aber sie haben die gleiche

Funktion erfüllt.

Redaktion: Sie sagen, Religion wird nicht sterben und
trotzdem nimmt die jüdische Gemeinschaft in St.Gallen
zahlenmässig stetig ab. Warum?
Noam HERTiG: Viele Orthodoxe sind nach Zürich abgewandert,

da St. Gallen von Anfang an eine liberale Gemeinde war.
In Zürich gibt es ein vielfältigeres jüdisches Leben. Es

gibt koscheres Fleisch, eine grössere Gemeinschaft,
jüdische Schulen, ein Ritualbad. Ausserdem gingen viele

aus wirtschaftlichen Gründen. Zürich ist attraktiver.
Auch für mich kommt es nicht in Frage, nach St.Gallen
zu ziehen, es gibt nur wenig junge Leute und ich bin
nicht sicher, ob es in zehn bis zwanzig Jahren die
Gemeinde noch geben wird.

beat portmann: Du bist also sozusagen der Totengräber!
Noam HERTiG: Ja, das könnte sein. Ich werde aber mein bestes

versuchen, dass die Gemeinde fortbestehen kann.

Heute versucht man bestimmt weniger mittels
architektonischer Angleichungen als religiöse Gemeinschaft
anerkannt zu werden, sondern über das Gespräch. Wie steht

es mit dem interreligiösen Dialog in St.Gallen?

Noam HERTiG: Es gibt einen christlich-jüdischen Arbeitskreis,
es gibt die Ida, die Interreligiöse Dialog- und Aktionswoche,

und am 1. August feierten alle öffentlich-rechtlich
anerkannten Religionsgruppen einen gemeinsamen

Gottesdienst. Nur sind die Muslime hier beispielsweise

gar nicht öffentlich-rechtlich anerkannt.
beat portmann: Ihr seid es auch nicht in jedem Kanton. Bei

uns in Luzern ist die jüdische Gemeinde auch nicht
rechtlich anerkannt.

Warum nicht?
Noam HERTiG: Ich glaube, es ist mehr eine formale Angelegen¬

heit. Die Gemeinde muss gewisse formale Dinge erfül-

Gute Geister
am Wegrand
Der Voralpenexpress ist auch ein Pilgerzug. Abgesehen

davon, dass er über weite Teile parallel zum Jakobsweg
fährt, befördert er die Wallfahrenden fast auf direktem Weg
in die beiden katholischen Nationalheiligtümer Einsiedeln
und Flüeli-Ranft. Zwischen Bodensee, Toggenburg und
Luzern stehen auch auffallend viele Klöster. So, als ob sie

auf der horizontalen geografischen Linie zwischen Ost- und

Zentralschweiz, die vertikale Verbindung zwischen Erde und
Himmel herstellen wollten.

Auf dieser Strecke findet man den Grossteil der
Schweizer Kapuzinerinnenklöster. Es sind Schwesterngemeinschaften,

die dem Vorbild des Franz von Assisi folgen,
mit klingenden Namen wie St.Scholastika in Tübach, Maria

vom Guten Rat, Notkersegg in St.Gallen, St.Anna, Gerlis-

berg in Luzern (mit Filiale in Tansania); auch Maria Rosengarten

in Wonnenstein bei Teufen, Leiden Christi in Gonten,
St.Maria der Engel in Wattwil (vor kurzem aufgelöst).

Auf halbem Weg zwischen Bodensee und Vierwald-
stättersee, im Kloster Rapperswil, wagten die Kapuziner
1992 ein damals einzigartiges Projekt. Anstatt wegen
Nachwuchsmangel zu schliessen, leben Ordensbrüder, Schwestern

aus anderen Orden und weltliche Langzeitgäste eine
offene Form der Gemeinschaft.

Dann sind da die Klöster benediktinischer Prägung:
Die Zisterzienserinnen von Magdenau, versteckt im Wald
bei Degersheim, die Prämonstratenserinnen im Kloster

Berg Sion bei Gommiswald, die wie im Adlerhorst über
der Linthebene thronen, die Missionsbenediktiner in Uz-

nach und die Zisterzienserinnen des Klosters Wurmsbach
in Rapperswil-Jona. Mit ihrer fortschrittlichen Impulsschule
sind sie der Beweis, dass eine jahrhundertealte, gelebte
monastische Tradition nicht im Widerspruch stehen muss
zu einem weltoffenen Geist.

Auf der Hochebene von Rothenthurm, in Biberbrugg,
steigen die Pilgerinnen und Pilger um nach Einsiedeln, wo
die Benediktiner seit Jahrhunderten das Heiligtum der
Schwarzen Madonna hüten. Weniger bekannt am Dorfrand
leben die Benediktinerinnen vom Kloster Au.

Nähert man sich Luzern, ist vom Zug aus das Mutterhaus

der Bethlehem Mission in Immensee zu sehen. Sie

setzt sich mit Basisprojekten für Solidarität und Gerechtigkeit

in der Kirche und politischen und gesellschaftlichen
Bereichen ein. Das bekannteste, das seit 25 Jahren bestehende

Romero-Haus in Luzern, bietet dafür ein eigentliches
aktivierungstherapeutisches Programm an.

Die Liste der Klöster und Gemeinschaften ist nicht
abschliessend. Und egal, was man von Religionen und Kirchen

hält: Ihre Bewohner sind wie gute Geister am Wegrand.
Sieht man vom Zug aus oder im Gewusel einer Stadt wie
Luzern oder St.Gallen so ein Chlösterli, dringt sein Glockengeläut

durch den Verkehrslärm, ist das wie ein Gruss aus
einer anderen Welt. Vielleicht steht gerade eine Schwester

am Fenster, wie es eine der Kapuzinerinnen auf der
Notkersegg ab und zu tut, denkt an die Menschen da draussen
und betet für sie. monika slamanig

26

SAITEN 01.12



Luzern retour

len: Gemeindesteuer und Vorstand und so weiter. Die
Muslime sind anders organisiert.

beat portmann: Ich kann mir vorstellen, dass der Aufwand fiir
kleine Gemeinschaften einfach zu gross ist. In einem
anderen Land würde das national geregelt, bei uns muss das

in jedem Kanton separat erfolgen. Von den Muslimen
weiss ich, dass sie die Gleichstellung mit den Landeskirchen

anstreben. Dass der Staat fiir sie auch Kirchensteuern

einzieht. Das wird natürlich auf heftigen Widerstand

stossen. In der katholischen Kirche argumentieren
Austretende übrigens oft so: Ich will doch den Vatikan
nicht unterstützen. Nur geht von der Kirchensteuer kein

Rappen nach Rom, sondern es bleibt alles da. Eigentlich
wird so den progressiven Kräften die Unterstützung
entzogen. Wer wirklich den Vatikan und die konservativen
Kräfte schwächen möchte, der sollte weiter die Kirchensteuern

zahlen und an der Basis Einfluss nehmen.
Noam HERTIG: Mit den Steuern ist das bei uns kein Problem.

Das kann die Gemeinde selber einziehen. Für uns ist es

schön, dass wir durch die öffentlich-rechtliche Anerkennung

auch an Anlässe eingeladen werden wie beispielsweise

zum Olma-Umzug. Oder eben an diese i. August-
Feier. So gesehen läuft die Zusammenarbeit gut.

Wie sieht der interreligiöse Dialog denn in Luzern aus?

beat portmann: Ich bin in einer weltoffenen Kirche aufge¬
wachsen, in der wir ökumenische Gottesdienste
selbstverständlich mit Kommunionsausteilung feierten, was

eigentlich verboten wäre. Luzerns theologische Fakultät

gilt als eine der aufgeschlossensten in ganz Europa.
Sie schlägt nun sogar ein Institut yor, in dem Imame
ausgebildet werden können. Der ifiterreligiöse Dialog
ist sehr lebendig und offen, aber er wird viel zu wenig
wahrgenommen.

noam HERTiG: Wie überall. Das Problem mit dem interreligi¬
ösen Dialog gibt es nicht nur in Luzern, sondern ist auf
der ganzen Welt das gleiche. Es redén immer die
miteinander, die sowieso daran interessiert sind. Es ist immer
ein kleiner, intellektueller Kreis und oft ist es ein Tropfen

aufden heissen Stein. Aber ich finde es trotzdem gut.
Man müsste versuchen, den Dialog breiter zu machen.

Könnte man sagen, dass katholische Gebiete grundsätzlich
offener aufandere religiöse Gemeinschaften reagieren?
beat portmann: Die Erfahrung der eigenen Marginalisierung

sollte die Schweizer Katholiken zumindest dazu
prädestinieren. Man hätte eigentlich erwarten können, dass sie

der Minarettinitiative nicht zustimmen, so wie das die
Bischofskonferenz empfohlen hat. Aber das Volk stimmte

letztlich gleich, egal ob Protestanten oder Katholiken.
Wenn man die erste Volksinitiative über das Schächtverbot

von 1893 anschaut, dann kann man da zum Teil
konfessionelle Unterschiede feststellen. Je nördlicher und
protestantischer die Kantone warenj je näher also an
Deutschland, desto deutlicher wurde sie angenommen.
Das Wallis, das Tessin und Genfhingegen verwarfen sie

wuchtig.
noam HERTiG: Interessant ist ja, dass es damals weniger um den

Tierschutz ging als um die Angst vor Überfremdung
durch die Ostjuden.

beat portmann: Ganz ähnlich war es ja auch mit den Diskus¬
sionen um die Aufhebung des Jesuitenartikels 1973. Zürich

und Bern stimmten dagegen — da1 war immer noch
das alte Misstrauen spürbar, nur. diesmal im Zeichen der

Rekatholisierung, der Überfremdung ^lurch die Gastarbeiter

aus den südlichen Ländern. Aber das hat ja letzt¬

lich nur zur Folge, dass sich eine Minderheit abgrenzt.
Ab dem Moment, wo man akzeptiert ist, hört die
konfessionelle Zugehörigkeit auf, eine bedeutende Rolle zu
spielen. Heute beruft sich ja sogar die SVP auf Bruder
Klaus, lange Zeit das Symbol des katholischen Patriotismus.

Wenn man wirklich möchte, dass sich die Muslime

integrieren, sollte man sie also anerkennen und in
den Staat einbinden.

Zürich, wo viele Muslime wohnen, lehnte die
Minarettinitiative ab, genauso wie St.Gallen. Der Abstimmungsgraben

verläuft also nicht entlang katholischer und
protestantischer Einflüsse, sondern zwischen Land und Stadt.

noam HERTiG: Das ist auch die Erfahrung, die wirJuden oft ma¬
chen. An Orten, wo keine Juden mehr sind, wie heute
etwa in Polen, da ist der Antisemitismus am stärksten. Genau

darum finde ich Begegnungen wichtig. Dass man
zusammenkommt, um den Menschen dahinter zu sehen.

Vom Islam hört man momentan sehr viel, von der
jüdischen Gemeinde weniger. Könnte das nicht auch ein gutes

Zeichen der Etablierung sein?

noam HERTiG: Grundsätzlich ist es ein gutes Zeichen, wenn
man nichts Negatives hört. Aber ich weiss nicht, was in
den Köpfen der Leute vorgeht. Es gibt noch immer
Vorurteile, wie zurzeit eines in Zürich die Runde macht. Es

heisst, die Juden hätten eine Strasse sperren lassen. Dabei
ist das eine Transit-Strasse, die jeden Abend wegen dem
Lastwagenlärm abgesperrt wird. Dass an dieser Strasse

eine ultraorthodoxe Synagoge und ein koscheres
Geschäft stehen, hat absolut nichts damit zu tun. Aber um
auf die Frage zurückzukommen: Ich bin froh, wenn es

einfach normal ist, dass ich jüdisch bin. Wenn ich mit
christlichen Kollegen zusammensitze, möchte ich nicht,
dass ich ständig den Stempel aufder Stirn habe: derJude

- sondern: Noam, ein Freund von uns.
beat portmann: Ich verstehe das, und trotzdem muss ich nach¬

fragen! Das Judentum hat diese Aura der Exklusivität,
und leider kenne ich nicht viele Juden. Nervig wirds
wohl vor allem, wenn du dauernd auf Israel angesprochen

wirst?
noam HERTiG: Vor allem, wenn jeder Jude als Botschafter die¬

ser Regierung gesehen wird. Judentum ist eine Religion,
aber nicht gleich Israel. Es gibt auch Israelis, die nicht
jüdisch sind. Oder bei der Siedlerproblematik: Einige
sind tatsächlich religiös motiviert, andere aber auch eher

pragmatisch. Nur weil ich Jude bin, bin ich doch nicht
unkritisch gegenüber Israel.

ZU DEN PERSONEN.

Beat Portmann, 1976, wuchs in Luzern und Emmenbrücke auf.
2008 erschien sein Romandebüt «Durst», das mittlerweile ins

Albanische übersetzt wurde, 2011 der Zweitling «Alles still». Heute
lebt Portmann als freier Autor und Singer/Songwriter in
Emmenbrücke.

Noam Hertig, 1984, wuchs in Zürich auf, wo er noch heute lebt.

Seit März 2011 arbeitet er als Kultusbeamter und Religionslehrer

in der jüdischen Gemeinde in St.Gallen und wirkt als

Reporter beim Schweizer Fernsehen für die Sendung «Bilder zum
Feiertag» mit.

27

SAITEN 01.12


	Sexy Priester und gesperrte Strassen : von Fakten und Vorurteilen

