Zeitschrift: Saiten : Ostschweizer Kulturmagazin
Herausgeber: Verein Saiten

Band: 19 (2012)

Heft: 208

Artikel: Sexy Priester und gesperrte Strassen : von Fakten und Vorurteilen
Autor: Portmann, Beat / Hertig, Noam / Schnyder, Ivan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-884757

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-884757
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Luzern retour

Sexy Priester und
gesperrte Strassen —
von Fakten und
Vorurteilen

| Ein Luzerner Schriftsteller
und Katholik triftt auf einen Ziircher
Juden, der die Israelitische Kultusgemeinde
St.Gallen betreut. Sie diskutieren auf
der Strecke St.Gallen — Rapperswil Heiliges
und Politisches.

24



SAITEN 01.12

Luzern retour

Beat Portmann und Noam Hertig im Gespréch
I mit Ivan Schnyder und Andrea Kessler

Beat Portmann steht in Luzern am Bahnhof und ziindet sich
vor der Abreise nach St.Gallen noch eine Drina-Zigarette an.
Vor drei Monaten reiste er durch Bosnien und deckte sich
mit einem Vorrat ein. Auch in diesem Land kénne man be-
obachten, wie die muslimischen Fundamentalisten an Boden
gewinnen. Immer noch eine kleine Minderheit, doch mit
zunehmendem Einfluss. In Sarajevo verwehrte man ihm als
Katholiken den Zugang zur Begova-Moschee. Enttiuscht
stand er den Rest des Nachmittags vor den Toren. Mit Ivo
Andriés «Travniker Chronik» unter dem Arm. Sozusagen als
Mahnmal der Toleranz.

Es ist der 8. Dezember, Marid Empfangnis, und am Bahn-
hof merkt man nichts davon. Das Volk braucht nicht mehr ins
zwinglianische Ziirich zu pilgern, um dem vorweihnicht-
lichen Shopping zu huldigen, sondern kann seine Einkiufe
nun auch im katholischen Luzern verrichten. Was noch vor
wenigen Jahren undenkbar gewesen wire.

Der Voralpen-Effxpress rollt an. Rattert aus dem Bahn-
hof, tiber die Briicke iiber der Reuss, unter der altehrwiirdi-
gen Hofkirche durch, dem Vierwaldstittersee entlang, ost-
wirts. Portmann hat sich fiir seinen neusten Roman «Alles
still» intensiv mit der Geschichte der Stadt Luzern beschiftigt,
ihrer katholischen Seele, dem Trauma dieser Stadt, weil sie
nach dem verlorenen Sonderbundskrieg endgiiltig der Be-
deutungslosigkeit anheimfiel. Etwas Priesterhaftes hat er an
sich, Portmann, der Sakristanensohn. In der Bedacht seiner
Wortwahl, dem Tonfall seiner Stimme liegt etwas Verkiin-
dendes, etwas Mysterienhaftes auch, wie bei dem von ihm
hochgeschitzten Bob Dylan.

Im reformierten St.Gallen ist Maria Empfingnis erst
recht kein Feiertag. Selbst Katholiken wundern sich, dass Ma-
ria erst jetzt schwanger geworden sei, es ist ja gar nicht mehr
lange hin bis Weihnachten. — Dass es Maria selber ist, die
heute von ihrer Mutter Anna empfangen wurde, wissen we-
nige. Warum sollte man auch? Es ist unwichtig geworden.

Noam Hertig quert gemiitlich das Gewiihl von Bussen
und Menschen vor dem Bahnhof. Er trigt Brille und einen
Wochenbart, einen knielangen, braunen Wollmantel und ei-
nen farblich passenden Hut. Den ldsst er auf, als er dem dri-
narauchenden Beat Portmann beim Meetingpoint die Hande

schiittelt. Die Kippa liegt in seiner Manteltasche verborgen.
Am Bahnhof in St.Gallen trigt er das kleine rundgehikelte
Kippchen nicht mehr gerne. «Mir hat ein Jugendlicher hier
schon mal den Hitlergruss gemacht deswegen.» Er sagt es ohne
Emporung. Ein dummer Junge, der angeben wollte vor seinen
Freunden. Trotzdem ist es befremdlich.

Der Luzerner Beat Portmann und der Ziircher Noam
Hertig sehen sich das erste Mal, aber finden den Faden zu ein-
ander augenblicklich. Durch die regennassen Dezemberstrassen
gehen sie hinauf zum pipilottiroten Platz, zu den Raiffeisen-
Bankkomplexen. Auf der Riickseite der Vadianstrasse sperrt
Noam Hertig eine hélzerne Tiir auf und ein Schmuckkiastchen
offnet sich. Die Synagoge ist mit einem tiefblauen Teppich
ausgelegt und mit zarter Ornamentik bemalt. «Der Bau ist an
die christlichen Kirchen angelehnt. Ende des 19. Jahrhunderts
hat die jlidische Gemeinschaft endlich die Anerkennung erhal-
ten, flir die sie so lange gekdmpft hat. Das driickt sich auch in
der Architektur aus. Aber abgesehen davon —ich finde neben
Basel ist das die schonste Synagoge der Schweiz», erklirt Noam
Hertig, der seit Miarz mit Rabbiner Schmelzer zusammen die
jidische Gemeinde in St.Gallen leitet. Er selber ist kein Rab-
biner. Er hat Psychologie und Religionswissenschaft studiert,
gibt den Kindern Religionsunterricht, macht fiir das Schweizer
Fernsehen Sendungen zu religiosen Festen und zeigt ab und an
Interessierten die Synagoge. «Die alten Frauen sitzen immer
noch gerne wie frither oben in der Synagoge anstatt unten
bei den Minnern, wie es heute erlaubt wire. {Da oben bin
ich niaher bei Gotb, hat mir mal eine erklirt.» Beat Portmann
und Noam Hertig lachen laut. Das darf man in der Synagoge.
Auf der Heimreise im Zug nach Rapperswil reden sie dariiber,
warum man das darf. :

BEAT PORTMANN: Jeder darf sich in eine Kirche setzen und die
Ruhe geniessen. Sie ist ein 6ffentlicher Raum.

NOAM HERTIG: In der Synagoge ist es nie ruhig. Das ist hier ein
bisschen anders. Neben Gebeten und Lernen wird darin
auch gegessen und diskutiert. Kiirzlich war ich fiir eine
Sendung bei thailindischen Buddhisten. Erst haben sie
Mantras gelesen und dann gab es einen Schonheitswett-
bewerb mit leicht bekleideten Frauen.

25



Luzern retour

BEAT PORTMANN: Da hitte ich schon etwas Miihe, wenn sie das
bei uns machen wiirden.

NOAM HERTIG: Es gab aber auch schon Kalender mit sexy Pries-
tern. Ich glaube in Italien.

BEAT PORTMANN: Der gekreuzigte Jesus wird ja auch oft sehr
erotisch dargestellt. Ein Vorteil des Katholizismus
ist sicher seine Sinnlichkeit, das Wissen, wie man et-
was in Szene setzt. Denken wir an die Papstwahlen in
Rom. Journalisten aus der ganzen Welt warten tagelang
und starren gebannt auf diesen Kamin, bis endlich ein
Rauchlein aufsteigt. Dieses sinnliche Element konnte die
katholische Kirche noch einmal in ein nichstes Jahrhun-
dert hintiberretten.

NoAM HErTIG: Es ist wichtig, das Profane ins Heilige zu in-
tegrieren und den Leuten ein emotionales Erlebnis zu
bieten. Die Leute haben Freude, wenn sie gutes Essen
bekommen und wissen, dass man auch in der Synagoge
lachen, tanzen und singen kann.

BEAT PORTMANN: Mit einem Apéro alleine bringst du bei uns
die Leute nicht in die Kirche.

Noam HERrTIG: Heute sollte die Religion mehr auf den Indivi-
dualismus zugeschnitten werden. Nicht, dass die Leute
das Geftihl haben: Ich muss jetzt zahlen, ich muss jetzt
etwas machen. Sondern, dass die Leute das Gefiihl ha-
ben: Ich bekomme etwas, ich profitiere etwas. Trotzdem
wird Religion nicht sterben — da ist das 20. Jahrhundert
das beste Beispiel daftir, mit dem Kommunismus und
dem Faschismus. Gut, es waren an sich keine religidsen,
sondern sikulare Bewegungen, aber sie haben die glei-
che Funktion erfiillt.

REDAKTION: Sie sagen, Religion wird nicht sterben und

trotzdem nimmt die jiidische Gemeinschaft in St.Gallen

zahlenmissig stetig ab. Warum?

NoAM HERTIG: Viele Orthodoxe sind nach Ziirich abgewandert,
da St.Gallen von Anfang an eine liberale Gemeinde war.
In Ziirich gibt es ein vielfiltigeres jlidisches Leben. Es
gibt koscheres Fleisch, eine grossere Gemeinschaft, jii-
dische Schulen, ein Ritualbad. Ausserdem gingen vie-
le aus wirtschaftlichen Griinden. Ziirich ist attraktiver.
Auch fiir mich kommt es nicht in Frage, nach St.Gallen
zu ziehen, es gibt nur wenig junge Leute und ich bin
nicht sicher, ob es in zehn bis zwanzig Jahren die Ge-
meinde noch geben wird.

BEAT PORTMANN: Du bist also sozusagen der Totengriber!

NOAM HERTIG: Ja, das konnte sein. Ich werde aber mein bestes
versuchen, dass die Gemeinde fortbestehen kann.

Heute versucht man bestimmt weniger mittels architek-
tonischer Angleichungen als religiose Gemeinschaft aner-
kannt zu werden, sondern tiber das Gesprich. Wie steht

es mit dem interreligiosen Dialog in St.Gallen?

NOAM HERTIG: Es gibt einen christlich-jiidischen Arbeitskreis,
es gibt die Ida, die Interreligitse Dialog- und Aktions-
woche, und am 1. August feierten alle 6ffentlich-recht-
lich anerkannten Religionsgruppen einen gemeinsamen
Gottesdienst. Nur sind die Muslime hier beispielsweise
gar nicht 6ffentlich-rechtlich anerkannt.

BEAT PORTMANN: [hr seid es auch nicht in jedem Kanton. Bei
uns in Luzern ist die jidische Gemeinde auch nicht
rechtlich anerkannt.

Warum nicht?
NOAM HERTIG: Ich glaube, es ist mehr eine formale Angelegen-
heit. Die Gemeinde muss gewisse formale Dinge erfiil-

26

Gute Geister
am Wegrand

Der Voralpenexpress ist auch ein Pilgerzug. Abgese-
hen davon, dass er liber weite Teile parallel zum Jakobsweg
féhrt, befordert er die Wallfahrenden fast auf direktem Weg
in die beiden katholischen Nationalheiligtimer Einsiedeln
und Flieli-Ranft. Zwischen Bodensee, Toggenburg und
Luzern stehen auch auffallend viele Klster. So, als ob sie
auf der horizontalen geografischen Linie zwischen Ost- und
Zentralschweiz, die vertikale Verbindung zwischen Erde und
Himmel herstellen wollten.

Auf dieser Strecke findet man den Grossteil der
Schweizer Kapuzinerinnenkloster. Es sind Schwesternge-
meinschaften, die dem Vorbild des Franz von Assisi folgen,
mit klingenden Namen wie St.Scholastika in Tibach, Maria
vom Guten Rat, Notkersegg in St.Gallen, St.Anna, Gerlis-
berg in Luzern (mit Filiale in Tansania); auch Maria Rosen-
garten in Wonnenstein bei Teufen, Leiden Christi in Gonten,
St.Maria der Engel in Wattwil (vor kurzem aufgel®st).

Auf halbem Weg zwischen Bodensee und Vierwald-
stattersee, im Kloster Rapperswil, wagten die Kapuziner
1992 ein damals einzigartiges Projekt. Anstatt wegen Nach-
wuchsmangel zu schliessen, leben Ordensbriider, Schwes-
tern aus anderen Orden und weltliche Langzeitgaste eine
offene Form der Gemeinschaft.

Dann sind da die Kléster benediktinischer Pragung:
Die Zisterzienserinnen von Magdenau, versteckt im Wald
bei Degersheim, die Prdmonstratenserinnen im Kloster
Berg Sion bei Gommiswald, die wie im Adlerhorst tber
der Linthebene thronen, die Missionsbenediktiner in Uz-
nach und die Zisterzienserinnen des Klosters Wurmsbach
in Rapperswil-Jona. Mit ihrer fortschrittlichen Impulsschule
sind sie der Beweis, dass eine jahrhundertealte, gelebte
monastische Tradition nicht im Widerspruch stehen muss
zu einem weltoffenen Geist.

Auf der Hochebene von Rothenthurm, in Biberbrugg,
steigen die Pilgerinnen und Pilger um nach Einsiedeln, wo
die Benediktiner seit Jahrhunderten das Heiligtum der
Schwarzen Madonna hiiten. Weniger bekannt am Dorfrand
leben die Benediktinerinnen vom Kloster Au.

Né&hert man sich Luzern, ist vom Zug aus das Mutter-
haus der Bethlehem Mission in Immensee zu sehen. Sie
setzt sich mit Basisprojekten flr Solidaritat und Gerechtig-
keit in der Kirche und politischen und gesellschaftlichen
Bereichen ein. Das bekannteste, das seit 25 Jahren beste-
hende Romero-Haus in Luzern, bietet dafiir ein eigentliches
aktivierungstherapeutisches Programm an.

Die Liste der Kléster und Gemeinschaften ist nicht ab-
schliessend. Und egal, was man von Religionen und Kirchen
hélt: lhre Bewohner sind wie gute Geister am Wegrand.
Sieht man vom Zug aus oder im Gewusel einer Stadt wie
Luzern oder St.Gallen so ein Chldsterli, dringt sein Glocken-
geldut durch den Verkehrslérm, ist das wie ein Gruss aus
einer anderen Welt. Vielleicht steht gerade eine Schwester
am Fenster, wie es eine der Kapuzinerinnen auf der Not-
kersegg ab und zu tut, denkt an die Menschen da draussen
und betet flir sie. MONIKA SLAMANIG

SAITEN 01.12



SAITEN 01.12

Luzern retour

len: Gemeindesteuer und Vorstand und so weiter. Die
Muslime sind anders organisiert.

BEAT PORTMANN: Ich kann mir vorstellen, dass der Aufwand flir

kleine Gemeinschaften einfach zu gross ist. In einem an-
deren Land wiirde das national geregelt, bei uns muss das

in jedem Kanton separat erfolgen. Von den Muslimen

weiss ich, dass sie die Gleichstellung mit den Landeskir-
chen anstreben. Dass der Staat fiir sie auch Kirchensteu-
ern einzieht. Das wird natiirlich auf heftigen Wider-
stand stossen. In der katholischen Kirche argumentieren

Austretende tibrigens oft so: Ich will doch den Vatikan

nicht unterstiitzen. Nur geht von der Kirchensteuer kein

Rappen nach Rom, sondern es bleibt alles da. Eigentlich

wird so den progressiven Kriften die Unterstiitzung ent-
zogen. Wer wirklich den Vatikan und die konservativen

Krifte schwichen mochte, der sollte weiter die Kirchen-
steuern zahlen und an der Basis Einfluss nehmen.

NoaM HERTIG: Mit den Steuern ist das bei uns kein Problem.

Das kann die Gemeinde selber einziehen. Fiir uns ist es
schon, dass wir durch die 6ffentlich-rechtliche Anerken-
nung auch an Anlisse eingeladen werden wie beispiels-
weise zum Olma-Umzug. Oder eben an diese 1. August-
Feier. So gesehen lauft die Zusammenarbeit gut.

Wie sieht der interreligiose Dialog denn in Luzern aus?
BEAT PORTMANN: Ich bin in einer weltoffenen Kirche aufge-

wachsen, in der wir 6kumenische Gottesdienste selbst-
verstindlich mit Kommunionsausteilung feierten, was
eigentlich verboten wire. Luzerns theologische Fakul-
tit gilt als eine der aufgeschlossensten in ganz Europa.
Sie schligt nun sogar ein Institut vor, in dem Imame
ausgebildet werden kénnen. Der interreligiose Dialog
ist sehr lebendig und offen, aber er/wird viel zu wenig
wahrgenommen.

NoAM HERTIG: Wie iiberall. Das Problem mit dem interreligi-

6sen Dialog gibt es nicht nur in Luzern, sondern ist auf
der ganzen Welt das gleiche. Es reden immer die mitei-
nander, die sowieso daran interessiert sind. Es ist immer
ein kleiner, intellektueller Kreis und oft ist es ein Trop-
fen auf den heissen Stein. Aber ich finde es trotzdem gut.
Man miisste versuchen, den Dialog breiter zu machen.

Kénnte man sagen, dass katholische Gebiete grundsitzlich
offener auf andere religiose Gemeinschaften reagieren?
BEAT PORTMANN: Die Erfahrung der eigenen Marginalisierung

sollte die Schweizer Katholiken zumindest dazu prades-
tinieren. Man hitte eigentlich erwarten konnen, dass sie
der Minarettinitiative nicht zustimmen, so wie das die
Bischofskonferenz empfohlen hat. Aber das Volk stimm-
te letztlich gleich, egal ob Protestanten oder Katholiken.
‘Wenn man die erste Volksinitiative tiber das Schichtver-
bot von 1893 anschaut, dann kann man da zum Teil kon-
fessionelle Unterschiede feststellen. Je nordlicher und
protestantischer die Kantone waren, je niher also an
Deutschland, desto deutlicher wurde sie angenommen.
Das Wallis, das Tessin und Genf hingegen verwarfen sie
wuchtig.

NOAM HERTIG: Interessant ist ja, dass es damals weniger um den

Tierschutz ging als um die Angst vor Uberfremdung
durch die Ostjuden.

BEAT PORTMANN: Ganz dhnlich war es ja auch mit den Diskus-

sionen um die Aufhebung des Jesuitenartikels 1973. Zii-
rich und Bern stimmten dagegen — da war immer noch
das alte Misstrauen spiirbar, nur. diesmal im Zeichen der
Rekatholisierung, der Uberfremdung durch die Gastar-
beiter aus den siidlichen Lindern. Aber das hat ja letzt-

27

lich nur zur Folge, dass sich eine Minderheit abgrenzt.
Ab dem Moment, wo man akzeptiert ist, hort die kon-
fessionelle Zugehorigkeit auf, eine bedeutende Rolle zu
spielen. Heute beruft sich ja sogar die SVP auf Bruder
Klaus, lange Zeit das Symbol des katholischen Patrio-
tismus. Wenn man wirklich mochte, dass sich die Mus-
lime integrieren, sollte man sie also anerkennen und in
den Staat einbinden.

Ziirich, wo viele Muslime wohnen, lehnte die Minaret-
tinitiative ab, genauso wie St.Gallen. Der Abstimmungs-
graben verlduft also nicht entlang katholischer und protes-
tantischer Einfliisse, sondern zwischen Land und Stadt.

NOAM HERTIG: Das ist auch die Erfahrung, die wir Juden oft ma-
chen. An Orten, wo keine Juden mehr sind, wie heute
etwa in Polen, da ist der Antisemitismus am stirksten. Ge-
nau darum finde ich Begegnungen wichtig. Dass man zu-
sammenkommt, um den Menschen dahinter zu sehen.

Vom Islam hoért man momentan sehr viel, von der jiidi-

schen Gemeinde weniger. Konnte das nicht auch ein gu-

tes Zeichen der Etablierung sein?

NoAM HErTIG: Grundsitzlich ist es ein gutes Zeichen, wenn
man nichts Negatives hort. Aber ich weiss nicht, was in
den Kopfen der Leute vorgeht. Es gibt noch immer Vor-
urteile, wie zurzeit eines in Ziirich die Runde macht. Es
heisst, die Juden hitten eine Strasse sperren lassen. Dabei
ist das eine Transit-Strasse, die jeden Abend wegen dem
Lastwagenlirm abgesperrt wird. Dass an dieser Strasse
eine ultraorthodoxe Synagoge und ein koscheres Ge-
schift stehen, hat absolut nichts damit zu tun. Aber um
auf die Frage zurtickzukommen: Ich bin froh, wenn es
einfach normal ist, dass ich jiidisch bin. Wenn ich mit
christlichen Kollegen zusammensitze, mochte ich nicht,
dass ich stindig den Stempel auf der Stirn habe: der Jude

—sondern: Noam, ein Freund von uns.

BEAT PORTMANN: Ich verstehe das, und trotzdem muss ich nach-
fragen! Das Judentum hat diese Aura der Exklusivitit,
und leider kenne ich nicht viele Juden. Nervig wirds
wohl vor allem, wenn du dauernd auf Israel angespro-
chen wirst?

NOAM HERTIG: Vor allem, wenn jeder Jude als Botschafter die-
ser Regierung gesehen wird. Judentum ist eine Religion,
aber nicht gleich Israel. Es gibt auch Israelis, die nicht
judisch sind. Oder bei der Siedlerproblematik: Einige
sind tatsichlich religiés motiviert, andere aber auch eher
pragmatisch. Nur weil ich Jude bin, bin ich doch nicht
unkritisch gegeniiber Israel.

ZU DEN PERSONEN.

Beat Portmann, 1976, wuchs in Luzern und Emmenbriicke auf.
2008 erschien sein Romandebiit «Durst», das mittlerweile ins Al-
banische iibersetzt wurde, 2011 der Zueitling «Alles still». Heute
lebt Portmann als freier Autor und Singer/Songwriter in Em-
menbriicke.

Noam Hertig, 1984, wuchs in Ziirich auf, wo er noch heute lebt.
Seit Mirz 2011 arbeitet er als Kultusbeamter und Religionsleh-
rer in der jiidischen Gemeinde in St.Gallen und wirkt als Re-
porter beim Schweizer Fernsehen fiir die Sendung «Bilder zum
Feiertag» mit.



	Sexy Priester und gesperrte Strassen : von Fakten und Vorurteilen

