Zeitschrift: Saiten : Ostschweizer Kulturmagazin
Herausgeber: Verein Saiten

Band: 19 (2012)

Heft: 1

Artikel: Sexy Priester und gesperrte Strassen : von Fakten und Vorurteilen
Autor: Portmann, Beat / Hertig, Noam

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-886097

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-886097
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ST.GALLEN RETOUR

Sexy Priester und gesperrte
Strassen — von Fakten und
VYorurteilen

Ein Luzerner Schriftsteller und Katholik trifft auf einen
Ziircher Juden, der die Israelitische Kultusgemeinde St.Gallen
betreut. Sie diskutieren auf der Strecke St.Gallen—Rapperswil

Heiliges und Politisches.

Beat Portmann und Noam Hertig
im Gesprdch mit Ivan Schnyder und Andrea Kessler



ST.GALLEN RETOUR

Beat Portmann steht in Luzern am Bahnhof
und ziindet sich vor der Abreise nach St.
Gallen noch eine Drina-Zigarette an. Vor
drei Monaten reiste er durch Bosnien und
deckte sich mit einem Vorrat ein. Auch in
diesem Land konne man beobachten, wie
die muslimischen Fundamentalisten an Bo-
den gewinnen. Immer noch eine kleine
Minderheit, doch mit zunehmendem Ein-
fluss. In Sarajevo verwehrte man ihm als
Katholik den Zugang zur Begova-Moschee.
Enttduscht stand er den Rest des Nachmit-
tags vor den Toren. Mit Ivo Andrics «Travni-
ker Chronik» unter dem Arm. Sozusagen als
Mahnmal der Toleranz.

Es ist der 8. Dezember, Maria Empfangnis,
und am Bahnhof merkt man nichts davon.
Das Volk braucht nicht mehr ins zwingliani-
sche Zirich zu pilgern, um dem vorweih-
nachtlichen Shopping zu huldigen, sondern
kann seine Einkdufe nun auch im katholi-
schen Luzern verrichten. Was noch vor we-
nigen Jahren undenkbar gewesen ware.

Der Voralpen-Express rollt an. Rattert aus
dem Bahnhof, tiber die Briicke iiber die
Reuss, unter der altehrwiirdigen Hofkirche
durch, dem Vierwaldstattersee entlang, ost-
warts. Portmann hat sich fiir seinen neusten
Roman «Alles still» intensiv mit der Ge-
schichte der Stadt Luzern beschaftigt, ihrer
katholischen Seele,
Stadt, weil sie nach dem verlorenen Sonder-
bundskrieg endgtiltig der Bedeutungslosig-
keit anheimfiel. Etwas Priesterhaftes hat er
an sich, Portmann, der Sakristanensohn. In
der Bedacht seiner Wortwahl, dem Tonfall
seiner Stimme liegt etwas Verkiindendes,

dem Trauma dieser

etwas Mysterienhaftes auch, wie bei dem
von ihm hochgeschétzten Bob Dylan.

Im reformierten St.Gallen ist Marida Emp-
fangnis erst recht kein Feiertag. Selbst Ka-
tholiken wundern sich, dass Maria erst jetzt
schwanger geworden sei, es ist ja gar nicht
mehr lange hin bis Weihnachten. — Dass es
Maria selber ist, die heute von ihrer Mutter
Anna empfangen wurde, wissen wenige.
Warum sollte man auch? Es ist unwichtig
geworden.

Noam Hertig quert gemiitlich das Gewdtihl
von Bussen und Menschen vor dem Bahn-
hof. Er tragt Brille und einen Wochenbart,
einen knielangen, braunen Wollmantel und
einen farblich passenden Hut. Den lasst er
auf, als er dem Drina-rauchenden Beat Port-
mann beim Meetingpoint die Hand schiit-
telt. Die Kippah liegt in seiner Manteltasche
verborgen. Am Bahnhof in St.Gallen tragt er
das kleine rundgehékelte Kdppchen nicht
mehr gerne. «Mir hat ein Jugendlicher hier
schon mal den Hitlergruss gemacht deswe-
gen.» Er sagt es ohne Emporung. Ein dum-
mer Junge, der angeben wollte vor seinen
Freunden. Trotzdem ist es befremdlich.

Der Luzerner Beat Portmann und der Ziir-
cher Noam Hertig sehen sich das erste Mal,
aber finden den Faden zueinander augen-
blicklich. Durch die regennassen Dezember-
strassen gehen sie hinauf zum pipilottiroten
Platz, zu den Raiffeisenbank-Komplexen.
Auf der Riickseite der Vadianstrasse sperrt
Noam Hertig eine holzerne Tiir auf und ein
Schmuckkastchen offnet sich. Die Synagoge
ist mit einem tiefblauen Teppich ausgelegt
und zarter Ornamentik bemalt. «Der Bau ist
den christlichen Kirchen angelehnt. Ende
des 19. Jahrhunderts hat die jiidische Ge-
meinschaft endlich die Anerkennung erhal-
ten, fiir die sie so lange gekampft hat. Das
driickt sich auch in der Architektur aus.
Aber abgesehen davon - ich finde neben
Basel ist das die schonste Synagoge der
Schweiz», erklart Noam Hertig, der seit Marz
mit Rabbiner Schmelzer zusammen die jlidi-
sche Gemeinde in St.Gallen leitet. Er selber
ist kein Rabbiner. Er hat Psychologie und
Religionswissenschaften studiert, gibt den
Kindern Religionsunterricht, macht fiir das
Schweizer Fernsehen Sendungen zu religio-
sen Festen und zeigt ab und an Interessierten
die Synagoge. «Die alten Frauen sitzen im-
mer noch gerne wie frither oben in der Syn-
agoge anstatt unten bei den Mdnnern, wie es
heute erlaubt ware. (Da oben bin ich ndher
bei Gott,, hat mir mal eine erkldrt.» Beat
Portmann und Noam Hertig lachen laut. Das
darf man in der Synagoge. Auf der Heimreise
im Zug nach Rapperswil reden sie dariiber,
warum man das darf. ->



Beat Portmann: Jeder darf sich in eine
Kirche setzen und die Ruhe geniessen. Sie
ist ein offentlicher Raum.

Noam Hertig: In der Synagoge ist es nie
ruhig. Das ist hier ein bisschen anders. Ne-
ben Gebeten und Lernen wird darin auch
gegessen und diskutiert. Kiirzlich war ich
fiir eine Sendung bei thaildndischen Bud-
dhisten. Erst haben sie Mantras gelesen und
dann gab es einen Schonheitswettbewerb
mit leicht bekleideten Frauen.

Beat Portmann: Da hitte ich schon etwas
Miihe, wenn sie das bei uns machen wiir-
den.

Naom Hertig: Es gab aber auch schon Ka-
lender mit sexy Priestern. Ich glaube in Itali-
en.

Beat Portmann: Der gekreuzigte Jesus
wird ja auch oft sehr erotisch dargestellt. Ein
Vorteil des Katholizismus ist sicher seine
Sinnlichkeit, das Wissen, wie man etwas in
Szene setzt. Denken wir an die Papstwahlen
in Rom. Journalisten aus der ganzen Welt
warten tagelang und starren gebannt auf
diesen Kamin, bis endlich ein Rauchlein
aufsteigt. Dieses sinnliche Element konnte
die katholische Kirche noch einmal in ein
nachstes Jahrhundert hiniiberretten.
Noam Hertig: Es ist wichtig, das Profane
ins Heilige zu integrieren und den Leuten
ein emotionales Erlebnis zu bieten. Die Leu-
te haben Freude, wenn sie gutes Essen be-
kommen und wissen, dass man auch in der
Synagoge lachen, tanzen und singen kann.
Beat Portmann: Mit einem Apéro alleine
bringst du bei uns die Leute nicht in die Kir-
che.

Noam Hertig: Heute sollte die Religion
mehr auf den Individualismus zugeschnit-
ten werden. Nicht, dass die Leute das Gefiihl
haben: Ich muss jetzt zahlen, ich muss jetzt
etwas machen. Sondern, dass die Leute das
Gefiihl haben, ich bekomme etwas, ich pro-
fitiere etwas. Trotzdem wird Religion nicht
sterben — da ist das 20. Jahrhundert das bes-
te Beispiel dafiir, mit dem Kommunismus
und dem Faschismus. Gut, es waren an sich
keine religiosen, sondern siakulare Bewe-
gungen, aber sie haben die gleiche Funktion
erfullt.

Redaktion: Sie sagen, Religion wird nicht ster-
ben, und trotzdem nimmt die jiidische Gemein-

ST.GALLEN RETOUR

«Mit einem Apéro
alleine bringst du bei
uns die Leute nicht
in die Kirche.»

schaft in St.Gallen zahlenmdissig stetig ab.
Warum?

Noam Hertig: Viele Orthodoxe sind nach
Ziirich abgewandert, da St.Gallen von An-
fang an eine liberale Gemeinde war. In Zii-
rich gibt es ein vielfaltigeres jiidisches Le-
ben. Es gibt koscheres Fleisch, eine grossere
Gemeinschalft, jiiddische Schulen, ein Ritual-
bad. Ausserdem gingen viele aus wirtschaft-
lichen Griinden. Ziirich ist attraktiver. Auch
fiir mich kommt es nicht infrage, nach St.
Gallen zu ziehen, es gibt nur wenig junge
Leute und ich bin nicht sicher, ob es in zehn
bis zwanzig Jahren die Gemeinde noch ge-
ben wird.

Beat Portmann: Du bist also sozusagen der
Totengraber!

Noam Hertig: Ja, das konnte sein. Ich wer-
de aber mein Bestes versuchen, dass die Ge-
meinde fortbestehen kann.

Heute versucht man bestimmt weniger mittels ar-
chitektonischer Angleichungen als religidse Ge-
meinschaft anerkannt zu werden, sondern mehr
iiber das Gesprdch. Wie steht es mit dem interreli-
giosen Dialog in St.Gallen?

Noam Hertig: Es gibt einen christlich-jiidi-
schen Arbeitskreis, es gibt die IDA, die In-
terreligiose Dialog- und Aktionswoche, und
am 1. August feierten alle offentlich-recht-
lich anerkannten Religionsgruppen einen
gemeinsamen Gottesdienst. Nur sind die
Muslime hier beispielsweise gar nicht of-
fentlich-rechtlich anerkannt.

Beat Portmann: Ihr seid es auch nicht in
jedem Kanton. Bei uns in Luzern ist die ji-
dische Gemeinde auch nicht rechtlich aner-
kannt.

Warum nicht?

Noam Hertig: Ich glaube, es ist mehr eine
formale Angelegenheit. Die Gemeinde muss
gewisse formale Dinge erfiillen: Gemeinde-
steuer und Vorstand und so weiter. Die Mus-
lime sind anders organisiert.

Beat Portmann: Ich kann mir vorstellen,
dass der Aufwand fiir kleine Gemeinschaf-
ten einfach zu gross ist. In einem anderen
Land wiirde das national geregelt, bei uns
muss das in jedem Kanton separat erfolgen.
Von den Muslimen weiss ich, dass sie die
Gleichstellung mit den Landeskirchen an-
streben. Dass der Staat fiir sie auch Kirchen-
steuer einzieht. Das wird natiirlich auf hefti-
gen Widerstand stossen.

In der katholischen Kirche werden Austritte
iibrigens oft so argumentiert: Ich will doch
den Vatikan nicht unterstiitzen. Nur geht
von der Kirchensteuer kein Rappen nach
Rom, sondern es bleibt alles da. Eigentlich
wird so den progressiven Kraften die Unter-
stlitzung entzogen. Wer wirklich den Vati-
kan und die konservativen Krafte schwa-
chen mochte, der sollte weiter die Kirchen-
steuern zahlen und an der Basis Einfluss
nehmen.

Noam Hertig: Mit den Steuern ist das bei
uns kein Problem. Das kann die Gemeinde
selber einziehen. Fiir uns ist es schon, dass
wir durch die 6ffentlich-rechtliche Aner-
kennung auch an Anlasse eingeladen wer-
den wie beispielsweise zum Olma-Umzug.
Oder eben an diese 1.-August-Feier. So gese-
hen lauft die Zusammenarbeit gut.



Wie sieht der interreligivse Dialog denn in Luzern
aus?

Beat Portmann: Ich bin in einer weltoffe-
nen Kirche aufgewachsen, in der wir dku-
menische Gottesdienste selbstverstandlich
mit Kommunionsausteilung feierten, was
eigentlich verboten ware. Luzerns Theologi-
sche Fakultat gilt als eine der aufgeschlos-
sensten in ganz Europa. Sie schldgt nun so-
gar ein Institut vor, in dem Imame ausgebil-
det werden konnen. Der interreligiose
Dialog ist sehr lebendig und offen, aber das
wird viel zu wenig wahrgenommen.

Noam Hertig: Wie tberall. Das Problem
mit dem interreligiosen Dialog gibt es nicht
nur in Luzern, sondern es ist auf der ganzen
Welt das gleiche. Es reden immer die mitein-
ander, die sowieso daran interessiert sind. Es
ist immer ein kleiner, intellektueller Kreis,
und oft ist es ein Tropfen auf den heissen
Stein. Aber ich finde es trotzdem gut. Man
miisste versuchen, den Dialog breiter zu ma-
chen.

Konnte man sagen, dass katholische Gebiete
grundsdtzlich offener auf andere religivse Ge-
meinschaften reagieren?

Beat Portmann: Die Erfahrung der eige-
nen Marginalisierung sollte die Schweizer
Katholiken zumindest dazu pradestinieren.
Man hatte eigentlich erwarten kénnen, dass
sie der Minarettinitiative nicht zustimmen,
so wie das die Bischofskonferenz empfohlen
hat. Aber das Volk stimmte letztlich gleich,
egal ob Protestanten oder Katholiken. Wenn
man die erste Volksinitiative tiber das
Schachtverbot von 1893 anschaut, dann
kann man da zum Teil konfessionelle Unter-
schiede feststellen. Je nordlicher und protes-
tantischer die Kantone waren, je ndher also
an Deutschland, desto deutlicher wurde sie
angenommen. Das Wallis, das Tessin und
Genf hingegen verwarfen sie wuchtig.
Noam Hertig: Interessant ist ja, dass es da-
mals weniger um den Tierschutz ging als um
die Angst vor Uberfremdung durch die Ost-
juden.

Beat Portmann: Ganz dhnlich war es ja
auch mit den Diskussionen um die Authe-
bung des Jesuitenartikels 1973. Ziirich und
Bern stimmten dagegen — da war immer
noch das alte Misstrauen spiirbar, nur dies-
mal im Zeichen der Rekatholisierung, der

ST.GALLEN RETOUR

«Es ist wichtig, das
Profane ins Heilige
Zu integrieren
und den Leuten ein
emotionales Erlebnis
zu bieten.»

Uberfremdung durch die Gastarbeiter aus
den siidlichen Landern. Aber das hat ja
letztlich nur zur Folge, dass sich eine Min-
derheit abgrenzt. Ab dem Moment, wo man
akzeptiert ist, hort die konfessionelle Zuge-
horigkeit auf, eine bedeutende Rolle zu spie-
len. Heute beruft sich ja sogar die SVP auf
Bruder Klaus, lange Zeit das Symbol des ka-
tholischen Patriotismus. Wenn man wirk-
lich mochte, dass sich die Muslime integrie-
ren, sollte man sie also anerkennen und in
den Staat einbinden.

Ziirich, wo viele Muslime wohnen, lehnte die Mi-
narettinitiative ab, genauso wie St.Gallen. Der
Abstimmungsgraben verlduft also nicht entlang
katholischer und protestantischer Einfliisse, son-
dern zwischen Land und Stadt.

Noam Hertig: Das ist auch die Erfahrung,
die wir Juden oft machen. An Orten, wo
keine Juden mehr sind, wie heute etwa in
Polen, da ist der Antisemitismus am starks-

ten. Genau darum finde ich Begegnungen
wichtig. Dass man zusammenkommt, um
den Menschen dahinter zu sehen.

Vom Islam hort man momentan sehr viel, von der
Jlidischen Gemeinde weniger. Konnte das nicht
auch ein gutes Zeichen der Etablierung sein?
Noam Hertig: Grundsatzlich ist es ein gu-
tes Zeichen, wenn man nichts Negatives
hort. Aber ich weiss nicht, was in den Kop-
fen der Leute vorgeht. Es gibt noch immer
Vorurteile, wie zurzeit eines in Ziirich die
Runde macht. Es heisst, die Juden hatten ei-
ne Strasse sperren lassen. Dabei ist das eine
Transit-Strasse, die jeden Abend wegen dem
Lastwagenldrm abgesperrt wird. Dass an
dieser Strasse eine ultraorthodoxe Synagoge
und ein koscheres Geschaft stehen, hat ab-
solut nichts damit zu tun. Aber um auf die
Frage zuriickzukommen: Ich bin froh, wenn
es einfach normal ist, dass ich jiidisch bin.
Wenn ich mit christlichen Kollegen zusam-
mensitze, mochte ich nicht, dass ich standig
den Stempel auf der Stirn habe: der Jude —
sondern: Noam, ein Freund von uns.

Beat Portmann: Ich verstehe das, und
trotzdem muss ich nachfragen! Das Juden-
tum hat diese Aura der Exklusivitat, und lei-
der kenne ich nicht viele Juden. Nervig
wirds wohl vor allem, wenn du dauernd auf
Israel angesprochen wirst?

Noam Hertig: Vor allem, wenn jeder Jude
als Botschafter dieser Regierung gesehen
wird. Judentum ist eine Religion, aber nicht
gleich Israel. Es gibt auch Israeli, die nicht
judisch sind. Oder bei der Siedlerproblema-
tik: Einige sind tatsachlich religios motiviert,
andere aber auch eher pragmatisch. Nur
weil ich Jude bin, bin ich doch nicht unkri-
tisch gegeniiber Israel.

Beat Portmann, 1976, wuchs in Luzern und
Emmenbriicke auf. 2008 erschien sein Ro-
mandebt «Durst», das mittlerweile ins Albani-
sche Ubersetzt wurde, 2011 der Zweitling «Al-
les still», Heute lebt Portmann als freier Autor
und Singer/Songwriter in Emmenbriicke.
Noam Hertig, 1984, wuchs in Zirich auf, wo
er noch heute lebt. Seit Marz 2011 arbeitet er
als Kultusbeamter und Religionslehrer in der
judischen Gemeinde in St.Gallen und wirkt als
Reporter beim Schweizer Fernsehen fir die
Sendung «Bilder zum Feiertag» mit.



	Sexy Priester und gesperrte Strassen : von Fakten und Vorurteilen

