
Zeitschrift: Saiten : Ostschweizer Kulturmagazin

Herausgeber: Verein Saiten

Band: 19 (2012)

Heft: 1

Artikel: Sexy Priester und gesperrte Strassen : von Fakten und Vorurteilen

Autor: Portmann, Beat / Hertig, Noam

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-886097

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-886097
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ST.GALLEN RETOUR

Bild Daniel Ammann

Sexy Priester und gesperrte
Strassen - von Fakten und

Vorurteilen

Ein Luzerner Schriftsteller und Katholik trifft auf einen
Zürcher Juden, der die Israelitische Kultusgemeinde St.Gallen
betreut. Sie diskutieren auf der Strecke St.Gallen-Rapperswil

Heiliges und Politisches.

Beat Portmann und Noam Hertig
im Gespräch mit Ivan Schnyder und Andrea Kessler

16



ST.GALLEN RETOUR

Beat Portmann steht in Luzern am Bahnhof
und zündet sich vor der Abreise nach St.

Gallen noch eine Drina-Zigarette an. Vor
drei Monaten reiste er durch Bosnien und
deckte sich mit einem Vorrat ein. Auch in
diesem Land könne man beobachten, wie
die muslimischen Fundamentalisten an
Boden gewinnen. Immer noch eine kleine
Minderheit, doch mit zunehmendem Ein-
fluss. In Sarajevo verwehrte man ihm als

Katholik den Zugang zur Begova-Moschee.
Enttäuscht stand er den Rest des Nachmittags

vor den Toren. Mit Ivo Andrics «Travni-
ker Chronik» unter dem Arm. Sozusagen als

Mahnmal der Toleranz.
Es ist der 8. Dezember, Maria Empfängnis,
und am Bahnhof merkt man nichts davon.

Das Volk braucht nicht mehr ins zwingliani-
sche Zürich zu pilgern, um dem vorweih-
nächtlichen Shopping zu huldigen, sondern
kann seine Einkäufe nun auch im katholischen

Luzern verrichten. Was noch vor
wenigen Jahren undenkbar gewesen wäre.

Der Voralpen-Express rollt an. Rattert aus

dem Bahnhof, über die Brücke über die

Reuss, unter der altehrwürdigen Hofkirche
durch, dem Vierwaldstättersee entlang,
ostwärts. Portmann hat sich für seinen neusten
Roman «Alles still» intensiv mit der
Geschichte der Stadt Luzern beschäftigt, ihrer
katholischen Seele, dem Trauma dieser

Stadt, weil sie nach dem verlorenen
Sonderbundskrieg endgültig der Bedeutungslosigkeit

anheimfiel. Etwas Priesterhaftes hat er

an sich, Portmann, der Sakristanensohn. In
der Bedacht seiner Wortwahl, dem Tonfall
seiner Stimme liegt etwas Verkündendes,

etwas Mysterienhaftes auch, wie bei dem

von ihm hochgeschätzten Bob Dylan.
Im reformierten St.Gallen ist Mariä
Empfängnis erst recht kein Feiertag. Selbst

Katholiken wundern sich, dass Maria erst jetzt
schwanger geworden sei, es ist ja gar nicht
mehr lange hin bis Weihnachten. - Dass es

Maria selber ist, die heute von ihrer Mutter
Anna empfangen wurde, wissen wenige.
Warum sollte man auch? Es ist unwichtig
geworden.

Noam Hertig quert gemütlich das Gewühl
von Bussen und Menschen vor dem Bahnhof.

Er trägt Brille und einen Wochenbart,
einen knielangen, braunen Wollmantel und
einen farblich passenden Hut. Den lässt er

auf, als er dem Drina-rauchenden Beat

Portmann beim Meetingpoint die Hand schüttelt.

Die Kippah liegt in seiner Manteltasche

verborgen. Am Bahnhof in St.Gallen trägt er
das kleine rundgehäkelte Käppchen nicht
mehr gerne. «Mir hat ein Jugendlicher hier
schon mal den Hitlergruss gemacht deswegen.»

Er sagt es ohne Empörung. Ein dummer

Junge, der angeben wollte vor seinen

Freunden. Trotzdem ist es befremdlich.
Der Luzerner Beat Portmann und der
Zürcher Noam Hertig sehen sich das erste Mal,
aber finden den Faden zueinander
augenblicklich. Durch die regennassen Dezemberstrassen

gehen sie hinauf zum pipilottiroten
Platz, zu den Raiffeisenbank-Komplexen.
Auf der Rückseite der Vadianstrasse sperrt
Noam Hertig eine hölzerne Tür auf und ein
Schmuckkästchen öffnet sich. Die Synagoge
ist mit einem tiefblauen Teppich ausgelegt

und zarter Ornamentik bemalt. «Der Bau ist

den christlichen Kirchen angelehnt. Ende

des 19. Jahrhunderts hat die jüdische
Gemeinschaft endlich die Anerkennung erhalten,

für die sie so lange gekämpft hat. Das

drückt sich auch in der Architektur aus.

Aber abgesehen davon - ich finde neben
Basel ist das die schönste Synagoge der

Schweiz», erklärt Noam Hertig, der seit März
mit Rabbiner Schmelzer zusammen die jüdische

Gemeinde in St.Gallen leitet. Er selber

ist kein Rabbiner. Er hat Psychologie und
Religionswissenschaften studiert, gibt den

Kindern Religionsunterricht, macht für das

Schweizer Fernsehen Sendungen zu religiösen

Festen und zeigt ab und an Interessierten
die Synagoge. «Die alten Frauen sitzen
immer noch gerne wie früher oben in der

Synagoge anstatt unten bei den Männern, wie es

heute erlaubt wäre. <Da oben bin ich näher
bei Gott>, hat mir mal eine erklärt.» Beat

Portmann und Noam Hertig lachen laut. Das

darf man in der Synagoge. Auf der Heimreise
im Zug nach Rapperswil reden sie darüber,

warum man das darf. ->

17



ST.GALLEN RETOUR

Beat Portmann: Jeder darf sich in eine
Kirche setzen und die Ruhe geniessen. Sie

ist ein öffentlicher Raum.

Noam Hertig: In der Synagoge ist es nie

ruhig. Das ist hier ein bisschen anders.
Neben Gebeten und Lernen wird darin auch

gegessen und diskutiert. Kürzlich war ich
für eine Sendung bei thailändischen
Buddhisten. Erst haben sie Mantras gelesen und
dann gab es einen Schönheitswettbewerb
mit leicht bekleideten Frauen.

Beat Portmann: Da hätte ich schon etwas

Mühe, wenn sie das bei uns machen würden.

Naom Hertig: Es gab aber auch schon
Kalender mit sexy Priestern. Ich glaube in Italien.

Beat Portmann: Der gekreuzigte Jesus

wird ja auch oft sehr erotisch dargestellt. Ein
Vorteil des Katholizismus ist sicher seine

Sinnlichkeit, das Wissen, wie man etwas in
Szene setzt. Denken wir an die Papstwahlen
in Rom. Journalisten aus der ganzen Welt
warten tagelang und starren gebannt auf
diesen Kamin, bis endlich ein Räuchlein

aufsteigt. Dieses sinnliche Element könnte
die katholische Kirche noch einmal in ein
nächstes Jahrhundert hinüberretten.
Noam Hertig: Es ist wichtig, das Profane

ins Heilige zu integrieren und den Leuten
ein emotionales Erlebnis zu bieten. Die Leute

haben Freude, wenn sie gutes Essen

bekommen und wissen, dass man auch in der

Synagoge lachen, tanzen und singen kann.
Beat Portmann: Mit einem Apéro alleine

bringst du bei uns die Leute nicht in die Kirche.

Noam Hertig: Heute sollte die Religion
mehr auf den Individualismus zugeschnitten

werden. Nicht, dass die Leute das Gefühl
haben: Ich muss jetzt zahlen, ich muss jetzt
etwas machen. Sondern, dass die Leute das

Gefühl haben, ich bekomme etwas, ich
profitiere etwas. Trotzdem wird Religion nicht
sterben - da ist das 20. Jahrhundert das beste

Beispiel dafür, mit dem Kommunismus
und dem Faschismus. Gut, es waren an sich

keine religiösen, sondern säkulare

Bewegungen, aber sie haben die gleiche Funktion
erfüllt.

Redaktion: Sie sagen, Religion wird nicht sterben,

und trotzdem nimmt die jüdische Gemein-

«Mit einem Apéro
alleine bringst du bei
uns die Leute nicht

in die Kirche.»

schaft in St.Gallen zahlenmässig stetig ab.

Warum?

Noam Hertig: Viele Orthodoxe sind nach

Zürich abgewandert, da St.Gallen von
Anfang an eine liberale Gemeinde war. In
Zürich gibt es ein vielfältigeres jüdisches
Leben. Es gibt koscheres Fleisch, eine grössere

Gemeinschaft, jüdische Schulen, ein Ritualbad.

Ausserdem gingen viele aus wirtschaftlichen

Gründen. Zürich ist attraktiver. Auch
für mich kommt es nicht infrage, nach St.

Gallen zu ziehen, es gibt nur wenig junge
Leute und ich bin nicht sicher, ob es in zehn
bis zwanzig Jahren die Gemeinde noch
geben wird.
Beat Portmann: Du bist also sozusagen der

Totengräber!
Noam Hertig: Ja, das könnte sein. Ich werde

aber mein Bestes versuchen, dass die
Gemeinde fortbestehen kann.

Heute versucht man bestimmt weniger mittels

architektonischer Angleichungen als religiöse

Gemeinschaft anerkannt zu werden, sondern mehr

über das Gespräch. Wie steht es mit dem interreligiösen

Dialog in St.Gallen?

Noam Hertig: Es gibt einen christlich-jüdischen

Arbeitskreis, es gibt die IDA, die

Interreligiöse Dialog- und Aktionswoche, und

am 1. August feierten alle öffentlich-rechtlich

anerkannten Religionsgruppen einen

gemeinsamen Gottesdienst. Nur sind die

Muslime hier beispielsweise gar nicht
öffentlich-rechtlich anerkannt.
Beat Portmann: Ihr seid es auch nicht in
jedem Kanton. Bei uns in Luzern ist die
jüdische Gemeinde auch nicht rechtlich
anerkannt.

Warum nicht?

Noam Hertig: Ich glaube, es ist mehr eine

formale Angelegenheit. Die Gemeinde muss

gewisse formale Dinge erfüllen: Gemeindesteuer

und Vorstand und so weiter. Die Muslime

sind anders organisiert.
Beat Portmann: Ich kann mir vorstellen,
dass der Aufwand für kleine Gemeinschaften

einfach zu gross ist. In einem anderen
Land würde das national geregelt, bei uns
muss das in jedem Kanton separat erfolgen.
Von den Muslimen weiss ich, dass sie die

Gleichstellung mit den Landeskirchen
anstreben. Dass der Staat für sie auch Kirchensteuer

einzieht. Das wird natürlich auf heftigen

Widerstand stossen.

In der katholischen Kirche werden Austritte
übrigens oft so argumentiert: Ich will doch

den Vatikan nicht unterstützen. Nur geht

von der Kirchensteuer kein Rappen nach

Rom, sondern es bleibt alles da. Eigentlich
wird so den progressiven Kräften die

Unterstützung entzogen. Wer wirklich den Vatikan

und die konservativen Kräfte schwächen

möchte, der sollte weiter die Kirchensteuern

zahlen und an der Basis Einfluss
nehmen.

Noam Hertig: Mit den Steuern ist das bei

uns kein Problem. Das kann die Gemeinde
selber einziehen. Für uns ist es schön, dass

wir durch die öffentlich-rechtliche
Anerkennung auch an Anlässe eingeladen werden

wie beispielsweise zum Olma-Umzug.
Oder eben an diese 1.-August-Feier. So gesehen

läuft die Zusammenarbeit gut.

18



ST.GALLEN RETOUR

«Es ist wichtig, das

Profane ins Heilige
zu integrieren

und den Leuten ein
emotionales Erlebnis

zu bieten.»

Wie sieht der interreligiöse Dialog denn in Luzern

aus?

Beat Portmann: Ich bin in einer weltoffenen

Kirche aufgewachsen, in der wir
ökumenische Gottesdienste selbstverständlich

mit Kommunionsausteilung feierten, was

eigentlich verboten wäre. Luzerns Theologische

Fakultät gilt als eine der aufgeschlossensten

in ganz Europa. Sie schlägt nun
sogar ein Institut vor, in dem Imame ausgebildet

werden können. Der interreligiöse
Dialog ist sehr lebendig und offen, aber das

wird viel zu wenig wahrgenommen.
Noam Hertig: Wie überall. Das Problem

mit dem interreligiösen Dialog gibt es nicht

nur in Luzern, sondern es ist auf der ganzen
Welt das gleiche. Es reden immer die miteinander,

die sowieso daran interessiert sind. Es

ist immer ein kleiner, intellektueller Kreis,
und oft ist es ein Tropfen auf den heissen

Stein. Aber ich finde es trotzdem gut. Man
müsste versuchen, den Dialog breiter zu
machen.

Könnte man sagen, dass katholische Gebiete

grundsätzlich offener aufandere religiöse

Gemeinschaften reagieren?

Beat Portmann: Die Erfahrung der eigenen

Marginalisierung sollte die Schweizer

Katholiken zumindest dazu prädestinieren.
Man hätte eigentlich erwarten können, dass

sie der Minarettinitiative nicht zustimmen,
so wie das die Bischofskonferenz empfohlen
hat. Aber das Volk stimmte letztlich gleich,
egal ob Protestanten oder Katholiken. Wenn

man die erste Volksinitiative über das

Schächtverbot von 1893 anschaut, dann
kann man da zum Teil konfessionelle
Unterschiede feststellen. Je nördlicher und
protestantischer die Kantone waren, je näher also

an Deutschland, desto deutlicher wurde sie

angenommen. Das Wallis, das Tessin und
Genf hingegen verwarfen sie wuchtig.
Noam Hertig: Interessant ist ja, dass es

damals weniger um den Tierschutz ging als um
die Angst vor Überfremdung durch die

Ostjuden.

Beat Portmann: Ganz ähnlich war es ja
auch mit den Diskussionen um die Aufhebung

des Jesuitenartikels 1973. Zürich und
Bern stimmten dagegen - da war immer
noch das alte Misstrauen spürbar, nur diesmal

im Zeichen der Rekatholisierung, der

Überfremdung durch die Gastarbeiter aus

den südlichen Ländern. Aber das hat ja
letztlich nur zur Folge, dass sich eine
Minderheit abgrenzt. Ab dem Moment, wo man
akzeptiert ist, hört die konfessionelle
Zugehörigkeit auf, eine bedeutende Rolle zu spielen.

Heute beruft sich ja sogar die SVP auf
Bruder Klaus, lange Zeit das Symbol des

katholischen Patriotismus. Wenn man wirklich

möchte, dass sich die Muslime integrieren,

sollte man sie also anerkennen und in
den Staat einbinden.

Zürich, wo viele Muslime wohnen, lehnte die

Minarettinitiative ab, genauso wie St.Gallen. Der

Abstimmungsgraben verläuft also nicht entlang

katholischer und protestantischer Einflüsse,
sondern zwischen Land und Stadt.

Noam Hertig: Das ist auch die Erfahrung,
die wir Juden oft machen. An Orten, wo
keine Juden mehr sind, wie heute etwa in
Polen, da ist der Antisemitismus ant stärks¬

ten. Genau darum finde ich Begegnungen

wichtig. Dass man zusammenkommt, um
den Menschen dahinter zu sehen.

Vom Islam hört man momentan sehr viel, von der

jüdischen Gemeinde weniger. Könnte das nicht

auch ein gutes Zeichen der Etablierung sein?

Noam Hertig: Grundsätzlich ist es ein gutes

Zeichen, wenn man nichts Negatives
hört. Aber ich weiss nicht, was in den Köpfen

der Leute vorgeht. Es gibt noch immer
Vorurteile, wie zurzeit eines in Zürich die

Runde macht. Es heisst, die Juden hätten
eine Strasse sperren lassen. Dabei ist das eine

Transit-Strasse, die jeden Abend wegen dem

Lastwagenlärm abgesperrt wird. Dass an
dieser Strasse eine ultraorthodoxe Synagoge

und ein koscheres Geschäft stehen, hat
absolut nichts damit zu tun. Aber um auf die

Frage zurückzukommen: Ich bin froh, wenn
es einfach normal ist, dass ich jüdisch bin.
Wenn ich mit christlichen Kollegen
zusammensitze, möchte ich nicht, dass ich ständig
den Stempel auf der Stirn habe: der Jude -
sondern: Noam, ein Freund von uns.
Beat Portmann: Ich verstehe das, und
trotzdem muss ich nachfragen! Das Judentum

hat diese Aura der Exklusivität, und
leider kenne ich nicht viele Juden. Nervig
wirds wohl vor allem, wenn du dauernd auf
Israel angesprochen wirst?
Noam Hertig: Vor allem, wenn jeder Jude

als Botschafter dieser Regierung gesehen

wird. Judentum ist eine Religion, aber nicht
gleich Israel. Es gibt auch Israeli, die nicht
jüdisch sind. Oder bei der Siedlerproblematik:

Einige sind tatsächlich religiös motiviert,
andere aber auch eher pragmatisch. Nur
weil ich Jude bin, bin ich doch nicht unkritisch

gegenüber Israel.

Beat Portmann, 1976, wuchs in Luzern und

Emmenbrücke auf. 2008 erschien sein

Romandebüt «Durst», das mittlerweile ins Albanische

übersetzt wurde, 2011 der Zweitling «Alles

still». Heute lebt Portmann als freier Autor
und Singer/Songwriter in Emmenbrücke.

Noam Hertig, 1984, wuchs in Zürich auf, wo
er noch heute lebt. Seit März 2011 arbeitet er
als Kultusbeamter und Religionslehrer in der

jüdischen Gemeinde in St.Gallen und wirkt als

Reporter beim Schweizer Fernsehen für die

Sendung «Bilder zum Feiertag» mit.

19


	Sexy Priester und gesperrte Strassen : von Fakten und Vorurteilen

