Zeitschrift: Saiten : Ostschweizer Kulturmagazin
Herausgeber: Verein Saiten

Band: 19 (2012)

Heft: 217

Artikel: Diese Konfusion ist ihr ganz recht
Autor: Dyttrich, bettina

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-884807

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-884807
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SAITEN 11.12

LGBT

Diese

Konfusion

ist ihr
ganz recht

Viele Frauen sind fasziniert von Schwulen und
schwuler Kultur. Manche nennen sich sogar
selbst schwul. Schwule Frauen — wie soll das gehen?

von

BETTINA DYTTRICH

Es begann mit «Brokeback Mountain». Oder begann es
schon vorher?

Jack und Ennis lernen sich 1964 als Neunzehnjihrige
kennen; sie hiiten gemeinsam Schafe auf einer Art Alp im
US-Bundesstaat Wyoming. Sie verlieben sich und haben
Sex — doch das ist nicht vorgesehen Anfang der sechziger
Jahre, schon gar nicht in einer der konservativsten Ecken
der USA. Beide heiraten und haben Kinder, aber kommen
nicht voneinander los. Der Film zeigt, wie diese Liebe, die
sich nicht leben ldsst, nicht nur das Leben der beiden Minner
zerstort, sondern auch ihr ganzes Umfeld leiden lasst.

Elenas* Ehe war in einer Krise. Ihr Mann zog sich im-
mer mehr zurtick. «Ich fiihlte mich allein. Das Brokeback
Mountain-Fanforum hat mich gerettet, es war ein emoti-
onales Ventil fiir mich.» Die 45-jahrige St.Gallerin war tief
beeindruckt vom Film des taiwanisch-amerikanischen Re-
gisseurs Ang Lee. «Er veranderte mein Leben», sagt Elena,
die inzwischen geschieden ist: «Er erinnerte mich daran, was
wirklich wichtig ist. Seither versuche ich zu leben, ohne et-
was zu verschieben.» Sie begann auf dem Online-Fanforum
mitzudiskutieren: «Der Film hat die Sache von Lesben und
Schwulen mehr vorangebracht als etliche Pride-Paraden»,
ist sie iberzeugt.

Eine Auswahl von Texten aus dem Forum wurde 2007 als
Buch veroffentlicht: «Beyond Brokeback — The Impact of a
Film». Eine Frau aus einer konservativen christlichen Fami-
lie berichtet, zwei verliebte Minner beim Sex zu sehen, sei
«ein heiliger Moment» gewesen. «Ich bin Ennis», schreibt ein

* 25-jahriger Russe, der Angst vor dem Coming-out hat: dn

11

Brokeback Mountain sah der Ennis in mir, was ihn erwartet,
wenn er so weiterlebt wie bisher, und er erschrak zu Tode.»
«Brokeback Mountain» erschiitterte die Vorurteile von
tausenden, er half Schwulen und Lesben beim Coming-
out — aber er brachte mit seinen existenziellen Fragen auch
Aufruhr in das Leben von Menschen, die weder schwul oder
lesbisch noch homophob waren. Sie schreiben von wochen-
langer emotionaler Instabilitit, haufigem Weinen, «einer Art
Midlife-Crisis». Fast alle sind dankbar dafiir.

«Viele fingen als Reaktion auf den Film an zu schreiben»,
erzihlt Elena. «Das begann oft aus dem Bediirfnis heraus,
einen anderen, weniger tragischen Schluss zu finden. Dann
entstand alles Mogliche daraus ... Geschichten in alternativen
Universen zum Beispiel. Manche Leute haben inzwischen
«aichtiger Romane verdffentlicht.»

Harry Potter und sein Liebhaber
Dass Menschen Geschichten aus Biichern oder Filmen wei-
terspinnen, ist nichts Neues. So richtig zu boomen begann
die sogenannte Fanfiction mit dem Internet. Eine besondere
Spielart davon ist Slash: Geschichten tiber die homosexuelle
Anziehung zwischen Figuren, die «offiziell» hetero sind oder
kein Sexleben haben. Slash begann mit Romanzen zwischen
Captain Kirk und Mr. Spock von «Star Trek»; heute wird fast
alles geslasht: von Batman tiber Harry Potter bis zu japani-
schen Mangas. Es sind vor allem Frauen, die Slash schreiben.
Uber die «Brokeback Mountain»-Fanszene kam Elena zu
ihrer neuen Leidenschaft: «gay romance» oder «m/m books»,
schwule Liebesgeschichten, die immer ein Happyend ha-



LGBT

ben. Stort sie dieses Voraussehbare nicht? Elena grinst und
schiittelt entschieden den Kopf. Seit einigen Jahren liest sie
fast nichts anderes mehr. Warum sie das Genre derart faszi-
niert, kann sie sich selber nicht ganz erkliren. Es gehe nicht
einfach um Sex — von «porn without plot» grenzt sie sich ab.
‘Wias sie fasziniere, seien die Beziehungen zwischen schwulen
Minnern.

«Manche Romance-Autorinnen und -Fans, die ich ge-
troffen habe, definieren sich als schwule Minner in einem
Frauenkorper. Anfangs fand ich das seltsam, jetzt nicht
mehr.» Selber sehe sie sich nicht so, aber sie sei viel offener
geworden.

Heute ist Elena auf einem Forum aktiv, das englisch-
sprachige «<m/m books» kommentiert und diskutiert. Sie ist
Teil der Jury der Rainbow-Awards, einer Auszeichnung fiir
schwullesbische und Transliteratur. Kiirzlich war sie an einer
Konferenz flir Autor_innen und Leser_innen in England.
«Die Mehrheit der Biicher hatte schwule Protagonisten und
wurde von Frauen geschrieben. An der Konferenz nahmen
etwa siebzig Leute teil, sechzig davon Frauen.»

5000 Jahre Patriarchat

Woher kommt dieses Interesse von Frauen an Schwulen und
schwuler Kultur? «Zwei Minner sind heisser als einer» ist
eine gingige Erklarung — schliesslich finden auch viele he-
terosexuelle Minner lesbischen Sex aufregend, warum soll
es umgekehrt bei heterosexuellen Frauen anders sein? Aber
erklirt das alles?

Auf dem Forum dearauthor.com erklirt eine Romance-
Autorin: Jede heterosexuelle Beziehung schleppt einen Rie-
senballast hinter sich her. Diesen Ballast loszuwerden, indem
ich m/m schreibe, ist wunderbar befreiend. Ich kann mich

«Girlfags sind Frauen,
die sich zu schwulen/bisexuellen/
queeren Mannern hingezogen fithlen
und sich teilweise selbst als
schwul definieren. Klingt verwirrend,
ist es auch, aber davon lassen
wir uns doch nicht unterkriegen.»

auf die Figuren als Individuen konzentrieren und muss nicht
herausarbeiten, was sie reprisentieren im Kontext von 5000
Jahren Patriarchat oder was es bedeutet, wenn die eine oder
andere beim Sex oben liegt.»

Das klingt ein bisschen nach Kapitulation — miissen Frauen
auf Schwule ausweichen, weil der Versuch, den Ballast des Pa-
triarchats loszuwerden, ohnehin zum Scheitern verurteilt ist?
Ist das wirklich befreiend? Abgesehen davon sind auch gleich-
geschlechtliche Beziehungen nicht zwangsliufig egalitir ...

Trotzdem — konnte schwule Kultur eine Art Vorbild sein?
Ein Punkt, in dem das zutrifft, ist Pornografie. Wihrend
Heteropornos mit wenigen Ausnahmen klar den Blick des
Mannes einnehmen und fiir viele Frauen uninteressant bis
abstossend sind, kennt der Schwulenporno, wie der verstor-
bene Musikjournalist Martin Biisser schrieb, «keine eindeutig
festgelegten Machtpositionen, diese sind vielmehr spielerisch
variabel». Natiirlich gebe es Ausnahmen, aber tendenziell
sei der Schwulenporno «weniger auf Erniedrigung, Angst,
Uberwiltigung, Hierarchisierung und Besitzanspruch aus-

gerichtetr. Viele Heterofrauen wollten Ahnliches sehen wie
schwule Minner, sagt auch die deutsche Regisseurin Petra
Joy, die Sexfilme fiir Frauen dreht.

Doch fiir manche Frauen bleibt es nicht bei Faszinati-
on oder Sympathie: Sie flihlen sich selbst schwul. Und das
ist moglicherweise gar nichts Neues. Der deutsche Autor
Uli Meyer hat fiir seinen Text «Almost homosexual» in der
Literaturgeschichte nach Spuren gesucht, die auf schwules
Begehren bei Frauen hindeuten: von der Schriftstellerin
George Sand im 19. Jahrhundert, die Mannerkleider trug
und «weiche» Minner wie den Komponisten Frédéric Cho-
pin liebte, bis zu Carson McCullers (1917—-1967), der Autorin
des Romans «Das Herz ist ein einsamer Jiger»: In ihren Ge-
schichten kommen schwule Offiziere, Tomboys (jungenhaf-
te Midchen) und Transvestiten vor, und sie war mit einem
Schwulen verheiratet. Manche dieser Frauen wiirden sich
heute wohl als schwule Transminner definieren, vermutet
Uli Meyer — doch bisher seien sie unsichtbar geblieben, denn
sie wurden als seltsame heterosexuelle Frauen interpretiert.

Inzwischen gibt es einen Namen fiir das Ganze: Girlfag.

Eine Subkultur ist am Entstehen, zumindest im Internet.

«Girlfags sind Frauen, die sich zu schwulen/bisexuellen/
queeren Minnern hingezogen fithlen und sich teilweise selbst
als schwul definieren. Klingt verwirrend, ist es auch, aber
davon lassen wir uns doch nicht unterkriegen», heisst es in
einem deutschen Onlineforum.

Schwul im Traum
Naima* ist 34, im Toggenburg aufgewachsen. Heute lebt sie
in Winterthur. Ja, ich bin schwul», sagt sie. «Nicht jeden
Tag, aber meistens.»

Auch fur Naima war «Brokeback Mountain» sehr wich-
tig: «Der Film I6ste eine Krise aus. Ich bekam eine schwere
Grippe. Wihrend ich im Bett lag, wurde mir klar, dass ich
es nicht mehr verdringen konnte: Ich wollte als Mann mit
einem Mann Sex haben.»

Neu war das eigentlich nicht: Schon mit vierzehn, flinf-
zehn Jahren war Naima fasziniert vom Thema und schaute
jeden Film dariiber an, den sie finden konnte. «Spiter, ab
etwa zwanzig, triumte ich immer wieder, ich sei ein schwu-
ler Mann. Ich fiihlte mich sehr wohl in diesen Triumen.»
Ausserhalb der Traume war sie von Sex tberfordert: «Ich
versuchte eine heterosexuelle Frau zu sein, was ich offenbar
ja war. Aber es ging nicht. Ich war blockiert.» Als sie ih-
rer damaligen Therapeutin einen schwulen Traum erzihlte,
meinte die nur, das helfe auch nicht weiter. Sie sei ja kein
Mann. Ich dachte, irgendwie hat sie ja recht.»

Weiterhin interessierte sie sich fiir schwule Filme und
Literatur. «Aber ich hatte das Gefiihl, kein Recht darauf zu
haben. Am Pink Apple kam ich mir wie eine Voyeurin vor.»
Dann kam «Brokeback Mountain». «Es tat weh, das Gefiihl,
nicht den Koérper zu haben, den ich brauche. Ich musste
etwas tun.»

Sie begann sich offensiv mit «schwulem Zeug» zu be-
schiftigen: Filmen, Magazinen, Blogs, Pornos. Und sie re-
dete mit Freundinnen: «Ich brauchte immer einen Anlauf,
bis ich es sagen konnte. Aber sie reagierten grossartig.» Sehr
wichtig war fir Naima der Blog eines schwulen Berliner
Transmanns. «Er dokumentierte sehr offen, was er alles erlebt
hatte: neuer Vorname, Hormone, Brustoperation, Personen-
standdnderung. Da verstand ich das erste Mal: Das konnte ich
auch. Ich kénnte Hormone nehmen, einen Bart bekommen,
in Schwulenbars gehen, ohne aufzufallen ...»

Als Nichstes suchte Naima den Kontakt mit Transmin-
nern und Menschen, die sich als queer definieren. Die meis-

12

SAITEN 11.12



SAITEN 11.12

LGBT

ten Leute hitten ein falsches Bild von Transmenschen, sagt
sie: «Sie denken, jemand sei hundert Prozent trans — und
wolle dann alle korperlichen Verinderungen — oder gar
nicht. Dabei gibt es viele Leute, die den Kérper nicht oder
nur teilweise verindern wollen oder sich weder als Frau noch
als Mann definieren.»

Naima entschied sich gegen korperliche Verinderungen,
nach einigem Uberlegen auch gegen einen neuen Vorna-
men. «Ich habe manchmal das Gefiihl, wenn ich als Frau
wahrgenommen werde, fehlt etwas. Aber auch umgekehrt
wiirde etwas fehlen, einfach ein anderer Teil.» Sie glaube
nicht an ein wahres Selbst, und es sei wahrscheinlich gar
nicht moglich, «richtigr wahrgenommen zu werden.

«Es gibt in den USA diesen Transmann und Schriftsteller,
Patrick Califia. Er hat erst spit, in den Wechseljahren, mit
Testosteron begonnen. Er sagte, er habe es nicht frither ge-
macht, weil er nicht unterscheiden konnte, was seine Trans-
identitat war und was die Folgen der Frauenfeindlichkeit
der Gesellschaft.» Zur Sicherheit zitiert Naima das Original:
«I wasn't sure I could separate the effects of misogyny from
gender dysphoria.» Das verstehe ich.» Es gehe ihr nicht da-
rum, die Identitit von Transminnern in Frage zu stellen,
sagt sie. «Aber wir werden alle schon als Kind mit Bildern
und Meinungen bombardiert: wie Frauen angeblich sind,
wie sie aussehen miissen, was sie auf keinen Fall tun diirfen.
Mit Fremdzuschreibungen. Kein Wunder, gibt es dieses Ent-
fremdungsgeftihl dem eigenen Kérper gegeniiber. Daraus
zu schliessen, dass ich ein Mann sei, ist mir zu einfach.» Sie
erinnert sich an die Gefiihle, die sie am Ende der Pubertit
hatte: «Ich dachte, ich kann keine Frau sein. Aber der zweite
Gedanke war sofort: Wer zum Teufel bestimmt denn das?»

Minner sind neutral

Frauen gilten in unserer Gesellschaft seit je als «das andere»,
sagt Naima. «Der Mann ist das Normale, das Neutrale, und
lange habe ich mich nach dieser Neutralitit gesehnt.» Sie
hasste es, wenn Frauen in Interviews gefragt wurden, wie
sie dieses und jenes «als Frau» sehen. «Erst viel spiter ver-
stand ich, dass das Anerkennen eines anderen Blicks auch das
Resultat eines Kampfes war. Auch wenn ich ein gespaltenes
Verhiltnis dazu habe. Als Frau zu leben, ist nicht einfacher,
aber moglicherweise spannender.»

Naima ist froh um alles, was nach «Brokeback Mountain»
passiert ist: «<Etwa einen Monat nach dem Film merkte ich:
Wenn ich mich beim Sex als Mann denke, ist viel mehr mog-
lich. Ich kann zwar immer noch nicht so Sex haben, wie ich
es mir wunsche, aber die Blockade ist fast verschwunden. An
guten Tagen habe ich ein Vertrauen in meinen Korper, wie
ich es vorher nie hatte.»

Naima trigt kurze, schwarz gefirbte Haare und ein Fla-
nellhemd. Offensiver als frither kombiniert sie Manner- und
Frauenkleider, wie es ihr gerade gefillt. Oft wird sie flir eine
Lesbe gehalten, manchmal auch fiir einen sehr jungen Mann.
Diese Konfusion ist ihr ganz recht.

Thr langjahriger Freund unterstiitzt sie: «Er hat auch eine
schwule Seite. Das ist super.»

*Namen gedndert

Bettina Dyttrich, 1979,
ist «Woz»-Redaktorin.

13

QUEER-FEMINISTISCHER
STAMMTISCH
LustTMlinie AR

e

IMMER MONTAGS
~  @AB 19 UHR
enré e1SENBANNLE

DAS TRANS*ABC

von NOEMI HEIM

—  ASEXUALITAT

bezieht sich auf Personen, die kein Interesse
an oder Verlangen nach sexueller Interaktion verspiren.
Das heisst aber nicht, dass asexuvelle Menschen keine roman-
tische Beziehung eingehen wollen. Asexualitét kann nicht in
Zusammenhang mit dem zélibatéren Lebensstil gebracht
werden, da dieser unabhéngig vom sexuellen Verlangen ge-
wiéihlt wird.

—  BISEXUALITAT
auch Ambisexualitéit genannt, beschreibt die

sexuelle Orientierung von Menschen, die nicht nur ein
sexuelles, romantisches, emotionales und erotisches Verlan-
gen zu gegengeschlechtlichen Menschen haben, sondern
auch zum eigenen Geschlecht. Laut den zwei bahnbrechen-
den Kinsey-Reports (1948 und 1955) sind 90 bis 95 Prozent
der Bevélkerung zu einem gewissen Grad bisexuell. Allen
Vorurteilen zum Trotz lebt die Mehrheit der bisexuellen Men-
schen in festen Beziehungen und unterhélt selten Beziehun-
gen zu beiden Geschlechtern gleichzeitig.

— BUTCH
wird meist als Selbstdefinition genutzt und

steht im Zusammenhang mit dem Ausdruck — Femme. Butch
beschreibt eine lesbische Frau, die aufgrund ihres Verhal-
tens, Kleiderstils und Haarschnitts sehr mannlich wirkt. Sie
Owiderspricht damit dem — heteronormativen Frauenideal.
Die Gesellschaft nennt sie deswegen oft abschétzig «Kampf-
lesbe» oder «Mannsweib». Eine Butch hat manchmal eine
Femme als Partnerin und tritt meist als dominanter Teil auf.
Es gibt aber auch Butch-zu-Butch Beziehungen.

— FEMME / LIPSTICK-LESBEN
sind frauenliebende Frauen, die durch ihr femi-

nines Aussehen eher dem heterosexuellen Frauenbild ent-
sprechen. Sie werden gerade wegen ihrer femininen Art oft
for — straight gehalten. Eine feminine lesbische Frau, die mit
einer Butch liiert ist, wird Femme genannt. Eine feminine
lesbische Frau, die sich jedoch feminine Partnerinnen aus-
sucht, wird Lipstick-Lesbe genannt.

>



	Diese Konfusion ist ihr ganz recht

