
Zeitschrift: Saiten : Ostschweizer Kulturmagazin

Herausgeber: Verein Saiten

Band: 19 (2012)

Heft: 217

Artikel: Diese Konfusion ist ihr ganz recht

Autor: Dyttrich, bettina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-884807

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-884807
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LG BT

Diese
Konfusion

ist ihr
ganz recht

Viele Frauen sind fasziniert von Schwulen und
schwuler Kultur. Manche nennen sich sogar

selbst schwul. Schwule Frauen - wie soll das gehen?

von
BETTINA DYTTRICH

Es begann mit «Brokeback Mountain». Oder begann es

schon vorher?
Jack und Ennis lernen sich 1964 als Neunzehnjährige

kennen; sie hüten gemeinsam Schafe auf einer Art Alp im
US-Bundesstaat Wyoming. Sie verlieben sich und haben
Sex — doch das ist nicht vorgesehen Anfang der sechziger
Jahre, schon gar nicht in einer der konservativsten Ecken
der USA. Beide heiraten und haben Kinder, aber kommen
nicht voneinander los. Der Film zeigt, wie diese Liebe, die
sich nicht leben lässt, nicht nur das Leben der beiden Männer
zerstört, sondern auch ihr ganzes Umfeld leiden lässt.

Elenas* Ehe war in einer Krise. Ihr Mann zog sich

immer mehr zurück. «Ich fühlte mich allein. Das (Brokeback
Mountaim-Fanforum hat mich gerettet, es war ein emotionales

Ventil für mich.» Die 45-jährige St.Gallerin war tief
beeindruckt vom Film des taiwanisch-amerikanischen
Regisseurs Ang Lee. «Er veränderte mein Leben», sagt Elena,
die inzwischen geschieden ist: «Er erinnerte mich daran, was
wirklich wichtig ist. Seither versuche ich zu leben, ohne
etwas zu verschieben.» Sie begann aufdem Online-Fanforum
mitzudiskutieren: «Der Film hat die Sache von Lesben und
Schwulen mehr vorangebracht als etliche Pride-Paraden»,
ist sie überzeugt.

Eine Auswahl von Texten aus dem Forum wurde 2007 als

Buch veröffentlicht: «Beyond Brokeback — The Impact of a

Film». Eine Frau aus einer konservativen christlichen Familie

berichtet, zwei verliebte Männer beim Sex zu sehen, sei

«ein heiliger Moment» gewesen. «Ich bin Ennis», schreibt ein

25-jähriger Russe, der Angst vor dem Coming-out hat: «In

Brokeback Mountain sah der Ennis in mir, was ihn erwartet,
wenn er so weiterlebt wie bisher, und er erschrak zu Tode.»

«Brokeback Mountain» erschütterte die Vorurteile von
tausenden, er half Schwulen und Lesben beim Coming-
out — aber er brachte mit seinen existenziellen Fragen auch
Aufruhr in das Leben von Menschen, die weder schwul oder
lesbisch noch homophob waren. Sie schreiben von wochenlanger

emotionaler Instabilität, häufigem Weinen, «einer Art
Midlife-Crisis». Fast alle sind dankbar dafür.

«Viele fingen als Reaktion auf den Film an zu schreiben»,
erzählt Elena. «Das begann oft aus dem Bedürfnis heraus,
einen anderen, weniger tragischen Schluss zu finden. Dann
entstand alles Mögliche daraus Geschichten in alternativen
Universen zum Beispiel. Manche Leute haben inzwischen
(richtige) Romane veröffentlicht.»

Harry Potter und sein Liebhaber
Dass Menschen Geschichten aus Büchern oder Filmen
weiterspinnen, ist nichts Neues. So richtig zu boomen begann
die sogenannte Fanfiction mit dem Internet. Eine besondere

Spielart davon ist Slash: Geschichten über die homosexuelle

Anziehung zwischen Figuren, die «offiziell» hetero sind oder
kein Sexleben haben. Slash begann mit Romanzen zwischen

Captain Kirk und Mr. Spöck von «Star Trek»; heute wird fast

alles geslasht: von Batman über Harry Potter bis zu japanischen

Mangas. Es sind vor allem Frauen, die Slash schreiben.
Uber die «Brokeback Mountain»-Fanszene kam Elena zu

ihrer neuen Leidenschaft: «gay romance» oder «m/m books»,
schwule Liebesgeschichten, die immer ein Happyend ha-

11

SAITEN 11.12



LG BT

ben. Stört sie dieses Voraussehbare nicht? Elena grinst und
schüttelt entschieden den Kopf. Seit einigen Jahren liest sie

fast nichts anderes mehr. Warum sie das Genre derart
fasziniert, kann sie sich selber nicht ganz erklären. Es gehe nicht
einfach um Sex — von «porn without plot» grenzt sie sich ab.

Was sie fasziniere, seien die Beziehungen zwischen schwulen
Männern.

«Manche Romance-Autorinnen und -Fans, die ich
getroffen habe, definieren sich als schwule Männer in einem
Frauenkörper. Anfangs fand ich das seltsam, jetzt nicht
mehr.» Selber sehe sie sich nicht so, aber sie sei viel offener
geworden.

Heute ist Elena auf einem Forum aktiv, das

englischsprachige «m/m books» kommentiert und diskutiert. Sie ist
Teil der Jury der Rainbow-Awards, einer Auszeichnung für
schwullesbische und Transliteratur. Kürzlich war sie an einer
Konferenz für Autor_innen und Leser_innen in England.
«Die Mehrheit der Bücher hatte schwule Protagonisten und
wurde von Frauen geschrieben. An der Konferenz nahmen
etwa siebzig Leute teil, sechzig davon Frauen.»

5000 Jahre Patriarchat
Woher kommt dieses Interesse von Frauen an Schwulen und
schwuler Kultur? «Zwei Männer sind heisser als einer» ist
eine gängige Erklärung — schliesslich finden auch viele
heterosexuelle Männer lesbischen Sex aufregend, warum soll
es umgekehrt bei heterosexuellen Frauen anders sein? Aber
erklärt das alles?

Auf dem Forum dearauthor.com erklärt eine Romance-
Autorin: «Jede heterosexuelle Beziehung schleppt einen
Riesenballast hinter sich her. Diesen Ballast loszuwerden, indem
ich m/m schreibe, ist wunderbar befreiend. Ich kann mich

«Girlfags sind Frauen,
die sich zu schwulen/bisexuellen/

queeren Männern hingezogen fühlen
und sich teilweise selbst als

schwul definieren. Klingt verwirrend,
ist es auch, aber davon lassen

wir uns doch nicht unterkriegen.»

auf die Figuren als Individuen konzentrieren und muss nicht
herausarbeiten, was sie repräsentieren im Kontext von 5000
Jahren Patriarchat oder was es bedeutet, wenn die eine oder
andere beim Sex oben liegt.»

Das klingt ein bisschen nach Kapitulation - müssen Frauen
aufSchwule ausweichen, weil der Versuch, den Ballast des

Patriarchats loszuwerden, ohnehin zum Scheitern verurteilt ist?

Ist das wirklich befreiend? Abgesehen davon sind auch

gleichgeschlechtliche Beziehungen nicht zwangsläufig egalitär
Trotzdem — könnte schwule Kultur eine Art Vorbild sein?

Ein Punkt, in dem das zutrifft, ist Pornografie. Während

Heteropornos mit wenigen Ausnahmen klar den Blick des

Mannes einnehmen und für viele Frauen uninteressant bis
abstossend sind, kennt der Schwulenporno, wie der verstorbene

Musikjournalist Martin Büsser schrieb, «keine eindeutig
festgelegten Machtpositionen, diese sind vielmehr spielerisch
variabel». Natürlich gebe es Ausnahmen, aber tendenziell
sei der Schwulenporno «weniger auf Erniedrigung, Angst,
Überwältigung, Hierarchisierung und Besitzanspruch aus¬

gerichtet». Viele Heterofrauen wollten Ähnliches sehen wie
schwule Männer, sagt auch die deutsche Regisseurin Petra

Joy, die Sexfilme für Frauen dreht.
Doch für manche Frauen bleibt es nicht bei Faszination

oder Sympathie: Sie fühlen sich selbst schwul. Und das

ist möglicherweise gar nichts Neues. Der deutsche Autor
Uli Meyer hat für seinen Text «Almost homosexual» in der
Literaturgeschichte nach Spuren gesucht, die auf schwules

Begehren bei Frauen hindeuten: von der Schriftstellerin
George Sand im 19. Jahrhundert, die Männerkleider trug
und «weiche» Männer wie den Komponisten Frédéric Chopin

liebte, bis zu Carson McCullers (1917-1967), der Autorin
des Romans «Das Herz ist ein einsamer Jäger»: In ihren
Geschichten kommen schwule Offiziere, Tomboys (jungenhafte

Mädchen) und Transvestiten vor, und sie war mit einem
Schwulen verheiratet. Manche dieser Frauen würden sich
heute wohl als schwule Transmänner definieren, vermutet
Uli Meyer — doch bisher seien sie unsichtbar geblieben, denn
sie wurden als seltsame heterosexuelle Frauen interpretiert.

Inzwischen gibt es einen Namen für das Ganze: Girlfag.
Eine Subkultur ist am Entstehen, zumindest im Internet.
«Girlfags sind Frauen, die sich zu schwulen/bisexuellen/
queeren Männern hingezogen fühlen und sich teilweise selbst

als schwul definieren. Klingt verwirrend, ist es auch, aber
davon lassen wir uns doch nicht unterkriegen», heisst es in
einem deutschen Onlineforum.

Schwul im Traum
Naima* ist 34, im Toggenburg aufgewachsen. Heute lebt sie

in Winterthur. «Ja, ich bin schwul», sagt sie. «Nicht jeden
Tag, aber meistens.»

Auch für Naima war «Brokeback Mountain» sehr wichtig:

«Der Film löste eine Krise aus. Ich bekam eine schwere

Grippe. Während ich im Bett lag, wurde mir klar, dass ich
es nicht mehr verdrängen konnte: Ich wollte als Mann mit
einem Mann Sex haben.»

Neu war das eigentlich nicht: Schon mit vierzehn, fünfzehn

Jahren war Naima fasziniert vom Thema und schaute

jeden Film darüber an, den sie finden konnte. «Später, ab

etwa zwanzig, träumte ich immer wieder, ich sei ein schwuler

Mann. Ich fühlte mich sehr wohl in diesen Träumen.»
Ausserhalb der Träume war sie von Sex überfordert: «Ich
versuchte eine heterosexuelle Frau zu sein, was ich offenbar

ja war. Aber es ging nicht. Ich war blockiert.» Als sie ihrer

damaligen Therapeutin einen schwulen Traum erzählte,
meinte die nur, das helfe auch nicht weiter. Sie sei ja kein
Mann. «Ich dachte, irgendwie hat sie ja recht.»

Weiterhin interessierte sie sich für schwule Filme und
Literatur. «Aber ich hatte das Gefühl, kein Recht darauf zu
haben. Am Pink Apple kam ich mir wie eine Voyeurin vor.»
Dann kam «Brokeback Mountain». «Es tat weh, das Gefühl,
nicht den Körper zu haben, den ich brauche. Ich musste
etwas tun.»

Sie begann sich offensiv mit «schwulem Zeug» zu
beschäftigen: Filmen, Magazinen, Blogs, Pornos. Und sie

redete mit Freundinnen: «Ich brauchte immer einen Anlauf,
bis ich es sagen konnte. Aber sie reagierten grossartig.» Sehr

wichtig war für Naima der Blog eines schwulen Berliner
Transmanns. «Er dokumentierte sehr offen, was er alles erlebt
hatte: neuer Vorname, Hormone, Brustoperation,
Personenstandänderung. Da verstand ich das erste Mal: Das könnte ich
auch. Ich könnte Hormone nehmen, einen Bart bekommen,
in Schwulenbars gehen, ohne aufzufallen ...»

Als Nächstes suchte Naima den Kontakt mit Transmännern

und Menschen, die sich als queer definieren. Die meis-

12

SAITEN 11.12



LG BT

QueeR-PSNXNSsTïsciieR
STAMMTISCH

LüSTMÜHLt HR

tftfIM M
IMMCR MONTRES

RR IV UHR
eRFÉ eSSiNRÜHNLS

ten Leute hätten ein falsches Bild von Transmenschen, sagt
sie: «Sie denken, jemand sei hundert Prozent trans - und
wolle dann alle körperlichen Veränderungen — oder gar
nicht. Dabei gibt es viele Leute, die den Körper nicht oder

nur teilweise verändern wollen oder sich weder als Frau noch
als Mann definieren.»

Naima entschied sich gegen körperliche Veränderungen,
nach einigem Uberlegen auch gegen einen neuen Vornamen.

«Ich habe manchmal das Gefühl, wenn ich als Frau

wahrgenommen werde, fehlt etwas. Aber auch umgekehrt
würde etwas fehlen, einfach ein anderer Teil.» Sie glaube
nicht an ein wahres Selbst, und es sei wahrscheinlich gar
nicht möglich, «richtig» wahrgenommen zu werden.

«Es gibt in den USA diesen Transmann und Schriftsteller,
Patrick Califia. Er hat erst spät, in den Wechseljahren, mit
Testosteron begonnen. Er sagte, er habe es nicht früher
gemacht, weil er nicht unterscheiden konnte, was seine
Transidentität war und was die Folgen der Frauenfeindlichkeit
der Gesellschaft.» Zur Sicherheit zitiert Naima das Original:
«<I wasn't sure I could separate the effects of misogyny from
gender dysphoria.! Das verstehe ich.» Es gehe ihr nicht
darum, die Identität von Transmännern in Frage zu stellen,

sagt sie. «Aber wir werden alle schon als Kind mit Bildern
und Meinungen bombardiert: wie Frauen angeblich sind,
wie sie aussehen müssen, was sie aufkeinen Fall tun dürfen.
Mit Fremdzuschreibungen. Kein Wunder, gibt es dieses

Entfremdungsgefühl dem eigenen Körper gegenüber. Daraus

zu schliessen, dass ich ein Mann sei, ist mir zu einfach.» Sie

erinnert sich an die Gefühle, die sie am Ende der Pubertät
hatte: «Ich dachte, ich kann keine Frau sein. Aber der zweite
Gedanke war sofort: Wer zum Teufel bestimmt denn das?»

Männer sind neutral
Frauen gälten in unserer Gesellschaft seit je als «das andere»,

sagt Naima. «Der Mann ist das Normale, das Neutrale, und
lange habe ich mich nach dieser Neutralität gesehnt.» Sie

hasste es, wenn Frauen in Interviews gefragt wurden, wie
sie dieses und jenes «als Frau» sehen. «Erst viel später
verstand ich, dass das Anerkennen eines anderen Blicks auch das

Resultat eines Kampfes war. Auch wenn ich ein gespaltenes
Verhältnis dazu habe. Als Frau zu leben, ist nicht einfacher,
aber möglicherweise spannender.»

Naima ist froh um alles, was nach «Brokeback Mountain»
passiert ist: «Etwa einen Monat nach dem Film merkte ich:
Wenn ich mich beim Sex als Mann denke, ist viel mehr möglich.

Ich kann zwar immer noch nicht so Sex haben, wie ich
es mir wünsche, aber die Blockade ist fast verschwunden. An
guten Tagen habe ich ein Vertrauen in meinen Körper, wie
ich es vorher nie hatte.»

Naima trägt kurze, schwarz gefärbte Haare und ein
Flanellhemd. Offensiver als früher kombiniert sie Männer- und
Frauenkleider, wie es ihr gerade gefällt. Oft wird sie für eine
Lesbe gehalten, manchmal auch für einen sehr jungen Mann.
Diese Konfusion ist ihr ganz recht.

Ihr langjähriger Freund unterstützt sie: «Er hat auch eine
schwule Seite. Das ist super.»

*Namen geändert

Bettina Dyttrich, 1979,

ist «Woz»-Redaktorin.

DAS TRANS*ABC
von NOEMI HEIM

-* ASEXUALITÄT
bezieht sich auf Personen, die kein Interesse

an oder Verlangen nach sexueller Interaktion verspüren.
Das heisst aber nicht, dass asexuelle Menschen keine romantische

Beziehung eingehen wollen. Asexualität kann nicht in

Zusammenhang mit dem zölibatären Lebensstil gebracht
werden, da dieser unabhängig vom sexuellen Verlangen
gewählt wird.

-> BISEXUALITÄT

auch Ambisexualität genannt, beschreibt die
sexuelle Orientierung von Menschen, die nicht nur ein

sexuelles, romantisches, emotionales und erotisches Verlangen

zu gegengeschlechtlichen Menschen haben, sondern
auch zum eigenen Geschlecht. Laut den zwei bahnbrechenden

Kinsey-Reports (1948 und 1955) sind 90 bis 95 Prozent
der Bevölkerung zu einem gewissen Grad bisexuell. Allen
Vorurteilen zum Trotz lebt die Mehrheit der bisexuellen
Menschen in festen Beziehungen und unterhält selten Beziehungen

zu beiden Geschlechtern gleichzeitig.

-> BUTCH
wird meist als Selbstdefinition genutzt und

steht im Zusammenhang mit dem Ausdruck — Femme. Butch

beschreibt eine lesbische Frau, die aufgrund ihres Verhaltens,

Kleiderstils und Haarschnitts sehr männlich wirkt. Sie

Owiderspricht damit dem — heteronormativen Frauenideal.
Die Gesellschaft nennt sie deswegen oft abschätzig «Kampf-
lesbe» oder «Mannsweib». Eine Butch hat manchmal eine
Femme als Partnerin und tritt meist als dominanter Teil auf.
Es gibt aber auch Butch-zu-Butch Beziehungen.

-» FEMME / LIPSTICK-LESBEN
sind frauenliebende Frauen, die durch ihr

feminines Aussehen eher dem heterosexuellen Frauenbild
entsprechen. Sie werden gerade wegen ihrer femininen Art oft
für — straight gehalten. Eine feminine lesbische Frau, die mit

einer Butch liiert ist, wird Femme genannt. Eine feminine
lesbische Frau, die sich jedoch feminine Partnerinnen
aussucht, wird Lipstick-Lesbe genannt.


	Diese Konfusion ist ihr ganz recht

