
Zeitschrift: Saiten : Ostschweizer Kulturmagazin

Herausgeber: Verein Saiten

Band: 18 (2011)

Heft: 201

Artikel: Die Kunst, den Schrecken zu bannen

Autor: Bossart, Rolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-884702

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-884702
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE KUNST,

DEN SCHRECKEN

ZU BANNEN
Ein Gespräch mit dem Kulturphilosophen Robert Pfaller über den

«St.Galler Theaterskandal», Opferrollen und ob es nicht besser wäre,

wenn Kunst nur unverbindliche Themen wählte.

Interkultur

VON ROLF BOSSART

Herr Pfaller, ich würde gerne mit Ihnen ein Gespräch über
Kunst, Politik und Öffentlichkeit fuhren anlässlich der
Aktionswochen «City of Change», deren Gast Sie am 3. Juni
sein werden. Aber lassen Sie mich zuerst die Vorgeschichte
des Projekts kurz zusammenfassen:

Ein allseits beliebter und engagierter Reallehrer wird
vom Vater einer Schülerin im Schulhaus erschossen. Der
Mörder flieht in seine Heimat nach Kosova, wo er gefasst
und wegen Totschlags verurteilt wird. Als Tatmotiv gibt er
an, der Lehrer habe die Familienehre beschmutzt, indem er
den Verdacht auf sexuellen Missbrauch in der Familie
geäussert habe. Der Täter kommt bald wieder frei. Ein zweiter
Prozess durch ein serbisches Gericht bringt erneut eine

Verurteilung wegen Totschlags. Nach abgesessener Strafe macht
der Täter wieder mit diversen Medienmeldungen auf sich
aufmerksam. Die Schweiz stellt ein Auslieferungsbegehren,
um ihm noch einmal den Prozess zu machen, unter anderem
auch in Sachen sexueller Missbrauch. Der Fall bleibt zehn

Jahre lang ein Dauerbrenner in den Schweizer Medien.
Nicht nur die Zeitungen, auch das Fernsehen berichten
mehrmals darüber. Einige der involvierten St. Gallerinnen
und St.Galler werden immer wieder zum Fall befragt und

geben Auskunft. Viel wird um die sogenannte Gewaltbereitschaft

diskutiert und die Integration von Kosovo-Albanern

oder allgemein von Ausländern fast automatisch mit
dem Fall verknüpft. Der «St.Galler Lehrermord», wie er
inzwischen überall genannt wird, ist gewissermassen ins
kollektive Unterbewusste der St.Galler Bevölkerung
eingebrannt. Diese notorische Präsenz und Unabgeschlossenheit
des Falles auf der einen Seite und die dauernde Verknüpfung
mit Fragen der Integration und der Stimmung gegenüber
Ausländern andererseits bewegen das International Institute
of Political Murder unter der Leitung von Milo Rau dazu,
die Integrations-Thematik und deren Verknüpfung mit dem
Lehrermord im Theater zur öffentlichen Disposition zu stellen.

In der Pressemeldung wird eine «theatrale Ausstellung»
angekündigt. Beabsichtigt ist, den Diskurs übers
Zusammenleben in der Stadt im Kontext dieses schrecklichen
Ereignisses und dessen traumatischer Folgen zu analysieren und
zu entwirren. Dazu kommt es nicht. In einer rasanten
Empörungswelle wird das Vorhaben durch Leser- und
Drohbriefe, Drohmails und Aufrufe von Gruppen, Parteien und
Privaten bereits eine Woche nach Ankündigung von der

Theaterleitung gestoppt.

31

SAITEN 1)5.11



Interkultur

sahen: Herr Pfaller, Sie haben sich in Ihrem Werk
immer wieder mit den Motiven für schwer
nachvollziehbare, mitunter auch irrationale Handlungen
auseinandergesetzt. Wie erklären Sie sich eine derartige

Reaktion der Leute im Fall dieses Theaterskandals?

ROBERT pfaller: Auf erster Ebene fallt mir dazu ein
ähnlicher Fall aus den USA ein. Die Medientheoretikerin
Jennifer Friedlander hat mehrere Kunstskandale dieser Art
untersucht. Bei einem Fall ging es um eine Kindsentführung
durch Jugendliche mit anschliessendem Mord, die mit Hilfe

einer Uberwachungskamera geklärt werden konnte. Das

betreffende Täterfoto ist damals tausendfach um die halbe
Welt gegangen, und der KünstlerJamie Wagg hat dieses Foto
für eine künstlerische Arbeit verwendet. Es ist auffällig, dass

niemand Anstoss daran genommen hat, dass dieses Foto in
den Zeitungen veröffentlicht wurde. Erst als es aufder Ebene

der Kunst auftauchte, hat das eine massenhafte Empörung
hervorgerufen.

Die Parallele ist verblüffend. Studenten der Uni
St.Gallen haben die Artikel im «St.Galler Tagblatt»
gezählt, die sich in den letzten zehn Jahren mit dem
Lehrermord befassten. Sie kamen auf einen Durchschnitt

von ein bis zwei Artikel die Woche. Darüber
hat sich nie jemand aufgeregt.

Ich glaube, dass in diesen Fällen die Kunst als ein Medium
gesehen wird, das zu Unrecht versucht, sich mit solchen

Dingen zu befassen. Man sieht die Kunst nicht als ein
Terrain, auf dem man eine Auseinandersetzung führen,
Trauerarbeit leisten oder Faszinationsmomente bearbeiten kann.
Man müsste aber die Gegner dieses Theaterprojekts fragen,
ob es ihnen denn lieber wäre, wenn die Kunst solche Sachen

ignorierte. Soll die Kunst nur von unverbindlichen Themen
handeln, die lange vergessen oder weit weg sind?

In den Leser- und Drohbriefen sind es vor allem zwei
Positionen, die immer wiederholt werden. Zum
einen die Identifikation mit der Witwe des Lehrers,
der man so etwas nicht zumuten will, und zum anderen

der Vorwurfan den Künstler, er wolle sich mit
dem Leid anderer ins Rampenlicht setzen. Sie haben
in Ihrem Buch «Das schmutzige Heilige und die reine
Vernunft» daraufhingewiesen, dass die einzige Figur,
die in einer narzisstischen Gesellschaft einen positiven
Status hat, das erniedrigte und wehrlose Opfer ist.

Weil sich nur von ihm niemand in seiner Position
bedroht fühlen muss. Könnte auch hier so was
Ähnliches vorliegen?

Der Eindruck besteht. Wir haben im Moment oft die
Situation, wo unter Rücksichtnahme auf ein Opfer verhindert
wird, dass etwas zum Gegenstand einer öffentlichen
Auseinandersetzung wird. Ich glaube, dass dies die postmoderne
Konstellation ist im Kampf um Öffentlichkeit: Gesellschaftliche

Standards werden unter Berufung auf vermeintliche
Opfer liquidiert. Dabei muss man übrigens Acht geben, was

man da eigentlich den Opfern antut, ob nicht diese
Empfindsamkeit und seltsame Empathie ihnen gegenüber der
schlimmere Gewaltakt ist als das, was man ihnen ersparen
möchte.

Inwiefern?
Ein typisches Beispiel ist das Verbot, über irgendwen böse

Witze zu machen. Vor allem die Schwachen sollen davor

geschützt werden. Aber was macht uns so sicher, dass die
Schwachen so schwach sind, dass sie nicht fähig wären, den

Witzen der anderen mit vielleicht noch schmutzigeren Witzen

zu antworten? Werden sie nicht erst durch diese

Unterstellung schwach und verletzbar? Eine Politik, die eine
öffentliche Auseinandersetzung im Namen der Schwachen

verhindert, macht diese noch schwächer und legt sie darauf
fest. Sie dürfen dann gar keine Stärke zeigen, weil sie sonst
Gefahr laufen, das «Privileg» ihrer Schwäche zu verlieren.

Dagegen würde ich festhalten, dass keine emanzipatorische
Bewegung auf die Schwächen der Schwachen setzt, sondern
darauf, dass sie stärker werden. Befreit sind wir nicht, wenn
wir alle schwach sind, sondern wenn wir alle stark sind.

Man sieht die Kunst nicht
als ein Terrain, auf dem

man eine Auseinandersetzung
führen, Trauerarbeit leisten

oder Faszinationsmomente
bearbeiten kann.

Dass der ganze Theaterskandal auch ein gigantisches
Missverständnis war, konnte man daran sehen,
dass ein Theaterstück abgelehnt wurde, das gar nie

geplant oder angekündigt war. Angenommen, man
hätte dieses von den Leserbriefschreibern imaginierte
Stück tatsächlich vorgehabt — was wäre denn daran

so schlimm gewesen?
Da fragen Sie den Falschen. Wilhelm Teil zum Beispiel ist

ja auch die Inszenierung eines Mordes. Vielleicht zeigt sich

darin ein Bild von Kunst, das ihr gerne zubilligt, Denkmäler

zu setzen, aber nicht Schrecken zu bannen. Wir hatten
aber immer auch eine solche Kunst. Die Fratzen an den
Aussenwänden der Kathedralen hatten den Zweck, dass man
dem Schrecken, um ihn zu stoppen, ins Auge sehen kann
oder muss. Diese abwendende, apotropäische Funktion der
Kunst stösst immer wieder auf Misstrauen und wird allzu
oft missverstanden als eine, die dem Schrecken ein Denkmal
bauen will.

Daher wohl auch die Unterstellung,
der Künstler hätte seine Lust daran.

Oder auch einfach die Lust am Spektakel. Man kann auf
Sigmund Freud verweisen, der in seinem Buch «Totem und
Tabu» den Empörungsmechanismus bei einem Tabubruch
beschreibt. Geschieht ein solcher, kann die heftige Abwehr
der einen als Versuch identifiziert werden, die eigene Lust,
etwas Ähnliches zu tun, zu leugnen und abzuschütteln. Diese

Versuchung kann nur mit einer Zwangshandlung abgewehrt
werden, die einerseits etwas gegen das Phänomen tut und
andererseits genau diesem Phänomen zum Durchbruch
verhilft — etwa, indem man einen Mörder ermordet oder indem
man einen Homosexuellen homosexuell vergewaltigt. Ich
würde also vermuten, dass die Leute, die dem Theater
vorwerfen, ein Spektakel zu machen, gerade durch die Art und
Weise ihres Widerstands selber eines erzeugen.

Das könnte auch erklären, weshalb man versucht
hat, die befürchtete lustvolle Beschäftigung mit
einem Mord durch eine Morddrohung zu verhindern.
Das «St.Galler Tagblatt» hob bereits am dritten



Interkultur

Tag nach der Ankündigung den Mahnfinger mit
dem Titel «Kultur darf nicht alles» und meinte wohl
die Kunst. Stand hier tatsächlich die Freiheit der
Kunst auf dem Prüfstand?

So aus der Ferne kann ich das real nicht beurteilen. Aber
mich würde interessieren, ob es denn nicht auch den Teil der
Öffentlichkeit gab, der sagte, das ist zwar ein heikles Thema,
aber wichtig genug, um gerade die Schwierigkeiten im
Integrationsdiskurs öffentlich zu machen?

Einige wenige im privaten Rahmen oder auch mal ein
Interventionsversuch hinter den Kulissen. Öffentlich
aber geschah praktisch nichts in die Richtung.

Schlingensiefhätte wahrscheinlich daraufhin versucht, eine

Volksabstimmung zu machen. Welche Themen darf die
Kunst im Kanton in Zukunft behandeln? Und man hätte
ankreuzen können: a) sexueller Missbrauch, b) politische
Intrige und so weiter.

Es gibt bei Ihnen den Satz: «Das Feld der Ideologie,
auf dem die Kunst agiert, ist nicht durch Ideen,
sondern durch Identifizierung bestimmt.» Können
Sie dazu ein Beispiel geben? Was für eine Art
Identifizierung meinen Sie?

Ganz allgemein ist es wichtig, Ideologie nicht als die
Gesamtheit der Vorstellungen und Ideen zu begreifen, mit
denen wir die Welt betrachten, sondern eher als das System
von Selbstverständlichkeiten, die unsere Haltung und unser
Selbst- und Wunschbild bestimmen, wie wir uns in der Welt

gerne sehen. Deshalb muss man Ideologie nicht so sehr als

Weltanschauung begreifen, sondern eher als ein wunschgerechtes

Selbstbild — als eine von Wünschen und Alltagshandlungen

durchzogene Selbstverständlichkeit.

Ein Beispiel ist die Sarrazin-Debatte in Deutschland, bei der
ich mich immer gefragt habe, ob es wirklich die grösste
Sorge ist, die Türken könnten so dumm sein. Oder ob es

nicht viel eher eine Wunschbefurchtung ist; anstelle der

umgekehrten realen Befürchtung, die Türken könnten nicht so

dumm sein und den gesellschaftlichen Aufstieg schaffen.

Bezogen auf den Theaterskandal und die Identifizierung
heisst das: Immer wenn Leute aktiv werden und sich so

vehement zu einer Sache äussern, dann liegt dem eine

Identifizierung zugrunde. Alles, was uns zum Handeln treibt,
sind Identifizierungen. Oder anders gesagt, es sind jene
wunschgerechten Vorstellungen über die Welt, in denen wir
selbst wunschgerecht vorkommen.

Könnte man hier auch Ihren BegrifFder
paranoischen Einstellung gebrauchen? Ist es

das, was sich im Leserbriefschreiber äussert?

Der Leserbriefschreiber oder Blogger tritt in solchen Fällen
oft mit einem Handlungszwang auf. Die Vorstellung des

vollkommen hilflosen Opfers in Gefahr aktiviert seine paranoische

Vernunft, die auch eine Leitidee postmoderner Politik
ist. Und als Folge davon ist meist irgendein unbedingtes Verbot

oder ein Verzicht auf etwas gefordert, was Lebensqualität
ausmacht. Die Situation in St.Gallen würde ja sicher die

Möglichkeit bieten, relativierend und abwägend über solche

Dinge nachzudenken. In dem Moment aber, wo eine absolut

dringliche Gefahr beschworen wird, ist dies nicht mehr
möglich und auch nicht mehr nötig, denn damit erweist man
der eigenen Denkbequemlichkeit einen Dienst.

Rolf Bossart, 1970,

ist Publizist und Redaktor der
Zeitschrift «Neue Wege».

Der St.Galler Theaterskandal

- Chronologie einer

ereignisreichen Woche.

4. Mai 2010
Das Theater St. Gallen präsentiert den

neuen Spielplan 2010/11. Angekündigt
wird unter anderem auch eine «theatrale

Ausstellung» zu den Folgen des Lehrermords

in St.Gallen, bei der, so der
Pressetext, «auf der Basis einer dokumentarischen

Recherche der Frage nachgegangen

werden soll, wie dieser Vorfall der

Vergangenheit die Gegenwart noch
immer beeinflusst».

5. Mai
Die St. Galler Medien bringen die

Ankündigung aufdie Titelseite:
«Nicht schon wieder!» («Blick am
Abend»), «Lehrermord wird Bühnenstück»

(«St.Galler Tagblatt»).

6. Mai
Der künstlerische Leiter Milo Rau

reagiert im Tagblatt auf erste Befürchtungen.

Nicht das Kriminalistische,
sondern das Gesellschaftspolitische stehe

im Fokus der geplanten Recherchen
und Diskussionen.

7. Mai
Das «St. Galler Tagblatt» bringt auf der
Titelseite die Schlagzeile: «Theater
St. Gallen will Lehrermord-Stück
überdenken». AufSeite 29 heisst es: «Kultur
darfnicht alles», und der Medienrechtler
Peter Studer gibt aus Sicht des

Persönlichkeitsschutzes eine BedenklichkeitSr
erklärung ab. In den Leserbriefspalten
hagelt es Empörung.

8. Mai
Der Fall erlangt nationales Interesse.

Es gibt Berichte im «Tages-Anzeiger»,
der «Basler Zeitung», der «Luzerner

Zeitung», der «Südostschweiz», der

«Thurgauer Zeitung» und des «Werden-

berger und Obertoggenburgers». In allen
Berichten wird das Vorhaben als

Theaterstück bezeichnet und Fragen des

Persönlichkeitsschutzes erörtert. Der
gesellschaftspolitische Fokus wird kaum zum
Thema. Die Witwe des ermordeten
Lehrers bittet im «St.Galler Tagblatt» darum,

das «Sensationsprojekt» zu stoppen.

10. Mai
Im «Tagblatt» werden Leserbriefe gegen
das Projekt veröffentlicht. Man wirft den
Verantwortlichen Provokation und
Sensationslust vor. Milo Rau wird im «Tagblatt»
als «Kopf des Tages» porträtiert und
versucht, das Missverständnis nochmals
aufzuklären. Der Saitenblog veröffentlicht
eine Kritik am Verhalten der Medien und
den Motiven der Leserbriefschreiber. Die
CVP/EVP-Fraktion fordert in einem
offenen Brief den Verzicht auf das Projekt.

h. Mai
Die Leserbriefspalten im «Tagblatt» sind
wieder voll. Die «NZZ» bringt einen

grösseren Hintergrundartikel. Die
Theater-Verantwortlichen haben seit der
Pressekonferenz Briefe und E-Mails mit
Beschimpfungen und Morddrohungen
erhalten. Der Druck ist gross. Das Theater

St.Gallen sagt das Stück ab. Die
Meldung findet rasante Verbreitung in
den Medien.

12. Mai
Die «St. Galler Nachrichten» bringen
einen besonnenen und klugen
Kommentar, auf den eine kritische
Medienöffentlichkeit die ganze Woche
vergeblich gewartet hat. (rb)

33

SAITEN 05.11


	Die Kunst, den Schrecken zu bannen

