Zeitschrift: Saiten : Ostschweizer Kulturmagazin
Herausgeber: Verein Saiten

Band: 18 (2011)

Heft: 201

Artikel: Einen inklusiveren Kulturbegriff entwickeln!
Autor: Holder, Patricia

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-884696

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-884696
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

EINEN INKLUSIVEREN
KULTURBEGRIFF ENTWICKELN

Das Programm «Interkultur» von Mark Terkessidis fordert eine
«radikale interkulturelle Offnungy. Ein Gespriach mit dem Autor iiber Auslinder-
stimmrecht, sein Amiisement im Theater und Neoliberalismus.

VON PATRICIA HOLDER

SAITEN: Sie waren in den letzten Wochen von Stadt-

theater zu Stadttheater unterwegs. Woher kommt

das grosse Interesse am Thema Interkultur?
MARK TERKESSIDIS: Naja, einerseits gibt es tatsichlich ein
genuines Interesse, auf die Verinderungen in der Stadtge-
sellschaft zu reagieren. Diesen Prozess hat man ja mitbekom-
men, und man fingt jetzt an nachzudenken, wie man die
Vielfalt, die man beobachtet hat, genauer in den Blick neh-
men kann. Andererseits suchen die meisten Theater auch
nach einer neuen Legitimation: Das Theater als Ort der
Aufklirung, der Emanzipation, die moralische Anstalt, das
biirgerliche Haus und so weiter, all diese Kategorien inklu-
sive Avantgarde kommen zunehmend ins Schwimmen, und
man weiss nicht mehr genau, was diese Kunst eigentlich will,
die man dort betreibt. Die Theater stehen auch von aussen
unter Druck: In Zeiten zunehmender Finanzknappheit wer-
den einerseits Kiirzungen, andererseits aber auch neue Auf-
gaben an sie herangetragen, und da sieht man im Programm
«Interkultur» eine neue Legitimationsstrategie — fiir die
Kunst wie auch gegeniiber den Anspriichen von kommu-
naler oder staatlicher Seite.

In Threm Buch kommt auch Thr Vater vor, der mit
dem Theater schlechte Erfahrungen gemacht hat.
Geht es Thnen da besser?
Also, es ist sicher nicht so, dass ich gar nicht ins Theater
gehen wiirde. Ob ich mich da immer gut unterhalte, weiss

Bild: pd

ich nicht genau. Ich habe schon deswegen manchmal Pro-
bleme mit dem Amiisement, weil diese Raume so wahnsin-
nig beengt sind. Dann habe ich lange in K6ln gelebt, wo das
Theater eine sehr konservative Angelegenheit gewesen ist.
Das ist in Berlin anders. Aber ich finde, man kann die Ver-
inderung und die Reflexionen noch weitertreiben.

Das erste Kapitel von «Interkultur» beginnt mit einem

Blick aus Threm Fenster in Kreuzberg. War Berlin

wichtig fuir das Buch?
Gute Frage. Es gibt eine personliche Erfahrung, die sicher
mit dem Umzug nach Berlin zu tun gehabt hat: die Geburt
meines Sohnes, die einen zwangsldufig mit sehr vielen un-
terschiedlichen Leuten in Kontakt bringt — viel mehr, als
wenn man keine Kinder hat. Den Blick aus dem Fenster
hitte ich aber in einem anderen Viertel in Koln oder Stuttgart
oder Gott weiss wo genauso werfen konnen. Nun habe ich
in K6ln in einem Viertel gewohnt, welches das genaue Ge-
genteil von Kreuzberg war. Und diese Konfrontation spielt
im Buch auch eine gewisse Rolle. Also personliche Erfah-
rungen moglicherweise ja, aber es hingt nicht an Berlin.

Anders gefragt: Milo Rau, der Sie fiir «City of
Change» im Mai nach St.Gallen eingeladen hat, lebt
ebenfalls in Berlin. Dort wirbt die Wirtschafts-
forderungsgesellschaft Berlin Partner seit 2008 mit
einer Marketingkampagne gleichen Namens.

SAITEN 05.11



SAITEN 05.11

Ist die Grossstadt ein notwendiger Bezugspunkt

tiir ein Projekt, das sich mit Wandel beschiftigt?
Ich weiss nicht, ob es an der Grosse liegt. Es gibt in Deutsch-
land Stidte wie meinetwegen Solingen oder Hagen oder
Heilbronn oder wie sie alle heissen, die, was ihre Vielheit
betrifft, ohne Probleme mit Berlin oder Koln konkurrieren
kénnten. Die Frage ist, sind sie in der Lage, dieses Potenzial
und die Verbindungslinien, die in alle Welt fithren, auch zu
nutzen? Diese Stadte kénnten sich genauso gut als City of
Change in den Mittelpunkt stellen und sagen, wir machen
jetzt, meinetwegen auch im Sinne von Stadtemarketing, eine
Kampagne, wo wir uns als Speerspitze der Diversity in
Deutschland oder der Schweiz oder Europa begreifen — das
wire im Grunde kein Problem, sie tun es nur nicht.

«City of Change» fragt nach politischen Gestaltungs-
moglichkeiten. Sie haben in Deutschland Anfang
2000 dhnliche Forderungen nach einem Wahlrecht
flir Migrantinnen und Migranten formuliert. Was hat
sich dort seither verindert?
Das sind vor allem zwei Dinge: 1998 die Anerkennung, dass
Deutschland de facto ein Einwanderungsland ist, und 2000
eine Reform des Staatsangehorigkeitsrechts. Man kann lan-
ge diskutieren, dass diese Reform nicht weit genug gegangen
ist. Aber es war eine substanzielle Anderung insofern, dass
in Deutschland geborene Kinder, deren Eltern eine be-
stimmte Zeit dort gelebt haben, die deutsche Staatsangeho-
rigkeit jetzt automatisch bekommen. Das hat vieles verin-
dert. Gleichzeitig gibt es in Deutschland sieben Millionen
Menschen mit einem auslindischen Pass und einer durch-
schnittlichen Aufenthaltsdauer von 17,7 Jahren. Ein Witz
eigentlich, dass die immer noch Auslander sind. Auch, dass
es, dhnlich wie in der Schweiz, eine Sondergesetzgebung
gibt flir eine bestimmte Gruppe der Gesellschaft, ist mit
Demokratie nicht wirklich zu vereinbaren.

Im Herbst gab es in den Kantonen Basel-Stadt und
Bern Abstimmungen tiber ein sogenanntes Auslin-
derstimmrecht. Das wurde mit einer Wahlbeteiligung
von unter finfzig Prozent hoch abgelehnt.
Es ist eben ein Fehler, dartiber abstimmen zu lassen. Es gibt
unveriusserliche Rechte, und die Tatsache, wer dazugehort
und wer nicht, kann kein Gegenstand von Abstimmungen
sein. Wirtschaftsminister Rainer Briiderle hat kiirzlich in
einem Interview gesagt, wer hier hingehdrt und wer nicht,
das bestimmt der Bundestag. Das ist falsch. In Deutschland
gibt es Anspruchseinbtirgerungen, und dafiir muss es trans-
parente Regeln geben, die nicht verhandelbar sind. Diese
Art von Abstimmungen widerspricht meiner Vorstellung
von Demokratie.

Man musste also eher diskutieren, was

Demokratie eigentlich bedeutet?
Ja, klar. Was unveriusserliche Rechte sind. Und welche
Rechte in einer zunehmend mobilen Gesellschaft an den
Wohnort-gekoppelt sind. Da, wo ich besteuert werde, miiss-
te ich eigentlich auch Rechte haben — no taxation without
representation, das ist eine alte Forderung der USA. Ich habe
zum Beispiel eine Zweitwohnung in Kdln, fiir die mich die
Stadt KoIn besteuert. Gleichzeitig darf ich in Koln aber nicht
wihlen. Was verrtickt ist, denn wenn ich Steuern bezahle in
Koln, bedeutet es ja, ich bin da irgendwie. Das Problem
betrifft auch tber die Landesgrenzen hinaus immer mehr
Leute. Man kénnte mit viel mehr Fantasie tiberlegen, wie
man diese Dinge pragmatisch regelt, auch in dem Sinne, dass

17

Leute kurzfristig partizipieren kdnnen, wenn sie irgendwo
sind. Wir wissen, dass immer weniger Leute zu Wahlen ge-
hen, weil sie von den Wahlen sowieso nichts mehr erwarten.
Und es gibt immer mehr Leute, die sich fiir den Streichel-
zoo um die Ecke einsetzen. In ihrer Nahumgebung, wo sie
das Gefiihl haben, auch etwas zuriickzubekommen, einen
Spielplatz oder ein Kulturzentrum oder was weiss ich, sind
die Leute stark bereit, sich zu engagieren. Aber nicht fiir
Wahlen.

Ihr Buch setzt bei der Kultur an.

Die alte Idee von interkultureller Offnung hat nur ganz be-
stimmte Institutionen einbezogen — die Sozialdienste, das
Gesundheitssystem und die Verwaltung. Da dachte man, das
sind die Institutionen, die mit Migranten zu tun haben, und
man stattet dann den einheimischen Mitarbeiter mit inter-
kultureller Kompetenz aus, damit das Ganze ein bisschen
besser liuft. Interkulturelle Offnung beinhaltet aber viel
mehr, die Verinderung der Organisationskultur, des Perso-
nalbestands et cetera. Auch der Kulturbereich, also das, was
in Deutschland weiterhin wahlweise als etwas sehr Deutsches
oder aber sehr Internationales wahrgenommen wird, braucht
interkulturelle Offnung. Die Kultur ist ein Bereich, in dem
sehr stark tiber das Selbstverstindnis einer Gesellschaft ver-
handelt wird. Wenn es darum geht, die letzten Reste von
Nation zu definieren, dann geht es immer um unsere Spra-
che und unsere Kultur. Gerade die Kulturinstitutionen in
ihrer Dynamik wiren doch in der Lage, einen anderen Kul-
turbegriff zu entwickeln, einen inklusiveren, relationaleren.
Wir stehen da noch vor einer Aufgabe, weil wir im Grunde
die ganze Diskussion iiber kulturelle Diversitit wahlweise
aus Grossbritannien oder den USA importiert haben.

Wie verhilt sich Diversitit zur Interkultur?

Diversitit, Vielheit, ist eigentlich mehr eine Bestandsauf-
nahme. Und Interkultur ist ein strategisches Programm mitt-
lerer Reichweite, mit dem man die Institutionen der Gesell-
schaft auf diese Zustandsbeschreibung hin abklopft: Sind
diese Institutionen so, dass sie der neuen Vielheit der Ge-
sellschaft gerecht werden? Im Englischen wire das der Un-
terschied zwischen diversity mit kleinem D und mit grossem
D — Diversity mit grossem D wire das, was ich, weil es den
Begriff schon gab, Interkultur nenne.

Der Begriff Diversity ist ja recht unbeliebt bei

den Linken. Da geht es um die Okonomisierung

von Differenz bezichungsweise um den Neo-

liberalismus.
Der Neoliberalismus ist ja nicht nur ein Programm zur Her-
stellung von Ungleichheit, sondern hat auch spezifische
Gerechtigkeitsvorstellungen, namlich dass im rat race der
Konkurrenz alle die gleichen Voraussetzungen haben mtis-
sen, damit sie miteinander konkurrieren konnen. Diese Vo-
raussetzungen muss ich aber herstellen. Auf der anderen
Seite geht es um Eigenverantwortung, und die kann ich
nicht fordern und gleichzeitig total autoritire Strukturen
aufrechterhalten, wie das die Konservativen in Deutschland
oder in der Schweiz gerne hitten. Ich bin kein Anhinger
neoliberaler Politik, ich sehe aber, dass die Linke in Deutsch-
land schon vor zehn Jahren geschrien hat, alles ist neoliberal,
alles ist neoliberal, und dass es auch Entwicklungen in diese
Richtung gibt, Deutschland aber trotzdem ein Land ist, das
extrem stark von neofeudalen Strukturen bestimmt ist. Und
da kann ich den Neoliberalismus als Argument benutzen,
indem ich sage, gut, wir akzeptieren die Konkurrenz, aber

Interkultur



VIEQEHEEt K

vision care center | st.gallen

CLARK GABLE AND
AUDREY HEPBURN

fhossc ot Voioics ST el ol ) e
msousmu|wﬂzzasws| info@viegener.ch | www.viegener.ch

brockenhé\us

STIFTUNG TOSAM

> \ “ = Mi-Fr 14-18 Uhr, Sa 9—16 Uhr
% i Taastrasse 11,9113 Degersheim
D L 9m3 Degersheim

solitlidenstrasse 2 9012 st.gallen SChnlttSte"
telefon 071 278 14 40 fax 071 278 14 43
blumen@schnittstell.ch




SAITEN 05.11

Da, wo ich besteuert
werde, misste ich auch
Rechte haben — no taxation
without representation,
das ist eine alte Forderung

der USA.

dann kann es nicht sein, dass ihr den ganzen Tag Leistung
predigt, diese Leistung aber egal ist, wenn Leute eine be-
stimmte soziale oder ethnische Herkunft haben. Und ihr
euch die Posten in bestimmten Bereichen ohne Leistung
zuschiebt.

Ein typischer Kritikpunkt an dieser Argumentation

bezicht sich auf die soziookonomische Situation und

ihren Einfluss auf die Zugangsmoglichkeiten.
In den USA ist es eine vieldiskutierte Frage, ob und inwiefern
Diversity-Programme den Klassenhintergrund berticksich-
tigen und in der Lage sind, soziale Ungerechtigkeiten zu
bekdmpfen. Wenn jemand von vornherein keinen Zugang
hat, kann man natiirlich viele Diversity-Programme machen.
Ich habe Schwierigkeiten, das stindig gegeneinander auszu-
spielen. Interkultur behandelt ein spezifisches Problem und
macht Vorschlige, wie man dieses im institutionellen Kom-
plex angehen kann. Natiirlich beantwortet das erstmal nicht
die Frage, wie ich soziale Ungerechtigkeiten in der Gesell-
schaft im Ganzen beseitigen kann. Nur sollte man sich auch
im Klaren sein, dass die Beseitigung von Ungerechtigkeiten
nicht zwanggslaufig die Probleme 16st, die das Programm In-
terkultur adressiert. Diskussionen, dass etwa der Integrati-
onsbegriff normativ aufgeladen ist, gibt es seit den siebziger
Jahren. Oder Gleichheit: Das ist doch kein leerer Begriff.
Gleichheit setzt ja eine Idee davon voraus, auf welcher Ebe-
ne man sich gleich sein soll. Und dann kann es natiirlich auch
sein, dass das die deutsche mittelstindische Norm ist. Da
verbirgt sich aber schon ein Prozess der Ausgrenzung und
auch des Scheiterns, weil denen, die sich anpassen sollen,
natiirlich immer wieder klar gemacht wurde, wie defizitir
sie eigentlich sind, wihrend das, was sie mitbringen, tiber-
haupt keine Wertschitzung erfihrt. Und in diese Liicke stOsst
das Programm «Interkultur», das sagt, okay, wir kénnen die
Gleichheitsdiskussion fithren. Aber diese Diskussion wird uns
nicht erspart bleiben.

In St.Gallen gibt es ab diesem Sommer ein Solidari-
tatshaus — ein offenes Haus fuir alle, das auch Beratun-
gen flir Fliichtlinge und einen Mittagstisch fiir Leute
mit wenig Geld anbietet. Funktioniert Solidaritit
heute noch?
Darauf kann ich nur eine spontane Antwort geben. Die
Deutschen beispielsweise sind weiterhin sehr an Solidaritit
interessiert oder zumindest daran, den bertihmten sozialen
Frieden zu erhalten. Man kann immer wieder Leute damit
ansprechen, dass andere Leute nicht arm werden diirfen — da
sind alle dagegen. Auf der anderen Seite, und das ist tatsich-
lich Teil einer neoliberalen Politik, sagt man im Grunde ja,
alle Individuen konkurrieren miteinander, und wer auf der
Strecke bleibt, ist selbst schuld. Da schligt dieses Moment

19

von Solidaritit um. Man mochte zwar nicht, dass Leute arm
werden, findet es aber eine Frechheit, wenn Leute arm sind.
Ich glaube, man muss sich ziemlich gut tberlegen, wie man
diese Ambivalenz politisch adressiert. Die deutsche Mittel-
schicht hat nicht ganz zu Unrecht das Gefiihl, sie miisse fur
alles bezahlen; das sind die Leute mit den meisten Steuerbe-
lastungen, die miissen sowohl fiir die Finanzkrise als auch fiir
Hartz IV bezahlen. Und die sind dann ununterbrochen em-
port, weil sie das Gefiihl haben, das Geld werde ihnen aus
der Tasche geleiert und anderen gegeben, wechselweise den
Reichen und den Armen. Da muss man irgendwie rein und
eine neue Idee von Solidaritit entwickeln. Und dann gibt es
natiirlich eine traditionelle Mittelschicht, die vor allem — das
hat die Sarrazin-Debatte gezeigt — mit sich selbst solidarisch
ist. Die auf jeden Fall verhindern mochte, dass zu viele Leu-
te dazukommen, die mit ihr konkurrieren. Das ist ein Phi-
nomen, das man in der Schweiz kennt, dass es in zunehmen-
dem Masse eine hochqualifizierte Einwanderung gibt, und
dass man sich gegen diese Leute wendet, weil man das Gefiihl
hat, okay, die sind eine direkte Konkurrenz, die will man
nicht da haben. Das ist wieder der Bereich der alten Seilschaf-
ten, wo Privilegien verteidigt werden und es auch eine Idee
von Solidaritit gibt, die aber eben das Netzwerk betrifft. Ich
glaube, ich finde es recht erbiarmlich, wie teilweise die Idee
der Solidaritit einfach fortgeschrieben wird, weil man sich
da etwas flexibler drauf einstellen miisste.

Was wohl mit einem anderen Bild derer zu tun
haben miisste, mit denen man solidarisch wird.
Ja, aufjeden Fall. Ein Teil dieser Solidaritit, und da sind wir
wieder bei der Norm und der Abweichung, bestand darin,
dass man mit den armen Opfern solidarisch gewesen ist.
Wenn die armen Opfer plotzlich keine Opfer mehr sind,
wenn sie wahlweise kriminell oder korrupt sind oder An-
spriiche stellen, dann geht die Post ab. Fliichtlinge sind
Menschen mit einem teilweise erheblichen Horizont; die
wollen was anderes von ihrem Leben und die wollen wo-
anders hin. Es interessiert mich am Ende gar nicht, ob deren
Geschichte von politischer Verfolgung stimmt oder nicht
stimmt. Genauso interessiert es mich nicht, ob ein Jugend-
licher, der hier aufgewachsen ist, besonders kriminell ist
oder nicht. Das ist ein Problem unserer Gesellschaft, das
konnen wir nicht einfach abschieben. Diese angebliche
Macht, sich die «guten Subjekte» auszusuchen, hat man
lingst nicht mehr. Ich muss mit einer Gesellschaft rechnen,
in der die Leute, mit denen ich solidarisch bin, mir niher
und ferner zugleich sind.

Patricia Holder, 1977,

ist Kulturwissenschaftlerin und
arbeitet am Soziologischen
Seminar der HSG.

Interkultur



	Einen inklusiveren Kulturbegriff entwickeln!

