
Zeitschrift: Saiten : Ostschweizer Kulturmagazin

Herausgeber: Verein Saiten

Band: 18 (2011)

Heft: 201

Artikel: Einen inklusiveren Kulturbegriff entwickeln!

Autor: Holder, Patricia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-884696

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-884696
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Interkultur

EINEN INKLUSIVEREN

KULTURBEGRIFF ENTWICKELN!
Das Programm «Interkultur» von Mark Terkessidis fordert eine

«radikale interkulturelle Öffnung». Ein Gespräch mit dem Autor über Ausländer¬

stimmrecht, sein Amüsement im Theater und Neoliberalismus.
VON PATRICIA HOLDER

Bild: pd

Saiten: Sie waren in den letzten Wochen von
Stadttheater zu Stadttheater unterwegs. Woher kommt
das grosse Interesse am Thema Interkultur?

mark terkessidis: Naja, einerseits gibt es tatsächlich ein

genuines Interesse, auf die Veränderungen in der
Stadtgesellschaft zu reagieren. Diesen Prozess hat man ja mitbekommen,

und man fängt jetzt an nachzudenken, wie man die

Vielfalt, die man beobachtet hat, genauer in den Blick nehmen

kann. Andererseits suchen die meisten Theater auch
nach einer neuen Legitimation: Das Theater als Ort der

Aufklärung, der Emanzipation, die moralische Anstalt, das

bürgerliche Haus und so weiter, all diese Kategorien inklusive

Avantgarde kommen zunehmend ins Schwimmen, und
man weiss nicht mehr genau, was diese Kunst eigentlich will,
die man dort betreibt. Die Theater stehen auch von aussen

unter Druck: In Zeiten zunehmender Finanzknappheit werden

einerseits Kürzungen, andererseits aber auch neue
Aufgaben an sie herangetragen, und da sieht man im Programm
«Interkultur» eine neue Legitimationsstrategie - für die
Kunst wie auch gegenüber den Ansprüchen von kommunaler

oder staatlicher Seite.

In Ihrem Buch kommt auch Ihr Vater vor, der mit
dem Theater schlechte Erfahrungen gemacht hat.

Geht es Ihnen da besser?

Also, es ist sicher nicht so, dass ich gar nicht ins Theater
gehen würde. Ob ich mich da immer gut unterhalte, weiss

ich nicht genau. Ich habe schon deswegen manchmal
Probleme mit dem Amüsement, weil diese Räume so wahnsinnig

beengt sind. Dann habe ich lange in Köln gelebt, wo das

Theater eine sehr konservative Angelegenheit gewesen ist.
Das ist in Berlin anders. Aber ich finde, man kann die
Veränderung und die Reflexionen noch weitertreiben.

Das erste Kapiitel von «Interkultur» beginnt mit einem
Blick aus Ihrem Fenster in Kreuzberg. War Berlin
wichtig für das Buch?

Gute Frage. Es gibt eine persönliche Erfahrung, die sicher
mit dem Umzug nach Berlin zu tun gehabt hat: die Geburt
meines Sohnes, die einen zwangsläufig mit sehr vielen
unterschiedlichen Leuten in Kontakt bringt - viel mehr, als

wenn man keine Kinder hat. Den Blick aus dem Fenster
hätte ich aber in einem anderen Viertel in Köln oder Stuttgart
oder Gott weiss wo genauso werfen können. Nun habe ich
in Köln in einem Viertel gewohnt, welches das genaue
Gegenteil von Kreuzberg war. Und diese Konfrontation spielt
im Buch auch eine gewisse Rolle. Also persönliche
Erfahrungen möglicherweise ja, aber es hängt nicht an Berlin.

Anders gefragt: Milo Rau, der Sie für «City of
Change» im Mai nach St. Gallen eingeladen hat, lebt
ebenfalls in Berlin. Dort wirbt die Wirtschafts-
torderungsgesellschaft Berlin Partner seit 2008 mit
einer Marketingkampagne gleichen Namens.

16

SAITEN 1)5.11



1st die Grossstadt ein notwendiger Bezugspunkt
für ein Projekt, das sich mit Wandel beschäftigt?

Ich weiss nicht, ob es an der Grösse liegt. Es gibt in Deutschland

Städte wie meinetwegen Solingen oder Hagen oder
Heilbronn oder wie sie alle heissen, die, was ihre Vielheit
betrifft, ohne Probleme mit Berlin oder Köln konkurrieren
könnten. Die Frage ist, sind sie in der Lage, dieses Potenzial
und die Verbindungslinien, die in alle Welt fuhren, auch zu
nutzen? Diese Städte könnten sich genauso gut als City of
Change in den Mittelpunkt stellen und sagen, wir machen

jetzt, meinetwegen auch im Sinne von Städtemarketing, eine

Kampagne, wo wir uns als Speerspitze der Diversity in
Deutschland oder der Schweiz oder Europa begreifen — das

wäre im Grunde kein Problem, sie tun es nur nicht.

«City of Change» tragt nach politischen
Gestaltungsmöglichkeiten. Sie haben in Deutschland Anfang
2000 ähnliche Forderungen nach einem Wahlrecht
für Migrantinnen und Migranten formuliert. Was hat
sich dort seither verändert?

Das sind vor allem zwei Dinge: 1998 die Anerkennung, dass

Deutschland de facto ein Einwanderungsland ist, und 2000
eine Reform des Staatsangehörigkeitsrechts. Man kann lange

diskutieren, dass diese Reform nicht weit genug gegangen
ist. Aber es war eine substanzielle Änderung insofern, dass

in Deutschland geborene Kinder, deren Eltern eine
bestimmte Zeit dort gelebt haben, die deutsche Staatsangehörigkeit

jetzt automatisch bekommen. Das hat vieles verändert.

Gleichzeitig gibt es in Deutschland sieben Millionen
Menschen mit einem ausländischen Pass und einer
durchschnittlichen Aufenthaltsdauer von 17,7 Jahren. Ein Witz
eigentlich, dass die immer noch Ausländer sind. Auch, dass

es, ähnlich wie in der Schweiz, eine Sondergesetzgebung
gibt für eine bestimmte Gruppe der Gesellschaft, ist mit
Demokratie nicht wirklich zu vereinbaren.

Im Herbst gab es in den Kantonen Basel-Stadt und
Bern Abstimmungen über ein sogenanntes
Ausländerstimmrecht. Das wurde mit einer Wahlbeteiligung
von unter fünfzig Prozent hoch abgelehnt.

Es ist eben ein Fehler, darüber abstimmen zu lassen. Es gibt
unveräusserliche Rechte, und die Tatsache, wer dazugehört
und wer nicht, kann kein Gegenstand von Abstimmungen
sein. Wirtschaftsminister Rainer Brüderle hat kürzlich in
einem Interview gesagt, wer hier hingehört und wer nicht,
das bestimmt der Bundestag. Das ist falsch. In Deutschland
gibt es Anspruchseinbürgerungen, und dafür muss es

transparente Regeln geben, die nicht verhandelbar sind. Diese
Art von Abstimmungen widerspricht meiner Vorstellung
von Demokratie.

Man miisste also eher diskutieren, was
Demokratie eigentlich bedeutet?

Ja, klar. Was unveräusserliche Rechte sind. Und welche
Rechte in einer zunehmend mobilen Gesellschaft an den
Wohnort gekoppelt sind. Da, wo ich besteuert werde, müss-

te ich eigentlich auch Rechte haben — no taxation without
representation, das ist eine alte Forderung der USA. Ich habe

zum Beispiel eine Zweitwohnung in Köln, fur die mich die
Stadt Köln besteuert. Gleichzeitig darf ich in Köln aber nicht
wählen. Was verrückt ist, denn wenn ich Steuern bezahle in
Köln, bedeutet es ja, ich bin da irgendwie. Das Problem
betrifft auch über die Landesgrenzen hinaus immer mehr
Leute. Man könnte mit viel mehr Fantasie überlegen, wie
man diese Dinge pragmatisch regelt, auch in dem Sinne, dass

Interkultur

Leute kurzfristig partizipieren können, wenn sie irgendwo
sind. Wir wissen, dass immer weniger Leute zu Wahlen
gehen, weil sie von den Wahlen sowieso nichts mehr erwarten.
Und es gibt immer mehr Leute, die sich für den Streichelzoo

um die Ecke einsetzen. In ihrer Nahumgebung, wo sie

das Gefühl haben, auch etwas zurückzubekommen, einen
Spielplatz oder ein Kulturzentrum oder was weiss ich, sind
die Leute stark bereit, sich zu engagieren. Aber nicht für
Wahlen.

Ihr Buch setzt bei der Kultur an.
Die alte Idee von interkultureller Öffnung hat nur ganz
bestimmte Institutionen einbezogen - die Sozialdienste, das

Gesundheitssystem und die Verwaltung. Da dachte man, das

sind die Institutionen, die mit Migranten zu tun haben, und
man stattet dann den einheimischen Mitarbeiter mit
interkultureller Kompetenz aus, damit das Ganze ein bisschen
besser läuft. Interkulturelle Öffnung beinhaltet aber viel
mehr, die Veränderung der Organisationskultur, des

Personalbestands et cetera. Auch der Kulturbereich, also das, was
in Deutschland weiterhin wahlweise als etwas sehr Deutsches
oder aber sehr Internationales wahrgenommen wird, braucht
interkulturelle Öffnung. Die Kultur ist ein Bereich, in dem
sehr stark über das Selbstverständnis einer Gesellschaft
verhandelt wird. Wenn es darum geht, die letzten Reste von
Nation zu definieren, dann geht es immer um unsere Sprache

und unsere Kultur. Gerade die Kulturinstitutionen in
ihrer Dynamik wären doch in der Lage, einen anderen Kul-
turbegriff zu entwickeln, einen inklusiveren, relationaleren.
Wir stehen da noch vor einer Aufgabe, weil wir im Grunde
die ganze Diskussion über kulturelle Diversität wahlweise
aus Grossbritannien oder den USA importiert haben.

Wie verhält sich Diversität zur Interkultur?
Diversität, Vielheit, ist eigentlich mehr eine Bestandsaufnahme.

Und Interkultur ist ein strategisches Programm mittlerer

Reichweite, mit dem man die Institutionen der Gesellschaft

auf diese Zustandsbeschreibung hin abklopft: Sind
diese Institutionen so, dass sie der neuen Vielheit der
Gesellschaft gerecht werden? Im Englischen wäre das der
Unterschied zwischen diversity mit kleinem D und mit grossem
D - Diversity mit grossem D wäre das, was ich, weil es den

Begriff schon gab, Interkultur nenne.

Der BegriffDiversity ist ja recht unbeliebt bei
den Linken. Da geht es um die Ökonomisierung
von Differenz beziehungsweise um den
Neoliberalismus.

Der Neoliberalismus ist ja nicht nur ein Programm zur
Herstellung von Ungleichheit, sondern hat auch spezifische
Gerechtigkeitsvorstellungen, nämlich dass im rat race der
Konkurrenz alle die gleichen Voraussetzungen haben müssen,

damit sie miteinander konkurrieren können. Diese

Voraussetzungen muss ich aber herstellen. Auf der anderen
Seite geht es um Eigenverantwortung, und die kann ich
nicht fordern und gleichzeitig total autoritäre Strukturen
aufrechterhalten, wie das die Konservativen in Deutschland
oder in der Schweiz gerne hätten. Ich bin kein Anhänger
neoliberaler Politik, ich sehe aber, dass die Linke in Deutschland

schon vor zehn Jahren geschrien hat, alles ist neoliberal,
alles ist neoliberal, und dass es auch Entwicklungen in diese

Richtung gibt, Deutschland aber trotzdem ein Land ist, das

extrem stark von neofeudalen Strukturen bestimmt ist. Und
da kann ich den Neoliberalismus als Argument benutzen,
indem ich sage, gut, wir akzeptieren die Konkurrenz, aber



solitüdenstrasse 2 9012 st.gallen schnittstell
telefon 071 278 14 40 fax 071 278 14 43 gj

blumen@schnittstell.ch
fD
=3



Da, wo ich besteuert

werde, müsste ich auch
Rechte haben - no taxation

without representation,
das ist eine alte Forderung

der USA.

dann kann es nicht sein, dass ihr den ganzen Tag Leistung
predigt, diese Leistung aber egal ist, wenn Leute eine
bestimmte soziale oder ethnische Herkunft haben. Und ihr
euch die Posten in bestimmten Bereichen ohne Leistung
zuschiebt.

Ein typischer Kritikpunkt an dieser Argumentation
bezieht sich auf die sozioökonomische Situation und
ihren Einfluss auf die Zugangsmöglichkeiten.

In den USA ist es eine vieldiskutierte Frage, ob und inwiefern
Diversity-Programme den Klassenhintergrund berücksichtigen

und in der Lage sind, soziale Ungerechtigkeiten zu
bekämpfen. Wenn jemand von vornherein keinen Zugang
hat, kann man natürlich viele Diversity-Programme machen.
Ich habe Schwierigkeiten, das ständig gegeneinander
auszuspielen. Interkultur behandelt ein spezifisches Problem und
macht Vorschläge, wie man dieses im institutionellen Komplex

angehen kann. Natürlich beantwortet das erstmal nicht
die Frage, wie ich soziale Ungerechtigkeiten in der Gesellschaft

im Ganzen beseitigen kann. Nur sollte man sich auch

im Klaren sein, dass die Beseitigung von Ungerechtigkeiten
nicht zwangsläufig die Probleme löst, die das Programm
Interkultur adressiert. Diskussionen, dass etwa der Integrati-
onsbegriff normativ aufgeladen ist, gibt es seit den siebziger
Jahren. Oder Gleichheit: Das ist doch kein leerer Begriff.
Gleichheit setzt ja eine Idee davon voraus, aufwelcher Ebene

man sich gleich sein soll. Und dann kann es natürlich auch

sein, dass das die deutsche mittelständische Norm ist. Da
verbirgt sich aber schon ein Prozess der Ausgrenzung und
auch des Scheiterns, weil denen, die sich anpassen sollen,
natürlich immer wieder klar gemacht wurde, wie defizitär
sie eigentlich sind, während das, was sie mitbringen, überhaupt

keine Wertschätzung erfährt. Und in diese Lücke stösst

das Programm «Interkultur», das sagt, okay, wir können die
Gleichheitsdiskussion fuhren. Aber diese Diskussion wird uns
nicht erspart bleiben.

In St.Gallen gibt es ab diesem Sommer ein Solidaritätshaus

— ein offenes Haus für alle, das auch Beratungen

für Flüchtlinge und einen Mittagstisch für Leute
mit wenig Geld anbietet. Funktioniert Solidarität
heute noch?

Darauf kann ich nur eine spontane Antwort geben. Die
Deutschen beispielsweise sind weiterhin sehr an Solidarität
interessiert oder zumindest daran, den berühmten sozialen
Frieden zu erhalten. Man kann immer wieder Leute damit
ansprechen, dass andere Leute nicht arm werden dürfen - da

sind alle dagegen. Auf der anderen Seite, und das ist tatsächlich

Teil einer neoliberalen Politik, sagt man im Grunde ja,
alle Individuen konkurrieren miteinander, und wer auf der
Strecke bleibt, ist selbst schuld. Da schlägt dieses Moment

Interkultur

von Solidarität um. Man möchte zwar nicht, dass Leute arm
werden, findet es aber eine Frechheit, wenn Leute arm sind.
Ich glaube, man muss sich ziemlich gut überlegen, wie man
diese Ambivalenz politisch adressiert. Die deutsche Mittelschicht

hat nicht ganz zu Unrecht das Gefühl, sie müsse für
alles bezahlen; das sind die Leute mit den meisten
Steuerbelastungen, die müssen sowohl für die Finanzkrise als auch für
Hartz IV bezahlen. Und die sind dann ununterbrochen
empört, weil sie das Gefühl haben, das Geld werde ihnen aus

der Tasche geleiert und anderen gegeben, wechselweise den
Reichen und den Armen. Da muss man irgendwie rein und
eine neue Idee von Solidarität entwickeln. Und dann gibt es

natürlich eine traditionelle Mittelschicht, die vor allem - das

hat die Sarrazin-Debatte gezeigt - mit sich selbst solidarisch
ist. Die auf jeden Fall verhindern möchte, dass zu viele Leute

dazukommen, die mit ihr konkurrieren. Das ist ein
Phänomen, das man in der Schweiz kennt, dass es in zunehmendem

Masse eine hochqualifizierte Einwanderung gibt, und
dass man sich gegen diese Leute wendet, weil man das Gefühl
hat, okay, die sind eine direkte Konkurrenz, die will man
nicht da haben. Das ist wieder der Bereich der alten Seilschaften,

wo Privilegien verteidigt werden und es auch eine Idee

von Solidarität gibt, die aber eben das Netzwerk betrifft. Ich
glaube, ich finde es recht erbärmlich, wie teilweise die Idee
der Solidarität einfach fortgeschrieben wird, weil man sich
da etwas flexibler drauf einstellen müsste.

Was wohl mit einem anderen Bild derer zu tun
haben müsste, mit denen man solidarisch wird.

Ja, aufjeden Fall. Ein Teil dieser Solidarität, und da sind wir
wieder bei der Norm und der Abweichung, bestand darin,
dass man mit den armen Opfern solidarisch gewesen ist.
Wenn die armen Opfer plötzlich keine Opfer mehr sind,
wenn sie wahlweise kriminell oder korrupt sind oder
Ansprüche stellen, dann geht die Post ab. Flüchtlinge sind
Menschen mit einem teilweise erheblichen Horizont; die
wollen was anderes von ihrem Leben und die wollen
woanders hin. Es interessiert mich am Ende gar nicht, ob deren
Geschichte von politischer Verfolgung stimmt oder nicht
stimmt. Genauso interessiert es mich nicht, ob ein Jugendlicher,

der hier aufgewachsen ist, besonders kriminell ist
oder nicht. Das ist ein Problem unserer Gesellschaft, das

können wir nicht einfach abschieben. Diese angebliche
Macht, sich die «guten Subjekte» auszusuchen, hat man
längst nicht mehr. Ich muss mit einer Gesellschaft rechnen,
in der die Leute, mit denen ich solidarisch bin, mir näher
und ferner zugleich sind.

Patricia Holder, 1977,

ist Kulturwissenschaftlerin und
arbeitet am Soziologischen
Seminar der HSG.


	Einen inklusiveren Kulturbegriff entwickeln!

