
Zeitschrift: Saiten : Ostschweizer Kulturmagazin

Herausgeber: Verein Saiten

Band: 18 (2011)

Heft: 199

Artikel: Mit der Kontinuität brechen

Autor: Bossart, Rolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-884678

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-884678
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Warum Gegenstände manchmal gründlich tot sein müssen,

um die Gegenwart zu beleben.

Museum

VON ROLF BOSSART

Mit (1er Kontinuität
brechen

Die Idee des Museums kam im 19. Jahrhundert zur Blüte. Das Selbst-
bewusstsein des erstarkten Bürgertums und der Siegeszug des

wissenschaftlichen Weltbildes verlangten nach einer Weihe. Diese wurde
in der Auffassung gefunden, dass die bisherige Geschichte eine
fortlaufende und lückenlose Kontinuität des Fortschrittes sei, deren

Endpunkt die absolute Vernünftigkeit und Vollständigkeit der

Gegenwart war.
Die ideale Kultstätte, um diese Zwangsläufigkeit des Fortschritts zu
demonstrieren, war das Museum. Jedes neue Ausstellungsstück
bewies die unaufhaltsame Veredelungsarbeit von Natur und Geist durch
die Evolution und war ein Triumph der Gegenwart. Unermüdlich
schaffte man diese Beweisstücke aus aller Welt und aus allen
Gesteinsschichten herbei, ob angekauft oder geraubt.
Auch die Keller der St. Galler Museen sind sprechende Zeugnisse
dieses Wahns. Im Museum wurde über den ausgefeilten Bauplan der
Geschichte gestaunt, schaudernd auf die unfertige Vorzeit geschaut
und die Angst vor der Rückkehr des Vergangenen gebannt. Nur was
im Museum auslag, konnte aus der beängstigenden Parallelrealität
anderer Zeiten und Kulturen der eigenen Wirklichkeit einverleibt und
als abgeschlossene Vorgeschichte klassifiziert werden. Die Folge davon

war eine Sakralisierung der Museen, die sich sowohl in der
Museumsarchitektur und in der Ehrfurchtshaltung der Besucher ausdrückte, als

auch in der Tatsache, dass die Kirchen zu Museumsfilialen mutierten.

«Die Sakralisierung des Vergangenen»
Die beiden Weltkriege, die Entkolonialisierung und die immer
offensichtlicheren Widersprüche der kapitalistischen Produktionsweise,
machten die Rede vom unaufhaltsamen Fortschritt und von der
bürgerlichen Epoche als Gipfel der menschlichen Kultur brüchig. Und
das Museum kam zunehmend unter Beschuss. Die Kritik, die sich
insbesondere in den siebziger und achtzigerJahren äusserte, lässt sich

exemplarisch im Essay «Die Welt als Museum» des französischen

Ethnologen Henri-Pierre Jeudy ablesen.

Jeudy rückte dem Museum zu Leibe mit Thesen wie: Die Welt ist von
einer Musealisierung bedroht. Diesen Vorgang nennt er «die Sakralisierung

des Vergangenen». Die Musealisierung als das Pendant zum
«grossen Theater der Zerstörung» der modernen Welt. Zunehmend
wurde der Fortschritt als ein Zerstörungsprozess wahrgenommen
und das Uberleben der einzelnen Kulturen war nur noch in einer
radikalen «Offenheit gegenüber Fremdeinflüssen und in permanenten
Vermischungsprozessen» möglich. In dieser modernen Welt wächst
die Attraktivität von allem, was als ursprünglich und authentisch
präsentiert werden kann. Aber was passiert, wenn sich die Demonstra¬

tionsobjekte einer siegreichen Kultur - mit denen man sich des eigenen

Erfolgs über die Vergänglichkeit der anderen zu versichern
glaubte — in Objekte verwandeln, die vor der Zerstörung durch
den Fortschritt gerettet wurden? Jeudy meint dazu: «Die Muséographie

lässt die Vergangenheit zu einem System kultureller
Erinnerungszeichen erstarren, sie verwandelt die Erinnerung in ein Wörterbuch

der Erhaltung.» Und vorausschauend auf die heutige museale

Eventkultur formuliert er pointiert: «Der museographische Wahn ist
demnach in der Lage, durch spektakuläre Grossanlagen Leben
zu simulieren.»
Die Zeit einer solchen Kritik am Museum ist vorbei. Nicht nur zu
Unrecht. Denn die These, dass das Museum das authentische
Leben zum Scheinleben gemacht hat, konnte sie nie ausserhalb einer
kulturkonservativen Echtheits- und Ursprungssehnsucht artikulieren.

Die Kritik an der Musealisierung der Welt ist selber gefangen in
der Geschichtsauffassung des 19. Jahrhunderts. Auch sie hängt
noch an der Vorstellung von der Erstarrung und der Leblosigkeit der

Objekte im Museum; freilich mit umgekehrten Vorzeichen. Was

jene als Errungenschaft wertete, fasste diese als trügerischen Schein
auf, der den Verlust der echten Dinge im wahren Leben verschleiern

sollte.
Erst die Postmoderne löste sich vom romantischen Dualismus von
Echtheit und Schein. Boris Groys stellte unmissverständlich fest:

«Doch ebenso wie sich die Imitation der Innovation durch nichts

von der echten Innovation unterscheidet, so unterscheidet sich auch
das Fantasma der Vernichtung des kulturellen Gedächtnisses durch
nichts von der Gefahr dessen wirklicher Vernichtung.» Eine Bewertung

heutiger Museumskultur kann nicht länger aufUnterscheidungen

wie echt und unecht, tatsächlich und imaginär abzielen. Die
Konfliktlinie verläuft andernorts.

Bruch statt Kontinuität
Das bürgerliche Museum läuft Gefahr, seine Objekte entweder als

Siegestrophäen eines linearen Fortschrittsdenkens oder als gerettete
Zeugen einer unaufhaltsamen Zerstörung zu präsentieren. Beidem
liegt die tiefverankerte Vorstellung von Geschichte als bruchloser
Kontinuität zu Grunde. Kontinuität aber ist die historische Erzählung
der Herrschenden. Die Unterdrückten und Zukurzgekommenen
sind auf die Idee des Bruchs im Ablauf der Ereignisse angewiesen.
Für Walter Benjamin ist die Revolution die Notbremse, um den

Gang der herrschenden Geschichte zu unterbrechen. Oder um einen
schönen Satz von Georg Seessien über die Kunst auf die Vergangenheit

anzuwenden: «Von oben ist Vergangenheit das, was man hat,

SAITEN 03.11



Museum

so oder so. Von unten ist Vergangenheit das, was man
sich nimmt, so oder so.»

Wie auch immer man dazu stehen mag, klar ist, dass

sich eine Aktualisierung, die letztlich das Ziel jeder
ernsthaften Museumsarbeit sein muss, nicht über
Kontinuität herstellen lässt. Denn Kontinuität
verhindert die Abschliessung des Vergangenen — das

aber ist die Voraussetzung der Aktualisierung.
Ausstellungen, die eine Aktualisierung über
Analogieschlüsse herstellen wollen und Titel tragen wie
«Die Geschichte des Rades» oder «Vertreibungen im
20. Jahrhundert», scheinen immer nur zu rufen:
«Seht her, wie doch alles im Grunde zusammenhängt,

wie doch alles an den Ursprüngen hängt, wie doch alles sich

eigentlich nicht voneinander unterscheidet.»
Die Behauptung vom inneren Zusammenhang der einzelnen Ereignisse

und die Feststellung, dass das Vergangene im Grunde noch

lebendig ist, sind die Totengräberinnen der Aktualisierung. Sie sind
das Supplement der herrschenden Forderung, dass nichts verschwinden

darf.
Die Allpräsenz der Dinge verhindert ihre Aktualisierung. Stattdessen

hält erstens die Melancholie Einzug. Alles, was da ist, wird nur noch
im milden Lichte des Abschieds betrachtet. Und zweitens bewirkt
die permanente Anwesenheit und die allseitige Verbundenheit mit
längst vergangenen Dingen ein Gefühl der unheilvollen Verstrickung.
Daraus nährt sich die konservative Kulturkritik, die Kultur nur als

Entfremdung von den ursprünglichen Bindungen fassen kann.

Aktualisierung durch den Bruch
Der Status quo wünscht sich die Museen als Anstalten einer immer
präsenten «kleinen Geschichte von fast allem». Damit nichts wirklich

abgeschlossen werden kann, was dieser Gegenwart als Abgebrochenes

und damit als Alternative entgegentreten könnte.
Wo die Musealisierungsstrategie alles künstlich am Leben erhält und
jede noch so missglückte Revolte permanent zur Schau stellt,
erstickt sie eine mögliche Aktualisierung und damit auch eine politische
Aufladung des Vergangenen. Die Allpräsenz der vergangenen
Dinge ist, was Heiner Müller den Vampirismus der Toten genannt hat.
Was permanent im Schaukasten steckt oder im öffentlichen
Diskurs verhandelt wird, dessen Rückkehr kann - um den Preis

zunehmender kultureller Blutarmut — erfolgreich verhindert werden.
Das weiss nicht nur der Antifaschismus, der zu Recht die Forderung
national gesinnter Kreise nach einer Einstellung der öffentlichen
Erinnerungspraxis an die NS-Zeit als das identifiziert, was es ist: die
Vorhut einer Aktualisierung faschistischer Elemente.
Das weiss auch der Antikommunismus, der keine Gelegenheit auslässt

noch die kleinste linke Regung in Analogie zu den stalinistischen
Verbrechen zu setzen. Walter Benjamin beschrieb denn auch die
Arbeit eines marxistischen Historikers als den Versuch, «den geglückten

Nachweis» erbringen zu können, «es mit einem Gegenstande zu
tun zu haben, der im Ganzen wirklich und unwiderruflich <der

Geschichte) angehört.»
Erst das Verflossensein und gründliche Totsein eines Gegenstands
erlaubt es, ihn als Fremdes und Neues, als das Andere der Gegenwart
zu präsentieren. Erst der vollständige Bruch verschafft der Vergangenheit

die Möglichkeit, sich der Gegenwart als fehlendes Element
wieder aufzudrängen.
Ein Museum, das neben dem Konzept der Allpräsenz sich auch der
aufrührerischen und politischen Praxis der Aktualisierung widmen
möchte, müsste anstatt auf das konservierende Gedächtnis mehr auf
das destruktive Erinnern setzen. Benjamin sagt: «Die Funktion des

Gedächtnisses ist der Schutz der Eindrücke; die Erinnerung zielt auf
ihre Zersetzung.» Nicht das kulturelle Gedächtnis, sondern die

schockartige Erinnerung bewirkt Aktualisierung. Weil sie in einer
blitzhaften Erkenntnis das nie Gekannte als das Vergessene oder

Verdrängte ausmacht, es aus seinem Zusammenhang

reisst und für sich nutzbar macht.

Das Einzelne trägt den Sinn
Um diesen Gegensatz zwischen Gedächtnis und

Erinnerung zu konkretisieren, möchte ich dem
Bild der Dauerausstellung dasjenige des Archivs
gegenüberstellen. Die permanente Ausstellung
hält alles stets im Gedächtnis. Erkenntnis zielt auf
die Notwendigkeit des Erhaltens und die Praxis
der Restauration.
Anders die im Prinzip stets verschlossenen Archive.
Diese unvollständigen und ungeordneten

Ansammlungen. Aufder Öffnung und Erforschung der Archive muss der
kritische Geist bestehen, auch weil er sein eigenes Bestehen dieser

Aufgabe verdankt. Was nicht sichtbar ist, ist der Mutmassung, der
Fiktion,
der Erzählung überlassen, welche die Lücken zu schliessen versuchten.
Das Graben und Forschen im Archiv ist geleitet von der Hoffnung,
das entscheidende, noch fehlende Stück zu finden oder aufein beliebiges

Stück zu stossen, dessen geheimer Sinn sich noch erweisen
wird. Das Flanieren vor den Rahmen und Schaukästen des Museums
dagegen ist geleitet von der Erwartung, hier die wichtigsten Stücke

möglichst lückenlos vorzufinden. Nicht das einzelne Fundstück,
sondern die Gesamtheit des Gezeigten muss den Sinn tragen. Damit
geht die Spezifizierung der einzelnen Stücke tenden-ziell verloren,
während im Archiv gerade das Einzelne erst das Gesamte zur Wahrheit

führt.
Die Verwandlung des Archivs in eine permanente Ausstellung hat
neben dem Verlust der Spezifizierung der einzelnen Stücke einen
weiteren unangenehmen Nebeneffekt. Paradoxerweise schlägt ämlich
die Mutmassung, die man über den Sinn einzelner Gegenstände
hegt, leicht in Verschwörungstheorien um. Denn in der plötzlich
zugänglichen - aber doch nie ganz fassbaren — Fülle der Informationen
manifestiert sich die Verborgenheit der Wahrheit weder als letztes
noch als unzugängliches Beweisstück innerhalb einer Kette von bereits
entdeckten Tatsachen. Die einzelnen Stücke zeigen sich nur als

Glieder einer stets arrangierten Verkettung, deren perfiden Bauplan
es herauszufiltern gilt.

Die Vergangenheit wird gebraucht
Es ist also letztlich die Anordnung der Dinge, die über die Art der
Erkenntnis der Museumsbesucher entscheidet. Es ist für die spezifische
Unordnung und tendenzielle Verschlossenheit des Archivs zu
plädieren, damit die Muséographie Aktualisierung ermöglichen kann.
Die Keller sind zu füllen, die Dauerausstellungen aufzuheben, die
einzelnen Dinge als zufällig entstandene Konstellation zu präsentieren.
Einige Schweizer Museen halten ihre Depots bereits partiell für die
Besucher geöffnet und die Sammlerbibliotheken von Andreas Züst
im Alpenhof und von Daniel Rohner im Sittertal sind beispielhaft für
eine Ausstellungspraxis nach dem Bild des Archivs. Sie entspreche
mehr dem Begriff der Ansammlung als dem der Sammlung.
In einer solchen Auffassung der Muséographie erscheint das Ethos
des Zeigens nicht mehr als Triumph über rückständige Kulturen und
die Vergangenheit und auch nicht mehr als permanente Allpräsenz
der Dinge zur Verhinderung ihrer Aktualisierung. Vielmehr ist das

Gezeigte Beweis dafür, dass man der vergessenen, verdrängten und
verschlossenen Vergangenheit das eine oder andere Stück zur Selbst-

vergewisserung und zu neuer Verwendung entreissen kann. Denn
die Vergangenheit wird noch gebraucht werden oder, salopp gesagt,
die Vergangenheit ist zum Brauchen da.

Rolf Bossart, 1970, ist Publizist und Redaktor
der Zeitschrift «Neue Wege».

Was permanent im
Schaukasten steckt
oder im öffentlichen
Diskurs verhandelt
wird, dessen Rückkehr

kann erfolgreich
verhindert werden.

28

SAITEN 03.11




	Mit der Kontinuität brechen

