
Zeitschrift: Saiten : Ostschweizer Kulturmagazin

Herausgeber: Verein Saiten

Band: 17 (2010)

Heft: 195

Artikel: Auch Tote brauchen eine Lobby

Autor: Müller, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-884644

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-884644
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UNTERWELT

AUCH TOTE BRAUCHEN EINE LOBBY
Mönche gedachten ihrer Toten durch Verbrüderungsbücher,

Nekrologien und Jahrzeitbücher. Das zeigt die

Ausstellung «Bücher des Lebens — Lebendige Bücher» des

Stiftsarchivs St. Gallen. Wie wird heute erinnert?

von PETER MÜLLER

Eine Gebetsgemeinschaft, die international ist. In einer
Zeit, in der die Mobilität und die Kommunikationsmittel

im Vergleich zu heute kümmerlich sind. Mit dem Ziel,
sowohl der Toten als auch der Lebenden zu gedenken. Die
Vorstellung, dass die Lebenden und die Toten eine Gemeinschaft

bilden. Die Verbrüderungsbücher, welche die
europäischen Klöster im frühen Mittelalter anlegten, sind
faszinierend. Sie eröffnen Räume, vor denen wir heute staunend
stehen bleiben.

Der Vergleich mit Facebook liegt auf der Hand, hinkt
aber. Facebook hat viel Flüchtiges, Unverbindliches und
Oberflächliches. Bei den Verbrüderungsbüchern geht es um
mehr - um das Heil der eigenen Seele und das der andern.
In Anlehnung an das himmlische Buch des Lebens, in dem
nach biblischer Tradition die Namen der Gerechten stehen,
wurden sie «Libri vitae» (lat. «Bücher des Lebens») genannt.
Sie widerspiegeln eine ganz konkrete Welt: Menschen,
Beziehungen, Ereignisse. Das macht sie historisch interessant.

Die ältesten Exemplare
Aus dem Frühmittelalter sind ganze neun solcher Bücher
erhalten, drei von ihnen hegen im Stiftsarchiv St. Gallen —

dem kleinen, unscheinbaren Archiv, das gewissermassen den

Verwaltungskram des Klosters St.Gallen aufbewahrt, im
Gegensatz zur Stiftsbibliothek, wo das Bibliophile, Geistige und
Schöngeistige gehortet wird. Die fünf ältesten Exemplare
sind nun erstmals gemeinsam in einer Ausstellung zu besichtigen,

die vom St.Galler Stiftsarchiv realisiert worden ist. Die
fünf Handschriften stammen aus den Klöstern St.Peter in
Salzburg, Reichenau, Pfäfers und St.Gallen. Sie sind
abgegriffen und teilweise verblichen, wirken uralt und seltsam

gegenständlich. Ihr Inhalt besteht nicht nur aus Namen von
Mönchen und Geistlichen aus halb Europa, auch Wohltäter
sind verzeichnet: Personen, die für ihr eigenes Seelenheil
dem Kloster Güter stifteten — in der Regel Immobilien, von
deren Zinsen die jährlichen Ausgaben für das Totengedenken

bestritten wurden. Die Zahl der Einträge kann hoch
sein. Im Fall des Klosters Reichenau sind es über 38'ooo
Namen. Angelegt wurde dieses Buch um 824. Die intensivste

Nutzung erfolgte bis ins 11. Jahrhundert, danach wurden

die Namen spärlicher.

Buchhaltung für den Himmel
Etwas später kamen die Nekrologien auf, Listen verstorbener

Klosterbrüder, Wohltäter und Verbrüderter, denen im
gemeinsamen Gebet gedacht wurde. Die Nekrologien waren
bereits kalendarisch geordnet und bildeten die Vorstufe zur
dritten und langlebigsten Form dieser Buchhaltung für den
Himmel: die Jahrzeitbücher, die ab dem 13. Jahrhundert
aufkamen. Sie dienten gleichermassen dem gemeinsamen Gebet

für die Toten als auch der banalen Verwaltung. In solche

Bücher eingetragen waren nur Verstorbene, die etwas gestif¬

tet hatten, damit alljährlich am Todestag ihrer gedacht wurde.

Und das Kloster oder die Pfarrkirche, die diese Jahrzeiten
ausrichteten, mussten über all diese Stiftungen den Uberblick

behalten. Im Verlauf des Spätmittelalters verlagerte sich
das Totengedenken. Das Kloster verlor Terrain an die
städtischen und ländlichen Pfarrkirchen. Neben Adeligen traten
nun zunehmend einfache Leute aus städtischen und bäuerlichen

Kreisen als Stifter auf den Plan. Eine konkret Form
zur Sicherung dieses Gedenkens war das Stiften von Messen
und Gebeten am alljährlichen Todestag. Aber auch gute
Werke halfen — beispielsweise Almosen für Bedürftige. Die
wichtigste ökonomische Funktion der Stiftungserträge war
allerdings eine ganz andere: Sie trugen zum Unterhalt des

Pfarrers und der Kirche oder des Klosters bei.

Für ewige Zeiten
Diese Jahrzeitbücher entwickelten sich zu ausführlichen
Dokumenten. Sie enthielten Angaben über die gestifteten Güter,

ihre Verwendung und Bestimmungen zur liturgischen
Form der Jahrzeit. Von der Ausstattung her waren sie bis weit
in die Neuzeit hinein prachtvolle Pergamenthandschriften.
In der Ausstellung im Kulturraum des Regierungsgebäudes
St.Gallen kann man eine ganze Reihe dieser Bücher betrachten.

Etwa das eindrückliche Exemplar aus Appenzell (1566)

- eigentlich nur ein Ersatz für das Buch, das beim Dorfbrand
vom 18. März 1560 verbrannt war. Die Jahrzeiten, die vor

In solche Bücher eingetragen
waren nur Verstorbene,
die etwas gestiftet hatten,
damit alljährlich am
Todestag ihrer gedacht wurde.

dem Brand gestiftet worden waren, sind offenbar aus dem
Gedächtnis notiert worden. Eindrücklich auch das älteste

Jahrzeitbuch von Berneck. Es wurde 1424 von einem Schreiber

aus Berlin erstellt, der auf der ersten Seite das Vaterunser
und das Glaubensbekenntnis notierte - auf Deutsch, nicht in
der Kirchensprache Latein. Mit seinem norddeutschen Dialekt

waren die Rheintaler aber offenbar nicht glücklich.
Schon bald passte ein Bernecker Geistlicher die beiden
Gebete der heimischen Mundart an.

Die vielleicht bemerkenswertesten Jahrzeitstiftungen,
welche die Ausstellung thematisiert, stammen erst aus dem

19. Jahrhundert: Pankraz Vorster, letzter Fürstabt der 1805

aufgehobenen Fürstabtei St.Gallen, stiftete sie 1819—1824

13

SAITEN 11.10





UNTERWELT

und 1848 in den Pfarreien der ganzen katholischen Schweiz;

insgesamt 21 Jahrzeiten. Zielgruppe: alle Äbte, Mönche und
Wohltäter des Klosters, seit seiner Gründung. Dauer: fiir
«ewige Zeiten». An einigen Orten werden diese Messen
noch heute begangen, allerdings mit geringerem Aufwand
als in den Stiftungsurkunden vorgesehen, beispielsweise in
Näfels, Appenzell, Bütschwil und Rorschach.

Diese Beispiele zeigen: Jahrzeitbücher sind historisch
wichtige Quellen. Sie erzählen direkt - und noch öfter
nebenbei — spannende Geschichten. Gleichzeitig sind sie

Dokumente, die einen hohen ideellen Wert haben. Es

erstaunt nicht, dass gerade in den letzten Jahren einige
Pfarrgemeinden ihre alten Jahrzeitbücher restaurieren Hessen. Der
Brauch selbst lebt derweil bis heute fort. Jahrzeit-Messen
werden in der katholischen Kirche noch heute gestiftet und
zelebriert. Im Gegensatz zu früher allerdings nicht mehr «für

ewige Zeiten», sondern nur noch für 25 Jahre. Wie das

Totengedenken heute aussieht, streifen Ausstellung und
Begleitpublikation nur am Rande. Indirekt bieten sie aber

Ansatzpunkte für solche Überlegungen.

Der Tod heute
All die Toten aus Geschichte, Politik und Kultur. In unserer
postmodernen, informations-, kommunikations- und
wissensüberfluteten Zeit geht einer schnell unter. Da ist jeder
einzelne von uns gefordert. Wer will, dass eine bestimmte
Person nicht vergessen geht, muss selber über sie reden,
schreiben, publizieren, referieren, Veranstaltungen organisieren.

Oder politisch für sie lobbyieren. Auch Tote brauchen

eine Lobby.
Doch welcher Toten einer Stadt, eines Kantons oder

eines Landes soll heute gedacht werden? Es wäre interessant,
einmal die Nekrologe durchzugehen, die zwischen 1943
und 1996 im Stadt-St. GallerJahrbuch «Gallusstadt» erschienen

sind: Welche dieser Personen sagen uns heute noch
etwas? Und umgekehrt: Welche Männer und Frauen
vermissen wir aus heutiger Sicht? Welchen Nachruf finden wir
fragwürdig? Die Auflistungen wirken schon durch die blosse

Menge von Namen. Diese «Galerie der Verstorbenen»
lässt etwas von der Macht und Unheimlichkeit des Todes

spüren, die bei der gelegentlichen Erwähnung einzelner Toten

nicht entsteht. In den Jahresrückblicken der Medien
begegnet man diesem Kollektiv ausgiebig — allerdings nur
den «besonders wichtigen» Verstorbenen. Im lokalen
Bereich gibt es fast keine Möglichkeit mehr, dem Tod zu
begegnen. Ein Indiz für die Fragmentierung und Privatisierung

unserer Gesellschaft.

Im Film weiterhin da
Wie wird mit den Toten in der eigenen Umgebung
umgegangen? Viele Verstorbene - so hat man den Eindruck -
gehen schnell vergessen. Die Familien- und
Verwandtschaftsbande haben sich vielerorts spürbar gelockert. Im
Alltagstrubel dominiert das Hier undJetzt. Die einstige
«Gemeinschaft der Lebenden und Toten» existiert nur noch
fragmentarisch. Zudem: Viele gehören keiner institutionellen

Religion mehr an und sehen keine Notwendigkeit
darin, für die Verstorbenen zu beten. Man erinnert sich nur
noch an die Menschen, die einem wirklich etwas bedeuteten.

Und weiss selbst bei diesen nicht immer so recht, wie
und warum man sich an sie erinnern soll. Weil sie es verdienen?

Weil man das Band zu ihnen nicht verlieren will? Weil
sie aufdiese Weise weiterleben? Von vielen weiss man nicht
einmal mehr das ungefähre Jahr, in denen sie gestorben sind

- «Ach ja, Onkel Albert - wann starb der doch gleich?» Das

Totengedenken selbst hat individuelle Züge angenommen.
Zum Friedhofbesuch oder den Fotos auf dem Stubenbuffet
kommen persönliche Rituale oder das gemeinsame Erinnern
im Gespräch. Und natürlich das Internet. Websites wie trauende

oder internet-friedhof.de laden zu Erkundungsreisen

Jahrzeit-Messen werden in der
katholischen Kirche noch
heute gestiftet und zelebriert.

in die Realitäten und Befindlichkeiten unserer Zeit ein, sind
aber schwer einzuschätzen. Eine Modeerscheinung? Oder
die Zukunft, in welcher das Totengedenken aufgeteilt wird
- einmal in ein einfaches Friedhofsgrab und einmal in ein
«Online-Memorial»?

Aber man kann sich auch fragen, wie weit Fotografie,
Tonband und Film unseren Umgang mit den Toten bereits
verändert haben. Aufhör- und sehbare Weise sind sie immer
noch da - ob das nun Marilyn Monroe und Tony Curtis im
Filmklassiker «Some Like It Hot» (1961) sind oder der eigene

Grossvater auf wackeligem Super-8-Film. Sind sie damit

sozusagen menschlicher geworden, greifbarer und näher?

Zu manchen Toten aber verspüren wir eine grosse Distanz.
Wir kritisieren sie etwa aufder psychologischen Ebene — als

ungute Familienmitglieder. Oder betrachten ihren Horizont
als geistig veraltet und überholt — was nützt uns dieses Wissen?

Heute präsentiert sich doch die Welt ganz anders.

Man könnte diese Überlegungen noch lange
weiterspinnen. Das Kernproblem, um das es geht, ist fundamental:
Sterben und Tod. Die Strategien, welche die Ausstellung im
Kulturraum des St. Galler Regierungsgebäudes aufzeigt,
können heute nicht eins zu eins übernommen werden. Aber
zwischen den Zeilen all der Verbrüderungsbücher, Nekro-
logien und Jahrzeitbüchern flüstert es: «Wir haben das so

gemacht. Wie macht ihr das heute?»

PETER MÜLLER, 1964, ist Historiker und Journalist.

Kulturraum des St.Galler Regierungsgebäudes.
Mo-Sa, 14-17 Uhr, So 10-17 Uhr (bis 14. November).
Mehr Infos: www.sg.ch

Peter Erhart und Jakob Kuratli Hüeblin (Hg.).
Bücher des Lebens - Lebendige Bücher.
Stiftsarchiv. St.Gallen, 2010.

15


	Auch Tote brauchen eine Lobby

