
Zeitschrift: Saiten : Ostschweizer Kulturmagazin

Herausgeber: Verein Saiten

Band: 13 (2006)

Heft: 147

Artikel: Wer sich zu Hause nicht zu Hause fühlt

Autor: SIgner, Davis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-885191

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-885191
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


WER SICH ZU HAUSE
NICHT ZU HAUSE FÜHLT

Kulturschaffen und Migration haben mehr
gemeinsam, als man denkt. Künstlerinnen
und Künstler sind oft Grenzgänger. Selbst im
eigenen Land, von David Signer

Kultur und Migration gehören insofern

zusammen, als es viele migrierende
Kulturschaffende gibt. Zum Teil reisen sie in ein
anderes Land oder leben dort, weil sie aus
neuen Eindrücken Inspiration schöpfen. Man-

6 che sind aber auch zur Migration gezwungen,
weil sie im eigenen Land kein Auskommen
finden oder sogar um ihre Freiheit oder ihr Leben
fürchten müssen, weil sie mit ihren Werken
Anstoss erregen. Aber vielleicht gibt es noch
einen tieferen Zusammenhang. Vielleicht ist es

nicht nur zufällig, nicht nur wegen der
individuellen Vorlieben oder schwierigen Umständen,

dass so viele Künstlerinnen und Künstler
unterwegs sind. Vielleicht besteht per se eine
untrennbare Verbindung zwischen Kultur und
Fremdsein.

Handel und Wandel
Hier muss man etwas ausholen. In der Ethnologie

gibt es eine Theorie, welche das Inzestverbot

und die Entstehung der Kultur verbindet.

Was heisst «Inzestverbot»? Freud nahm
noch an, das Inzestverbot sei etwas exklusiv
Menschliches. Heute wissen wir, dass es

zumindest auch bei Primaten vorkommt und
eine genetische Grundlage hat. Der wesentliche

Mechanismus ist, dass eine Vertrautheit
von Kindsbeinen an offenbar der sexuellen
Anziehung abträglich ist. Erotik hat mit
Fremdheit zu tun. Formuliert man das Inzestverbot

positiv, heisst es: Suche dir deinen Liebsten

oder deine Liebste ausserhalb der Gruppe
derer, die du schon natürlicherweise liebst.
Das wäre dann quasi nicht Natur-Liebe,
sondern Kultur-Liebe. Das Spezielle beim
Menschen ist, dass die natürliche Tendenz, sich
ausserhalb der eigenen Gruppe zu paaren, zu
einer Vorschrift ausgeweitet und formalisiert
wurde, die je nach Gesellschaft die Grenzen
verschieden setzt. Diese so genannte Exoga-
mieregel schreibt beispielsweise in vielen
traditionellen Gesellschaften vor, dass man seine

Frau oder seinen Mann ausserhalb des eigenen
Clans oder des eigenen Dorfes suchen muss.
Kurz: Da das Inzestverbot die Menschen dazu

bringt, ihre Sexualpartner ausserhalb der
Familie zu suchen, müssen und wollen sie

Kontakte zu Fremden aufnehmen. Kultur ist in
gewisser Weise nichts anderes als diese erweiterte

Kommunikation, «erweitert» im Sinne

von: über die Grenzen der eigenen Gruppe
hinaus, die dieselben selbstverständlichen
Normen teilt.
Heute sind den Liebesverbindungen kaum
mehr Grenzen gesetzt, und interkulturelle
Beziehungen sind nicht nur eine Folge der
Globalisierung, sondern fördern sie auch. Sexualität

hat mit Grenzüberschreitung zu tun und
führt zu einer Ausweitung des Austauschs auf
allen Ebenen: Körpersäfte, Chromosomensätze,

Wörter, Sprachen, Informationen, Ideen,
soziale Netze, Geld, Waren, Ressourcen. Handel

und Wandel, wie man so schön sagt. Die
beiden hängen zusammen, denn auch Handel
lebt, ebenso wie Kommunikation und Erotik,
von der Differenz: Alle drei machen nur Sinn,

wenn der eine etwas hat, was der andere nicht
hat. Und in diesem Sinne machen sie Fremdheit

zu etwas Positivem und führen zu
gegenseitiger Durchdringung und Befruchtung, also
Wandel.

Vertrautem misstrauen
Was für die Kultur im Allgemeinen gilt, gilt
erst recht für Kultur im engeren Sinne, also

für Literatur, Kunst, Musik, Theater oder
Kino. Immer geht es darum, die Grenzen dessen

hinauszuschieben, was ausdrückbar ist.
Oder anders gesagt: Das, was vorher fremd,
monströs, unsichtbar, chaotisch oder
unverständlich war, in die eigene Sprache zu
übersetzen, «ansprechende» Bilder dafür zu finden,
es ins «Eigene», in «Kultur» zu überführen.
Das Paradoxe ist jedoch, dass all das, was wir
heute als typisch für die eigene Kultur empfin-

SAITEN 0«



den, von Menschen ausging, die sich hier nicht
besonders zu Hause fühlten. Sie waren oft
Grenzgänger: Sie standen der eigenen Welt
einerseits genug fremd gegenüber, um einen

neuartigen Blick auf sie werfen zu können;
andererseits waren sie doch integriert genug,
um die verstörenden Erfahrungen in einer Art
ausdrücken zu können, die zumindest für einige
Einheimische verständlich und interessant war.
Fremdheit ist also nicht etwas, was den Künstlern

bloss zustösst, wenn sie zur Flucht oder

Migration gezwungen sind. Oft erleben sie

Fremdheit schon zu Hause. Manchmal ist es

sogar so, dass sie ausreissen, gerade um dieser
Isolation zu entkommen. Wird die subjektive
Fremdheit dann zu einer objektiven, ist sie

manchmal erträglicher. Dieser Drang, ins
Ffnbekannte vorzustossen, das Vertraute in
Frage zu stellen, neue Inhalte und neue
Formen zu finden, die permanente Revolution -
das wird oft als Kennzeichen der abendländischen

Moderne betrachtet.
Wenn sich aber jemand nicht damit begnügt,
selbstverständlich in einer Welt zu leben,
sondern das Bedürfnis verspürt, sie durch Schrift,
Bild oder Ton, nach seiner eigenen Art zu
schaffen, sie sich dadurch zugleich anzueignen,
zu verfremden und vom Feib zu halten - ist
nicht dieser künstlerische Impetus schon
Ausdruck einer Entfremdung, einer Distanz, eines

gebrochenen Verhältnisses zur angeblichen
«Heimat» - also per se subversiv? Um diese

existentielle Unbehaustheit nachzuempfinden,
musste man nicht auf Rimbaud, Jean Genet
oder Thomas Bernhard warten; es gab schon
im Mittelalter und in der Antike genug Künst¬

ler, die sich «zu Hause» nicht zu Hause fühlten,

das in ihren Werken ausdrückten und
dafür von ihren Zeitgenossen je nach dem mit
Hausarrest, Verbannung oder erzwungenem
Selbstmord bestraft wurden.

Der Künstler als Alien
Der Künstler als einer, der «fremdelt», wie
man in der Schweiz sagt, der das Gefühl hat,
er komme von woanders, von weit her, der
sich nie ganz dazugehörig fühlt, und daher
auch unloyal ist, «fremdgeht» und aus diesen

Mesalliancen eigenartige Kinder hervorbringt

«Ich komme von einem 5 Millionen
Fichtjahre entfernten Stern», habe ich einmal
in der Roten Fabrik in Zürich auf einer Toilette

gelesen, dort wo sich sonst Sex-Sprüche
finden. Der Künstler als Alien, mit einer seltsamen

Botschaft, die verstört, aufraut, verwirrt,
an Vergessenes, Verdrängtes oder Vorausliegendes

gemahnt; der Künstler als «agent
provocateur», der entsichert, freispricht, der wieder

verflüssigt, was andere identifiziert,
identifixiert haben; der Spion, der Falschspieler,

der Zauberdoktor, der eine Wunde aufreis-
st und eine andere verschliesst, mit ein und
derselben rätselhaften Geste.

Oft wird einer auch erst in der Fremde zum
Künstler, schlichtweg weil es diese Position an
seinem Ausgangspunkt gar nicht gab. In weiten

Teilen Afrikas beispielsweise existiert so
etwas wie «Schriftsteller» oder «Künstler» in
unserem Sinne nicht. Aber man muss gar nicht
so weit gehen. Es gibt auch «Mikrofremde»,
bei denen es nur um minimale Ortsveränderungen

geht. Roman Signer musste von

Appenzell nach St.Gallen gehen, um sein Aus-
senseitertum zumindest so weit zu reduzieren,
dass er zwar nicht als normal betrachtet
wurde, aber immerhin in Ruhe arbeiten konnte.

Der Witz ist allerdings, dass viele dann von
ihrer Herkunft eingeholt werden. Der Nigerianer,

der seiner Heimat voller Abscheu den
Rücken kehrte und seit 30 Jahren in Fondon
lebt, aber bloss immer als «afrikanischer»
Künstler, als «Vertreter» der afrikanischen
Kunst, ausstellen kann. Obwohl sich in
«seinem» Fand kein Mensch für seine Arbeit
interessieren würde. Umgekehrt gibt es auch «ethnie

marketing». Wie viele Bücher, vor allem in
den «Dritte Welt»-orientierten siebziger und
achtziger Jahren, konnten hier lediglich
erscheinen, weil sie den Authentizitätsstempel
«Made in Africa» trugen?
Und dann gibt es schliesslich auch Künstler,
welche die Nase voll haben vom ewigkritischen

Gestus, von der «Outlaw»-Pose, vom
zwanghaften «Anders-Sein», und die sich ganz
dem Bejahen, dem Konsum, den Medien, dem

Populären und Kommerziellen hingeben und
trotzdem nicht vom E- in den U-Bereich
abstürzen. Aber auch diese Phänomene
gehören zum Schicksal des Künstlers als Trickster,

als Hermes, als Joker, der befremdet und
immer woanders ist, als man meint - «deplatziert»

eben.

David Signer, 1964, in St.Gallen aufgewachsen, ist Ethnologe. Er

arbeitet als Lehrbeauftragter und Wissenschaftsredaktor der

«Weltwoche».

Illustration: Gabi Kopp

SAITEN 06/01


	Wer sich zu Hause nicht zu Hause fühlt

