
Zeitschrift: Saiten : Ostschweizer Kulturmagazin

Herausgeber: Verein Saiten

Band: 11 (2004)

Heft: 122

Artikel: Vom Nebularius in die wilden Gärten

Autor: Messmer, Dorothee

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-885310

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-885310
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


y-'M

i
• V: r ^ s ;

HERR PETERER UND DAS HOLZ -**/

Herr Peterer ist der fabelhafteste Gärtner der Welt,^
ich weiss das, ich weiss das schon lange, ich habe

ihn beobachtet durchs Kinderzimmerfenster, wie er

da hinten am Waldrand die dürren Äste zusammen- ^1
gebunden hat, zu «Pöscheli», wie man hierzulande

den Zauberzunder nennt. Immerzu hat er den Wald

aufgeräumt, und erst wenn die Sonne fiel und das *
Licht gelb wurde und rot, hat er sich auf die Bank

vor dem Haus gesetzt und sich eine Pfeife angezündet.

Jahre später bin ich hinübergegangen, in das

windschiefe Haus zwischen Lärche und Nussbaum, Herr

Peterer sitzt am Ofen, er trägt schwarze Schuhe und

braune Wollsocken, blaue Zwilchhosen und eine

grüne Helly-Hansen, und seine Frau beginnt zu

erzählen. Wie sie aufgewachsen sind, während dem

Krieg, im Appenzellischen, wo die Bauern mehr Kinder

hatten als Kühe. Wie sie sich kennenlernten in

Teufen, er Knecht, sie Magd, und wie sie in Rotmon-

ten einen eigenen Hof bewirtschafteten und Kinder

grosszogen, bis der Rücken nicht mehr mochte und

die Zeit eine andere war: Zur Eröffnung einer neuen

Quartierstrasse lud man nicht mehr die Bauern, nur

noch die Nachbarn ein. Die beiden zogen von der

Holzstrasse ins Bergholz in Kronbühl, Peterer arbeitete

in der Fabrik und nebenher im Wald.

Die Ruhe im Wald, die habe er geschätzt, überhaupt
das Draussensein bei jedem Wetter, das Leben mit

der Natur, sagt Peterer. Mit einem alten Bauernfreund,

dem Sonderegger, sei er viel unterwegs

gewesen, der kriegte jeweils von den Förstern, was
nach den Stämmen übrigblieg, überhaupt, «der

Sonderegger war ein guter Holzer, der hats verstanden».

Auf das Holz an sich nämlich müsse man achten,

das Tannige sei nur fürs Anfeuern gut, das gäbe

keine Glut, gut sei das Buchige, das zweijährige,
verrät Herr Peterer, und die Augen funkeln aus

seinem alten Gesicht.

Dann wird es still in der Stube. Diesen Winter konnte

Peterer zum ersten Mal nicht mehr nach draus-

sen, es mag ihn, dass einer wie er nicht mehr arbeiten

kann. Auch ist der Sonderegger gestorben, oder,

• ^wie Peterer sagt: «Der Sonderegger kann nicht mehr

holzen.» Peterers Frau deutet zum Himmel und

lacht: «Was weiss du schon, was der da oben für

eine Arbeit hat?» Kaspar Surber

r-V

»• '> v. -

4*
%

'
4

BULARIUS IN
ILDEN GÄRTEN

Exemplarisch erzählfjfclie Kartause Ittingen die Geschichte des Gartens,

von den Anlagen der Mönche zu jenen der modernen Kunst. Dorothee

Messmer, Kuratorin des im Gelände untergebrachten Thurgauer
Kunstmuseums, bahnt sich einen Weg durchs Dickicht.

Der Garten lässt sich sprachwissenschaftlich
auf das indogermanische Wort «gher» zurückführen,

was «fassen» bedeutet. Daraus
entwickelte sich «ghortos», wörtlich übersetzt:
«das Eingefasste, Eingefriedete, das Geschlossene».

Der Hag und die Mauer waren es also,
die dem Garten zu seinem Namen verhalfen.
Auch die Kartause Ittingen ist ein Ort, der in
besonderem Masse abgeschlossen ist. Die
Mauer des Kartäuserklosters trennt das Innere

von der Aussenwelt ab. Ja, selbst im Vergleich
mit anderen klösterlichen Gemeinschaften und
im Wissen um die mittelalterlichen Gefahren,
die eines speziellen Schutzes bedurften, ist die

Abkoppelung der Kartäusermönche gegenüber
der Aussenwelt einzigartig. Der Rückzug aus
der Gesellschaft ist ein absoluter, sein Weg
führt in die Einsamkeit, weg von den
Menschen, hin zur Zwiesprache mit Gott.
Heute sind in Ittingen auffallend viele Gärten

zu bewundern. Anlagen aus der Zeit des

Klosters und Projekte, die neueren, nachklösterlichen

Ursprungs sind, gehen ineinander über.

Vom Paradiesgarten über den Friedhof, den

Kräutergarten, den barocken Lustgarten und
das meditativ erlebbare Labyrinth bis hin zu

Projekten von Kunstschaffenden sind verschiedenste

Arten und Formen von Gärten auf dem
Gelände zu besichtigen. Gärten sind immer
auch ein Spiegel ihrer Zeit und geben Einblick
in Lebenseinstellungen und -Vorstellungen
ihrer Erschaffer. Doch beginnen wir beim

Ursprung.

Die Klostergärten - Abbild vom Paradies
Seit 1150 lebten auf dem Gelände Ittingens,
das ursprünglich ein Sitz des niederen Landadels

war, Augustiner Chorherren. 1461
erwarb der Kartäuserorden das verarmte Stift
und gründete eine Kartause. Gegen 400 Jahre
lebten die Kartäusermönche in Ittingen ein

zurückgezogenes Leben des Gebets und der

Kontemplation, in selbstgewählter Einsamkeit.

Der Garten hatte im Mittelalter starke symbolische

und religiöse Bedeutung. Vielen Pflanzen

wurde eine heiligende Wirkung zugesprochen,

und sie galten als Symbol für das Leben

- die Geburt, den Tod und die Auferstehung.
Wie in jedem Kloster hatten die Gärten in

Ittingen verschiedene Funktionen, die klar
getrennt waren: der Arzneigarten oder Herbu-
larius, der für medizinische Zwecke angelegt

war, ein rechteckiger Gemüsegarten, genannt
«hortus», nicht zu vergessen die auswärtigen
Gärten des Guthofs, wo das tägliche Gemüse

für die Angestellten und Knechte angebaut
wurde. Schliesslich der Baum- und Obstgarten:

Er war gewöhnlich gleichzeitig der Friedhof

des Klosters.
Für die Kartäusermönche hatten die verschiedenen

Gärten aber noch eine ungleich höhere

Bedeutung. Der Ordensangehörige, der dem 7

Schweigegelübde verpflichtet war, verbrachte
den grössten Teil seines Lebens in seiner Zelle,
die die Form eines kleinen Häuschens hatte. In
dieser selbstgewählten engen Lebenswelt hatte
der kleine Garten, über den jede Klause
verfügte, und der wiederum durch eine mannshohe

Mauer von der Aussenwelt abgetrennt war,
einen hohen Stellenwert. Über einen Zutritt
gelangte der Mönch in einen gedeckten
Laubengang. Daneben lag das Gärtchen, das nach
Belieben bepflanzt oder sich selbst überlassen
wurde.
Im grossen Kreuzgarten, über den Gang mit
den Klausen verbunden, trafen sich die Mönche

zur sonntäglichen Rekreation. Hier durften

sie sich erholen und für eine gewisse Zeit
auch miteinander reden. Der Kreuzgarten ist
bewusst lieblich gestaltet, denn er stellte für
die Ordensleute ein Abbild des Paradieses dar

- den Garten Eden. Hier wachsen Bäume mit
Früchten, mit ihrem jährlichen Lebensrhythmus

ein Sinnbild der Auferstehung. In seiner

Mitte befindet sich das Sommerkolloquium,
ein Gartenhäuschen mit einem Brunnen. Der
kleine Kreuzgarten diente als Friedhof des

Klosters. Hier, gleich neben der Kirche, wurden

die Mönche bestattet.

Bürgerlicher Landsitz -
Musse und Repräsentation
1848 wurde das Kloster säkularisiert, und die
Mönche mussten das Kloster verlassen. Der
junge Kanton Thurgau brauchte Geld, und in
einer Zeit, da Sozial- und Bildungsaufgaben
mehr und mehr in staatliche Verantwortung
übergingen, sahen viele Menschen keinen Sinn
mehr im scheinbar unnützen, von der übrigen

SAITEN 05/04



Fen ster
restaurieren

renovieren

bauen

rekonstruieren

/ r

- — -

i

I

J
1

seit Jahrzehnten _

0cf)mtb leitetet
9000 St.Gallen 9053 Teufen

specularius

WENIGER WORTANTEIL
RADIO AUF UKW 107.1 MHZ

KAOEL 101.6 MHZ [SG.AR.AI] » 98.95 MHZ [TG]

WWW.TOXIC.FM

DEIN SOUND. DEIN SENDER. JETZT.



menschlichen Gesellschaft abgeschiedenen
Leben in den Klöstern. 1856 gelangte die

gesamte Anlage durch Verkauf an die St. Galler

Familie Fehr. Ernst Edmund Fehr kaufte
den Gebäudekomplex mit Gutsbetrieb, Wiesen

und Weiden, Wald und Reben für seinen

Sohn, der Landwirt werden wollte. Die Familie

richtete sich standesgemäss ein, und fortan
diente Ittingen für über hundert Jahre als

ländlicher Familiensitz.
Die Gärten Ittingens hatten in dieser Zeit
zweierlei Funktion, sie boten Erholung, Zeit
zur Musse und sie dienten der standesgemäs-
sen Repräsentation. Bereits im ausgehenden
Mittelalter hatte sich der Adel dem Garten als

Aufenthaltsort im Freien zugewandt. Die neue
Gartenbewegung ging zuerst von Italien aus,
nach dem dreissigjährigen Krieg prägte jedoch
der «französische Garten» in seiner geometrischen

Form die Gartenkultur. In Versailles
liess Ludwig XIV einen prachtvollen Garten
errichten, der seiner Macht Ausdruck verleihen

sollte.
Die Familie Fehr erfreute sich in Ittingen
verschiedener Gärten. So war zu ihren Zeiten ein
französischer Garten und eine quadratische
Barockanlage zu bewundern. Der Barockgarten

mit seinen geometrisch gesetzten
Buchshecken und einem zentrierten Springbrunnen
ist noch heute ein zentraler Bereich der Anlage

und wird für festliche Anlässe genutzt.
Wann genau die Gärten entstanden sind und
wie viel Anteil die neuen Besitzer an ihrem
Entstehen haben, ist nicht bekannt. Fest steht,
dass zu dieser Zeit die Mauern der einzelnen
Klausen abgetragen und in den ehemaligen
Mönchsgärten Blumenanlagen angelegt wurden.

Die Stiftung - Jedem das Seine
In den siebziger Jahren des 20. Jahrhunderts
gelangte die Anlage wieder in den Verkauf
und ist heute im Besitz einer privatrechtlichen
Stiftung, die auf dem Gelände einen Seminarbetrieb

mit Hotel und Restaurant führt. Bei
der Stiftungsgründung wurde den klösterlichen

Werten, der Spiritualität, der
Gastfreundschaft, Bildung und Begegnung, der
sozialen Fürsorge, der Kultur, aber auch der
im Mittelalter notwendigen Selbstversorgung
Rechnung getragen: Heute wird auf dem
Klostergelände wieder Milch-, Fleisch- und
Landwirtschaft betrieben.
Für die Besucher und Besucherinnen der

Anlage sind auch die Rosengärten Ittingens
ein Begriff. Als 1981 die Renovationsarbeiten
der Kartause vor ihrem Abschluss standen,
wurden die Umgebungsarbeiten in die
Gesamtplanung miteinbezogen. Heute sind in
Ittingen verschiedenste seltene historische und
neuzeitliche Rosen zu bewundern.
Auf dem Gelände befindet sich auch ein
evangelisches Begegnungs- und Bildungszentrum,
das Kurse im spirituellen Bereich anbietet.
Unter seiner Ägide entstand vor einigen Jahren

ein Gartenlabyrinth als spiritueller Selbst¬

erfahrungsort. Das Labyrinth gehört zu den
ältesten symbolischen Zeichen der Menschheit
und gilt als Symbol für das Leben und den

Lebensweg. War es im Mittelalter noch ein

häufig verwendetes meditatives Instrument,
ging seine Bedeutung mit der Aufklärung
verloren. In den letzten Jahren erlebte es erneut
eine Renaissance.
Für die Gestaltung dieser gesamten Gartenanlage

gibt es kein Konzept. Ihre Form erhält sie

eher zufällig durch die Einwirkung von
verschiedensten Interessen: Die Denkmalpflege ist
an der Erhaltung der Zeugnisse früherer Nutzer

interessiert und pflegt den Klostergarten
und die Barockanlage. Die Rosenfreunde Win-
terthur kultivieren ihre historischen Rosensorten.

Die evangelische Begegnung betreibt das

Labyrinth als Selbsterfahrungsort. Zudem
lässt manchmal der Bauer sein Pferd und seine

Schafe weiden, die Gärtner der Anlage pflegen
ihre Kräutergärten, der Gastwirtschaftsbetrieb
nutzt die Rasenflächen als Standort für Apéros
vor stimmungsvollem Hintergrund.
Und nicht zuletzt trägt auch die Kunst zur
Vielfalt der Gartenanlage das Ihrige bei: Drei
Steinbänke mit Texten aus der Lustmordserie
von Jenny Holzer, ein kleiner Apfelbaumgarten

von Phillippe Godderidge und die Installation

«Das Pult» von Jochen Gerz finden sich
unscheinbar ins Ganze eingebettet. Auch das

jüngste Garten-Projekt entstand als künstlerische

Arbeit im Auftrag des Kunstmuseums.

Die wilden Gärten -
Einmischung ins Soziale
Der ungewöhnliche Titel «Wilde Gärten»
bezeichnet ein Projekt der Wiener Künstlerinnen

Christine und Irene Hohenbüchler, das sie

gemeinsam mit betreuten Mitarbeitenden des

Heim- und Werkbetriebes der Stiftung
entwickelten. Gemeinsam schufen sie neun
Gartenobjekte, welche die handicapierten
Angestellten nach eigenen Vorstellungen selbst
entworfen hatten. Unterstützt wurden sie

dabei von Studierenden der Technischen
Universität Wien.
Christine und Irene Hohenbüchler arbeiten
seit Beginn der neunziger Jahre immer wieder
gemeinsam mit so genannten Randgruppen
der Gesellschaft. Die Zwillingsschwestern nehmen

einen intensiven Dialog mit ihren künstlerischen

Partnern auf und präsentieren deren
Werke gleichberechtigt neben eigenen Objekten

und Environments.
Im Februar 2003 trafen sich die Künstlerinnen
erstmals mit den Interessierten. Aus diesen

Sitzungen ergaben sich schliesslich neun
Gartenkonzepte, die auf dem Gelände realisiert werden

sollten: Ein eingezäumtes Bauerngärtchen
mit Gartentor für Blumen und Gemüse, ein
Rüebligarten mit Vogelscheuche, eine Ente aus
Blumen, ein Panther aus Weiden auf rotem
Teppich, ein hölzerner Ritterturm mit
Fahnenwappen, ein gläsernes Gewächshaus für die
eigene Kakteensammlung, ein Weiher mit
Goldfischen, eine Pflanzenspirale und ein aus-

serirdischer Friedensgarten von höher
entwickelten Lebewesen, der die Eintretenden bis

an ihr Lebensende friedlich stimmen soll.
Im Frühling traf man sich wieder, und gemeinsam

mit Architekturstudenten und -Studentinnen

der Technischen Universität Wien, den

Gärtnern und Handwerkern der Stiftung und
den Mitarbeitern des Museums wurden die
Wünsche in die Realität umgesetzt. Die einzelnen

Projekte werden nun von ihren Schöpfern
und Schöpferinnen bis Ende dieses Jahres
unterhalten. Alle Gärtner und Gärtnerinnen
erhielten einen Fotoapparat, mit dem sie die

Entwicklung ihrer Projekte dokumentieren
konnten.
Christine und Irene Hohenbüchler gehören zu
einer Gruppe von Kunstschaffenden, die in
ihrer Arbeit - meist ausserhalb des

Kunstsystems - lebenspraktische Situationen kreieren.

Die beiden Schwestern tun dies auf besonders

radikale Art und Weise, indem sie selbst

unter dem Prinzip der «multiplen Autorenschaft»

als Autorinnen zurücktreten und sich
als «Regisseurinnen» in den Dienst einer

ganzen Gruppe stellen. Dies führt zu einer
konsequenten Gruppenarbeitshaltung, die den
traditionellen Rahmen des Kunstsystems
sprengt. Durch diese Vorgehensweisen gelingen

aber Verbindungen und Vernetzungen
zwischen Lebensbereichen und gesellschaftlichen

Fragestellungen, die üblicherweise streng
auseinander gehalten werden und als geschlossene

Systeme funktionieren. Die Verbindung
von Kunst und Sozialarbeit - genauer gesagt
von Kunstsystem und sozialem System - ist
ungewohnt und irritierend. Gleichzeitig wirkt
die Vernetzung auf beide Systeme befruchtend,
da sie fest gefügte Sehweisen in Frage stellt.
Der Garten erhält durch die Arbeit der Hohen-
büchlers also eine neue Funktion, die in seiner

bisherigen Entwicklungsgeschichte (zumindest
in Ittingen) einzigartig ist. Bisher als

Nahrungsmittel- und Medizinproduzent, als
spiritueller Selbsterfahrungsort, als Quelle der

Erholung, als Ort des Ästhetischen, als

Repräsentationsträger oder Gelände für
wissenschaftliche Zwecke genutzt, wird der Garten
mit den Mitteln der zeitgenössischen Kunst
zum Instrument für ein soziales Anliegen.

Dorothee Messmer, 1964, ist Kunsthistorikerin und Kuratorin im

Kunstmuseum des Kantons Thurgau, aufgewachsen in St.Gallen,

lebt in Winterthur.

Die Ausstellung «Wilde Gärten» von Christine und Irene Hohenbüchler

ist ab 23. April das ganze Jahr über im Kunstmuseum des Kantons

Thurgau in der Kartause Ittingen zu besichtigen. Weitere

Informationen: 052 748 41 20 oder www.kunstmuseum.ch

SAITEN KIM



SAITEN 05/01


	Vom Nebularius in die wilden Gärten

