Zeitschrift: Saiten : Ostschweizer Kulturmagazin
Herausgeber: Verein Saiten

Band: 10 (2003)
Heft: 109
Rubrik: Scheinwerfer

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DICHTUNG GEGEN DEN KRIEG
(Die Troerinnen» am Theater St.Gallen

Sonderseiten zu den Troerinnen
Einmal mehr droht Krieg. Im Theater St.Gallen laufen

derweil die Proben zu den <Troerinneny, dem Anti-
Kriegsstuick des Euripides, in modernisierter Fassung
von Jean-Paul Sartre. Das Stiick handelt vom Schre-
cken des Krieges, mehr noch vom Elend, das auf die-
sen folgt: Die Stadt Troja ist zerstort. Die Manner sind
getodtet. Ubrig geblieben sind die Frauen und Kinder.
Und die Sieger. Was ist das fur ein Leben nach dem
Krieg in Troja? Realitdt auf der Bihne, Fiktion. Realitét
heute, im gelebten Leben. Die Frage ist legitim: Wie
wird das Leben im Irak, sollte Bush zuschlagen?

Clemens Miiller-Glauser stellt auf dieser Doppel-
seite das éalteste Antikriegsstiick der Weltliteratur vor.
Fred Kurer und Evtichios Vamvas unterhalten sich auf
den beiden nachsten Seiten mit Ralf Grunwald, dem
Regisseur der St.Galler Inszenierung, sowie mit den
Hauptdarstellerinnen Nikola Weisse und Katja Tippelt.
Regula Engeler und Florian Vetsch haben je ein moder-
nes Gedicht, das die Klagen der Troerinnen aufnimmt,
herausgesucht, kommentiert und den Artikeln zur Sei-
te gestellt. (red.)

Premiere: 5. April, 19.30 Uhr, Theater St.Gallen

Seite 30

Saiten

§

Krieg gibt es, seit es Menschen gibt. Der Beginn des Widerstandes der Dichter
gegen den Krieg hingegen ist bekannt. Er manifestierte sich zum ersten Mal im

Marz 415 v. Chr. in Athen.
von Clemens Miiller-Glauser

Im Jahr 480 hatte das Heer der Perser, der da-
mals mdchtigsten Despotie der Welt, das klei-
ne Griechenland {iiberfallen. Da gelang es
zwei seiner Staaten, Athen und Sparta, die
weit iberlegene Kriegsmacht wider jeder ver-
niinftigen Hoffnung zu besiegen. Befliigelt
vom Stolz auf diese Leistung wurde Athen in
der folgenden Friedenszeit zum Zentrum von
demokratischer Freiheit, von Bildung und
Kultur, wie es die Menschheit noch nie erlebt
hatte. Eine der bleibenden Schopfungen die-
ser Zeit ist die klassische Tragddie, deren gros-
ste Dichter versuchten, die Athener zur Ein-
sicht in das Wesen des Menschen und damit
zur Mitmenschlichkeit zu fiihren.

Als Retter der griechischen Freiheit be-
anspruchten Sparta und Athen die Vormacht
in der griechischen Welt. Nach einem knap-
pen halben Jahrhundert fiihrte ihre Konkur-
renz zundchst zu einem zehnjadhrigen offenen
Krieg. Nach vielen sinnlosen Verlusten
schloss man einen faulen Frieden, unter des-
sen Schutz die Athener mit zunehmend riick-
sichtsloseren Mitteln ihre Machtbasis aus-
bauten.

Im Sommer 416 iiberfielen sie ohne jede
Provokation die kleine Insel Melos, weil sie
die Existenz eines noch so kleinen neutralen
Fleckchens in ihrem Einflussgebiet nicht dul-

den wollten. Trotz ihrer hoffnungslosen Un-
terlegenheit weigerte sich die Melier, ihre Un-
abhdngigkeit aufzugeben. Nach kurzer Bela-
gerung mussten sie kapitulieren und «legten
ihr Schicksal in die Hinde der Athener. Diese
brachten alle wehrfahigen Mdnner um und
verschleppten Frauen und Kinder in die Skla-
verei» (Thukydides, «Geschichte des Pelopon-
nesischen Kriegs»).

Im Marz 415 stellte der Tragiker Euripides mit
seinen <Troerinnen» den Biirgern Athens ihre
Schande vor Augen und klagte den Wahn-
sinn des Krieges mit nicht zu iiberbietender
Deutlichkeit an: «Jeder muss Krieg vermei-
den, der klar denkt.» (V. 400)

AUS DER SICHT DER FRAUEN

Fiir sein Drama gegen den Krieg wahlte Euri-
pides eine Szene aus dem mythischen Krieg
um Troja. Dieser war wegen der Entfiihrung
der schonen Helena, der Frau des Spartaner-
konigs Menelaos, durch den Troerprinzen Pa-
ris ausgebrochen; nach zehn Jahren endete er
mithilfe der List des von Odysseus ersonne-
nen holzernen Pferdes: Troja fiel. Mit diesem
Ende beginnt das Drama, in dessen Zentrum
Euripides das Leiden der Frauen von Troja
stellt, die, nachdem ihre Madnner gefallen sind
und ihre Stadt gepliindert worden ist, auf den

J

\



Abtransport in die Sklaverei warten. Die Tra-
godie beginnt schon mit der Katastrophe; sie
zeigt exemplarisch deren Wirkung auf Frauen
ganz unterschiedlichen Standes und Charak-
ters und deren Reaktion auf die Vernichtung
ihres bisherigen Lebens.

Von Anfang an beherrscht Hekabe die Sze-
ne. Sie, die Frau des Konigs der zerstorten
Stadt, ist durch die Niederlage am tiefsten ge-
stiirzt. Sie soll die Sklavin des verhassten,
hinterlistigen Stadtzerstorers Odysseus wer-
den. Von Anfang an bleiben ihr nur Verzweif-
lung und Klage, die sich von Szene zu Szene
allerdings noch steigern, wenn sie z.B. die
Opferung ihrer Tochter Polyxena und die Er-
mordung ihres Enkels Astyanax erfahrt. Trotz-
dem bleibt sie die Fiihrerin der Frauen, die sie
bis zum letzten bitteren Abschied begleitet. In
einem letzten Aufbdumen versucht sie Hele-
na, in den Augen der Troerinnen die Schul-
dige, mit in den Untergang zu ziehen.

Zuerst wird ihre Tochter Kassandra ver-
schleppt, die wahnsinnige Seherin, der nie-
mand je geglaubt hat. Obwohl sie Priesterin
des Sehergotts Apollo und damit sexuell tabu
ist, hat sie Agamemnon, der Fiihrer der Grie-
chen, als Gespielin fiir sein Bett gewdhlt. Sie
nimmt diese Vergewaltigung in einem selbst-
zerstorerischen Sarkasmus an, da sie voraus-
sieht, dass Agamemnon nach seiner Riick-
kehr mit ihr ermordet werden wird. Sie sieht
auch die Leiden und die Vernichtung der tibri-
gen Griechen voraus. Der Gedanke an die Ra-
che halt sie aufrecht und ldsst sie Schandung
und die Aussicht auf ihre eigene Ermordung
ertragen.

Es folgt Andromache, die Frau des Helden
Hektor, des Sohnes von Hekabe und Priamos,
der von Achilles im Zweikampf getotet wor-
den war. Sie hatte Erfiillung in ihrer Rolle als
vorbildliche Ehefrau gefunden. Dies und die
Sorge fiir ihren kleinen Sohn Astyanax haben
ihrem Leben Sinn gegeben. Thres guten Rufes
wegen wird sie nun von Achilles’ Sohn Ne-
optolemos zur Gattin begehrt. Die Loyalitdt zu
ihrem gefallenen Gatten und die Aussicht auf
eine gesicherte Zukunft, in der sie ihren Sohn
aufziehen konnte, stiirzen sie in ein Dilemma.
Da kommt der Befehl, das kleine Kind zu er-
morden...

Hier schldgt die Verzweiflung der Frauen
um in Wut: gegen Helena, die ebenfalls unter
den Gefangenen auf die Entscheidung tiber
ihr Schicksal wartet. Sie weiss, dass nicht nur
die Troerinnen, sondern auch die Griechen ihr
die Schuld am Krieg zuschieben. Dennoch
tritt sie Menelaos selbstbewusst gegeniiber.
Mit raffinierten Argumenten wendet sie die
Beschuldigung von sich weg - auf Hekabe, die
ihren Entfihrer Paris geboren hat. Aber He-

kabes Anklage von Helenas Treulosigkeit
scheint Menelaos zu {iberzeugen; er ldsst sie
mit der Drohung abfiihren, sie in Griechen-
land hinrichten zu lassen. Er wird aber
schliesslich ihrem Reiz wieder verfallen.

Die einzigen Manner, die Euripides auftre-
ten ldsst, sind der schwache Menelaos und
Talthybios, der Ungliicksbote der Griechen.
Obwohl er bisweilen mitleidig erscheint, tut er
doch nur seine Arbeit als Vollstrecker, einzig
darauf bedacht, seinen Vorgesetzten zu gefal-
len. Die siegreichen «Helden» morden aus
Schwadche.

UNGELOSTE SCHULDFRAGE

Die Frage nach der Ursache des Krieges wird
immer wieder aufgegriffen, aber nicht geldst.
Weder bei Helena noch Hekabe liegt die
Schuld; kein einzelner Mensch kann letztlich
verantwortlich gemacht werden. Aber fiir die
Unmenschlichkeit des Krieges tragen Men-
schen die Verantwortung - hier die Hellenen,
die durch ihre Grausamkeit selbst zu Barba-
ren geworden sind: «Ihr Griechen, die ihr bar-
barische Greuel erfunden habt.» (V. 764)

Und fiir diese Schuld miissen sie bezahlen.
Bereits im Gotterprolog wird das Unheil pro-
phezeit, das die Sieger erwartet. Es ist die un-
begreifliche gottliche Gerechtigkeit, die das
Leiden der Unschuldigen geschehen ldsst,
doch die Schuldigen unerbittlich straft. So
wird die Katastrophe der Opfer zum Ausloser
und Auftakt des selbstverschuldeten Unter-
gangs der Kriegsverbrecher.

Die Warnung von Euripides’ Drama be-
wahrheitete sich sehr bald. Im Sommer nach
der Auffilhrung der <Troerinnen» unternah-
men die Athener eine militdrische Expedition
nach Sizilien mit dem Ziel, die ganze Insel zu
erobern und damit ihre Vormacht endgiiltig
abzusichern. Zwei Jahre darauf endete die
Unternehmung mit einer vernichtenden Nie-
derlage. In der Zwischenzeit war auch der
Krieg mit Sparta wieder ausgebrochen. Nach
und nach verlor Athen seine Verbiindeten und
seine Ressourcen, bis im Jahr 404 die bela-
gerte Stadt kapitulieren musste. Viele der nun
zahlreichen Gegner verlangten die Zerstorung
Athens und die Versklavung seiner verhassten
Bevolkerung. Da erinnerten aber die Sparta-
ner an die Leistung der Athener in der Ab-
wehr der Perser, und so blieben sie vor dem
Schicksal bewahrt, das sie selbst iiber andere
gebracht hatten. Thre Existenz als selbstandi-
ge Macht aber war fiir immer beendet.

Bild: Neoptolemos ermordert den Priamos.
Ausschnitt aus: Die Eroberung Trojas. Hydria des
Kleophradesmalers, um 485.

Juan Lépez und John Ward
von Jorge Luis Borges

Ihnen war eine seltsame Zeit beschieden.

Der Planet war in verschiedene Lénder aufgeteilt
worden. Ein jedes mit Loyalitdtsanspriichen versehen,
mit teuersten Erinnerungen, mit einer zweifellos hero-
ischen Vergangenheit, mit Rechten und erlittenem Un-
recht, mit eigenen Mythen, mit bronzenen Helden, mit
Jahresfeiern, Demagogen und Symbolen. Diese Auf-
teilung, an der die Kartographen so sehr hingen, lei-
stete den Kriegen Vorschub.

Ldpez war in der Stadt am Ufer des unbewegli-
chen Flusses zur Welt gekommen,; Ward in einem
Aussenbezirk der Stadt, in der «Father Brown» sich be-
wegte.

Ward lernte spanisch, um den «Don Quijote» zu le-
sen. Der andere liebte Joseph Conrad, der ihm in ei-
nem Schulzimmer der Strasse Viamonte offenbart
wurde.

Sie wéren Freunde geworden, aber sie standen
sich ein einziges Mal von Angesicht zu Angesicht ge-
gendber auf einer allzu beriihmten Inselgruppe, und je-
der der beiden war Kain, und jeder war Abel.

Sie wurden zusammen begraben. Der Schnee und
der Verfall kennen ihr Schicksal.

Die hier erzéhlte Begebenheit ereignete sich in ei-
ner uns unverstandlichen Zeit.

(Aus dem Spanischen von Erica Engeler)

Dieser Text stammt aus Jorge Luis Borges' letztem
Gedichtband (1985) «Los conjurados» (Die Verschwo-
renen) und behandelt in dusserster Reduktion den un-
seligen Falklandkrieg (1982). Juan oder John ist jeder-
manns Name; in Lépez schwingt der Wolf mit, in Ward
der Krieg. Borges schaut aus einer utopischen Zukunft
auf unsere «seltsame / unverstandliche» Zeit mit Krie-
gen zuriick. Mit ironischer Uberzeichnung zahlt er die
Staatswerte auf, in denen er auf verhangnisvolle Wei-
se die Kriege schon vorgezeichnet sieht. Dann wech-
selt er die Ebene und den Ton und schildert die Wir-
kung der Kriegsmaschinerie anhand der Kirzerstbio-
graphien zweier noch fast Kindsoldaten (der Engléander
liest den Don Quijote, der Argentinier J. Conrad), die
trotz Freundschaftspotential einander auf Befehl ge-
genseitig zu Kain und Abel werden.

Die Sprache ist karg, der Ton fatalistisch. Und doch
glaubt Borges an eine Zukunft ohne Krieg. Ein Aufruf
ohne Ausrufezeichen. Erica Engeler

Seite 31

SaitEin



Ist so viel Leid mit den Mitteln der Sprache darstellbar?

Gespriach zur St.Galler Inszenierung der <Troerinnenen»

Die Schwierigkeit des Regisseurs, Euripides zeitgerecht darzustellen, und die
Miihe der Schauspielerinnen, die verkorperten Rollen zu ertragen: Gesprach mit
Regisseur Ralf Grunwald und den Hauptdarstellerinen Nikola Weisse (in der Rol-
le der Hekabe) und Katja Tippelt (als Kassandra).

von Fred Kurer und Evtichios Vamvas

Kurer: Sie haben vor kurzem mit den Proben
zu Euripides Tragodie «Die Troerinnen> begon-
nen...

Grunwald: Nachdem ich mich durch die
verschiedenen Fassungen gelesen habe, ent-
schied ich mich fiir die Bearbeitung von Sart-
re, die 1965 mit Erfolg uraufgefiihrt worden ist.

Vamvas: Sartre verdndert die Charaktere
der Frauen, so etwa geraten sich Hekabe und
Andromache in die Haare, wdhrend bei Euri-
pides Andromache die «Schuld» Hekabes nur
andeutet und dann voll Mitgefiihl und tros-
tend zu ihr iiber den Tod spricht...

Weisse: Auch ich habe die verschiedenen
Fassungen miteinander verglichen und habe
nicht den Eindruck, dass sich die Charaktere
sehr unterscheiden. Wir spielen Sartre und
konnen, tut mir leid, Ihre Erwartung nach Eu-
ripides nicht erfiillen.

Grunwald: Bei Euripides ist die Sprache
sehr dicht, sehr poetisch, sehr pathetisch,
aber fiir uns heute auch zu philologisch.

Vamvas: Aber nicht schwieriger als zum
Beispiel die Sprache Shakespeares in «Richard
IL>.

Weisse: Es ist immer auch eine Frage der
Ubersetzung. Gerade Richard III.», den wir in
Ziirich spielen: Was haben wir gesucht, bis
wir endlich eine Ubersetzung gefunden ha-
ben, die uns lag.

Grunwald: Gerade das hohe Pathos bei Eu-
ripides macht es filir uns schwierig, das Leid
der Menschen auf der Biihne umzusetzen.

Seite 32

Saiten

Sartre bleibt sehr nahe an der Vorlage, holt
aber die Sprache zu uns, in die heutige Zeit. Er
macht den Text sprechbarer und verstandli-
cher; er streicht die mythologischen Anspie-
lungen, die dem damaligen Athener Publikum
geldufig waren, oder er erweitert sie.

So lasst er, anders als Euripides, am Ende
des Stiickes Poseidon noch einmal auftreten
mit den Worten: «Ihr werdet am Krieg ver-
recken. Alle. Die Gotter und die Menschen.»

Kurer: Auch die Gotter?

Grunwald: Auch die Gotter. Mit dieser Got-
terkritik zeigt Sartre aber auch mit aller Deut-
lichkeit, dass die Menschen allein die Verant-
wortung tragen. Die Menschen sind verant-
wortlich fiir das Leid anderer Menschen.

Tippelt: In der Antike sprachen die Schau-
spieler durch Masken und schritten auf Ko-
thurnen. Das tragische Schauspiel war zu-
ndchst eine Zeremonie, die Grausamkeit fei-
erlich. Wie aber soll ich heute Kassandra
spielen? Die Rachegefiihle, das Wissen, ver-
gewaltigt und getdtet zu werden oder den Ju-
bel dartiber, dass ich Agamemnon und sei-
nem Haus den Untergang bringen werde ... es
ist schwierig, eine Form zu finden, die das
Leid der Opfer und ihr Schicksal erfahrbar
machen.

Weisse: Und dabei nicht in die Falle der
Sentimentalitdt zu tappen.

Grunwald: Die Troerinnen> sind ein gros-
ser Klagegesang. Und fiir uns stellt sich die
Frage: Wie kann ich mich ins Leid einschal-

ten? Welche Metapher ist {iberhaupt noch
moglich? Kann man Zerstorung wirklich zei-
gen? Eigentlich ist es doch in unserer Situati-
on hier Luxus, Krieg im Theater darstellen zu
wollen. Besonders, da das Bild des Kriegs tag-
taglich durch die Erfahrungen des Fernsehens
gepragt wird.

Tippelt: Das ist das grosse Problem, das
uns zu schaffen macht: Ist so viel Leid mit den
Mitteln der Sprache noch darstellbar?

Kurer: Frau Weisse, wie erfahren Sie ihre
Rolle als Hekabe?

Weisse: In der Rolle der Hekabe bin ich die
ganze Zeit auf der Biihne. Sie ist die Gestalt,
in der sich die masslosen Leiden spiegeln, die
der Krieg den Frauen gebracht hat. Wir Miit-
ter tragen das grossere Leid als Ehefrauen.
Diese Tragodie zeigt, dass es die Frauen sind,
als Witwen, Waisen, zuriickgelassene Verlob-
te, die das von Mdnnern angerichtete Elend
tragen miissen.

Kurer: Wie konnen Sie dies Elend, das Sie
verkorpern, als Schauspielerin, als Mensch er-
tragen?

Weisse: Ich iibe, wir alle iiben in einer Art
Simulationsraum, dhnlich wie ein Pilot, aber
eben auf der Biihne. Der Pilot iibt so lange, bis
Simulation und Ernstfall sich quasi nicht
mehr unterscheiden. Das psychologische
Sich-Einfiihlen in die Personen, die wir dar-
stellen, geniigt hier nicht mehr.

Tippelt: Die Proben verlangen uns viel ab,
auf allen Ebenen.

Weisse: Ausserordentlich anspruchsvoll,
nein: aufwiihlend fiir uns ist es auch, in der
jetzigen so gespannten Weltsituation mit die-
sem Stoff zu arbeiten.

Vamvas: Das dauernde Appellieren an die
Gefiihle, wirkt das mit der Zeit nicht ermii-
dend?



Tippelt: Und ist das Ermiiden des menschli-
chen Interesses angesichts der Haufung hilf-
losen Leidens nicht eine der schrecklichsten
Folgen des Krieges?

Vamvas: Warum hat Sartre den Vers «Also
muss jeder Krieg vermeiden, der klar denkt»
von Euripides nicht iibernommen?

Grunwald: Ich kann nicht fiir Sartre spre-
chen. Aber ich denke, dass man das nicht
wiederholen muss, die Lage der einen wie
der anderen Frau bezeugt das zur Gentige.
Sartre interessierte vor allem der politische
Aspekt der Tragddie; er hat diesen vor allem
in Bezug auf die Kolonialkriege stark hervor-
gehoben: Anstelle von Athen, das seinen ko-
lonialen Imperialismus mit aller Harte durch-
setzte — und den auch Euripides schonungs-
los aufdeckte -, nennt er Europa, anstelle von
Troja Asien, stellvertretend fiir Algerien und
Vietnam. Der Krieg in Algerien war auch der
Anlass fiir ihn, dieses Stiick zu bearbeiten.

Weisse: Und der Kindermord an Astyanax
zeigt, wie eine Grossmacht, die Angst hat, ih-
re Macht und ihren Einfluss zu verlieren, zu
immer noch grosserer Grausamkeit fahig ist.

Tippelt: Damals Frankreich in Algerien,
heute zum Beispiel Russland in Tschetsche-
nien.

Vamvas: Was denken Sie, die Frauen, von
Ungliicksbote Talthybios?

Tippelt: Ich weiss es noch nicht. Matthias
ist noch am Probieren...

Vamvas: Menelaos, der einzig Grosse, der
einen Auftritt hat, ist ein Schwdchling, ein
Egoist und heuchlerischer Politiker. Ist Talthy-
bios ein Vollzugsbeamter, der, ohne sich Ge-
danken zu machen, die Befehle der Oberen
ausfiihrt, ein Eichmann...?

Grunwald: Ich bin damit nicht einverstan-
den. Heute, wo alles miteinander vernetzt ist
und man sich im Alltag schon schuldig macht,
wenn man amerikanische Jeans oder Turn-
schuhe kauft, simpeleinfach Kaffee trinkt,
oder, ganz schlimm: Aktien kauft, sind solche
Schubladisierungen nicht mehr maoglich.

Kurer: Was ist denn aus ihrer Sicht die
Kernaussage des Stticks?

Weisse: Ganz klar: Es ist in jedem Fall
falsch, Krieg zu fiihren. Ich selbst bin Pazifi-
stin und {iberzeugt davon, dass es endlich
moglich sein miisste fiir die Welt, in der ich
lebe, das heisst fiir die Erste Welt, keinen
Krieg mehr zu fithren. Man muss endlich ab-
fahren mit dem blodsinnigen Satz, der Krieg
sei die Fortsetzung der Politik mit anderen
Mitteln. Krieg darf nie ein letztes Mittel sein.

Grunwald: Krieg ist in jedem Fall absurd.

Bilder: v.o.n.u.: Nikola Weisse, Katja Tippelt, Ralf
Grunwald. Fotos: Florian Bachmann

Waffenstillstand
von Michael Longley

I An seinen eigenen Vater erinnert und zu Trdnen gertihrt,

Fasste Achilles ihn bei der Hand und dréngte den alten Kénig

Sanft zurtick, aber Priamos wand sich zu seinen Fissen und
Weinte mit ihm, bis das ganze Gebéaude erscholl von Jammerténen.

Il Achilles selbst nahm sich Hektors Leichnam an,

Liess ihn waschen und, um des alten Kénigs willen,

Autbahren in Uniform, damit Priamos ihn bei Tagesanbruch,
Eingewickelt wie ein Geschenk, heim nach Troja tberfiihren konnte.

HI Als sie zusammen gespeist hatten, war es ihnen beiden eine Freude,
Die Schénheit des anderen zu bestaunen, beinah wie Liebende,
Achilles, gebaut wie ein Gott, Priamos, gutaussehend noch immer

und zur Konversation aufgelegt. Zuvor hatte er geseufzt:

IV «Ich falle auf die Knie und tue, was getan werden muss,
Und kisse Achilles’ Hand, die meinen Sohn mordete.»

(aus dem Englischen von Jirgen Schneider)

Das Gedicht (Waffenstillstand» stammt von dem in Belfast lebenden irischen Dich-
ter Michael Longley (*1939). So sehr es heute, im Licht der aktuellen Geschichte,
zu sprechen vermag und seine Bilder Bilder von der Art sind, wie sie die Welt heu-
te notig hat, so sehr blickt es zugleich in den tiefen Brunnen der Vergangenheit und
schopft seine Antwort aus ihm. Denn Michael Longleys in den 90er Jahren vor dem
Hintergrund der nordirischen Unruhen entstandenes Gedicht kniipft an den letzten
Gesang von Homers Schilderung des trojanischen Kriegs an, an den 24. Gesang
der lias>. Darin stattet Priamos, der Konig von Troja, nachts dem Lager der feind-
lichen Griechen einen heimlichen Besuch ab und wird im Zelt des Achilles, des Mér-
ders seines Sohnes Hektor, empfangen, wo ihm die Bitte um die Auslieferung des
Leichnams seines Sohnes gewahrt wird. In der Begegnung von Priamos und Achil-
les lasst Homer ein Licht der Versohnung und paradoxen Verbriiderung aufschei-
nen, das noch im Gedicht von Michael Longley webt und lebt. Florian Vetsch

Seite 33

S 3aitEn



	Scheinwerfer

