
Zeitschrift: Saiten : Ostschweizer Kulturmagazin

Herausgeber: Verein Saiten

Band: 10 (2003)

Heft: 109

Rubrik: Scheinwerfer

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


H W V d ;i d A

DICHTUNG GEGEN DEN KRIEG
<Die Troerinnen> am Theater St.Gallen

Sonderseiten zu den Troerinnen
Einmal mehr droht Krieg. Im Theater St.Gallen laufen

derweil die Proben zu den <Troerinnen>, dem Anti-

Kriegsstück des Euripides, in modernisierter Fassung

von Jean-Paul Sartre. Das Stück handelt vom Schrecken

des Krieges, mehr noch vom Elend, das auf diesen

folgt: Die Stadt Troja ist zerstört. Die Männer sind

getötet. Übrig geblieben sind die Frauen und Kinder.

Und die Sieger. Was ist das für ein Leben nach dem

Krieg in Troja? Realität auf der Bühne, Fiktion. Realität

heute, im gelebten Leben. Die Frage ist legitim: Wie

wird das Leben im Irak, sollte Bush zuschlagen?

Clemens Müller-Glauser stellt auf dieser Doppelseite

das älteste Antikriegsstück der Weltliteratur vor.

Fred Kurer und Evtichios Vamvas unterhalten sich auf

den beiden nächsten Seiten mit Ralf Grunwald, dem

Regisseur der St.Galler Inszenierung, sowie mit den

Flauptdarstellerinnen Nikola Weisse und Katja Tippelt.

Regula Engeler und Florian Vetsch haben je ein modernes

Gedicht, das die Klagen der Troerinnen aufnimmt,

herausgesucht, kommentiert und den Artikeln zur Seite

gestellt, (red.)

Premiere: 5. April, 19.30 Uhr, Theater St.Gallen

Krieg gibt es, seit es Menschen gibt. Der Beginn des Widerstandes der Dichter
gegen den Krieg hingegen ist bekannt. Er manifestierte sich zum ersten Mal im
März 415 v. Chr. in Athen.

von Clemens Müller-Glauser

Im Jahr 480 hatte das Heer der Perser, der
damals mächtigsten Despotie der Welt, das kleine

Griechenland überfallen. Da gelang es

zwei seiner Staaten, Athen und Sparta, die

weit überlegene Kriegsmacht wider jeder
vernünftigen Hoffnung zu besiegen. Beflügelt
vom Stolz auf diese Leistung wurde Athen in
der folgenden Friedenszeit zum Zentrum von
demokratischer Freiheit, von Bildung und
Kultur, wie es die Menschheit noch nie erlebt
hatte. Eine der bleibenden Schöpfungen dieser

Zeit ist die klassische Tragödie, deren grös-
ste Dichter versuchten, die Athener zur
Einsicht in das Wesen des Menschen und damit
zur Mitmenschlichkeit zu führen.

Als Retter der griechischen Freiheit
beanspruchten Sparta und Athen die Vormacht
in der griechischen Welt. Nach einem knappen

halben Jahrhundert führte ihre Konkurrenz

zunächst zu einem zehnjährigen offenen

Krieg. Nach vielen sinnlosen Verlusten
schloss man einen faulen Frieden, unter dessen

Schutz die Athener mit zunehmend
rücksichtsloseren Mitteln ihre Machtbasis
ausbauten.

Im Sommer 416 überfielen sie ohne jede
Provokation die kleine Insel Melos, weil sie

die Existenz eines noch so kleinen neutralen
Fleckchens in ihrem Einflussgebiet nicht dul¬

den wollten. Trotz ihrer hoffnungslosen
Unterlegenheit weigerte sich die Melier, ihre
Unabhängigkeit aufzugeben. Nach kurzer
Belagerung mussten sie kapitulieren und «legten
ihr Schicksal in die Hände der Athener. Diese

brachten alle wehrfähigen Männer um und
verschleppten Frauen und Kinder in die
Sklaverei» (Thukydides, <Geschichte des Pelopon-
nesischen Kriegs>).

Im März 415 stellte der Tragiker Euripides mit
seinen <Troerinnen> den Bürgern Athens ihre
Schande vor Augen und klagte den Wahnsinn

des Krieges mit nicht zu überbietender
Deutlichkeit an: «Jeder muss Krieg vermeiden,

der klar denkt.» (V. 400)

AUS DER SICHT DER FRAUEN
Für sein Drama gegen den Krieg wählte
Euripides eine Szene aus dem mythischen Krieg
um TToja. Dieser war wegen der Entführung
der schönen Helena, der Frau des Spartanerkönigs

Menelaos, durch den Troerprinzen Paris

ausgebrochen; nach zehn Jahren endete er
mithilfe der List des von Odysseus ersonne-
nen hölzernen Pferdes: Troja fiel. Mit diesem
Ende beginnt das Drama, in dessen Zentrum
Euripides das Leiden der Frauen von Troja
stellt, die, nachdem ihre Männer gefallen sind
und ihre Stadt geplündert worden ist, auf den

Seite 30

KSSCEEBH



Abtransport in die Sklaverei warten. Die
Tragödie beginnt schon mit der Katastrophe; sie

zeigt exemplarisch deren Wirkung auf Frauen

ganz unterschiedlichen Standes und Charakters

und deren Reaktion auf die Vernichtung
ihres bisherigen Lebens.

Von Anfang an beherrscht Hekabe die Szene.

Sie, die Frau des Königs der zerstörten
Stadt, ist durch die Niederlage am tiefsten
gestürzt. Sie soll die Sklavin des verhassten,

hinterlistigen Stadtzerstörers Odysseus werden.

Von Anfang an bleiben ihr nur Verzweiflung

und Klage, die sich von Szene zu Szene

allerdings noch steigern, wenn sie z.B. die

Opferung ihrer Tochter Polyxena und die

Ermordung ihres Enkels Astyanax erfährt. Trotzdem

bleibt sie die Führerin der Frauen, die sie

bis zum letzten bitteren Abschied begleitet. In
einem letzten Aufbäumen versucht sie Helena,

in den Augen der Troerinnen die Schuldige,

mit in den Untergang zu ziehen.

Zuerst wird ihre Tochter Kassandra

verschleppt, die wahnsinnige Seherin, der
niemand je geglaubt hat. Obwohl sie Priesterin
des Sehergotts Apollo und damit sexuell tabu

ist, hat sie Agamemnon, der Führer der
Griechen, als Gespielin für sein Bett gewählt. Sie

nimmt diese Vergewaltigung in einem
selbstzerstörerischen Sarkasmus an, da sie voraussieht,

dass Agamemnon nach seiner Rückkehr

mit ihr ermordet werden wird. Sie sieht
auch die Leiden und die Vernichtung der übrigen

Griechen voraus. Der Gedanke an die
Rache hält sie aufrecht und lässt sie Schändung
und die Aussicht auf ihre eigene Ermordung
ertragen.

Es folgt Andromache, die Frau des Helden

Hektor, des Sohnes von Hekabe und Priamos,
der von Achilles im Zweikampf getötet worden

war. Sie hatte Erfüllung in ihrer Rolle als

vorbildliche Ehefrau gefunden. Dies und die

Sorge für ihren kleinen Sohn Astyanax haben

ihrem Leben Sinn gegeben. Ihres guten Rufes

wegen wird sie nun von Achilles' Sohn Ne-

optolemos zur Gattin begehrt. Die Loyalität zu
ihrem gefallenen Gatten und die Aussicht auf
eine gesicherte Zukunft, in der sie ihren Sohn

aufziehen könnte, stürzen sie in ein Dilemma.
Da kommt der Befehl, das kleine Kind zu
ermorden.

Hier schlägt die Verzweiflung der Frauen

um in Wut: gegen Helena, die ebenfalls unter
den Gefangenen auf die Entscheidung über
ihr Schicksal wartet. Sie weiss, dass nicht nur
die Troerinnen, sondern auch die Griechen ihr
die Schuld am Krieg zuschieben. Dennoch
tritt sie Menelaos selbstbewusst gegenüber.
Mit raffinierten Argumenten wendet sie die

Beschuldigung von sich weg - auf Hekabe, die

ihren Entführer Paris geboren hat. Aber He-

kabes Anklage von Helenas Treulosigkeit
scheint Menelaos zu überzeugen; er lässt sie

mit der Drohung abführen, sie in Griechenland

hinrichten zu lassen. Er wird aber
schliesslich ihrem Reiz wieder verfallen.

Die einzigen Männer, die Euripides auftreten

lässt, sind der schwache Menelaos und

Talthybios, der Unglücksbote der Griechen.

Obwohl er bisweilen mitleidig erscheint, tut er

doch nur seine Arbeit als Vollstrecker, einzig
darauf bedacht, seinen Vorgesetzten zu gefallen.

Die siegreichen «Helden» morden aus
Schwäche.

UNGELÖSTE SCHULDFRAGE
Die Frage nach der Ursache des Krieges wird
immer wieder aufgegriffen, aber nicht gelöst.
Weder bei Helena noch Hekabe liegt die
Schuld; kein einzelner Mensch kann letztlich
verantwortlich gemacht werden. Aber für die

Unmenschlichkeit des Krieges tragen
Menschen die Verantwortung - hier die Hellenen,
die durch ihre Grausamkeit selbst zu Barbaren

geworden sind: «Ihr Griechen, die ihr
barbarische Greuel erfunden habt.» (V. 764)

Und für diese Schuld müssen sie bezahlen.
Bereits im Götterprolog wird das Unheil
prophezeit, das die Sieger erwartet. Es ist die

unbegreifliche göttliche Gerechtigkeit, die das

Leiden der Unschuldigen geschehen lässt,
doch die Schuldigen unerbittlich straft. So

wird die Katastrophe der Opfer zum Auslöser
und Auftakt des selbstverschuldeten Untergangs

der Kriegsverbrecher.
Die Warnung von Euripides' Drama

bewahrheitete sich sehr bald. Im Sommer nach
der Aufführung der <Troerinnen> unternahmen

die Athener eine militärische Expedition
nach Sizilien mit dem Ziel, die ganze Insel zu
erobern und damit ihre Vormacht endgültig
abzusichern. Zwei Jahre darauf endete die

Unternehmung mit einer vernichtenden
Niederlage. In der Zwischenzeit war auch der

Krieg mit Sparta wieder ausgebrochen. Nach
und nach verlor Athen seine Verbündeten und
seine Ressourcen, bis im Jahr 404 die
belagerte Stadt kapitulieren musste. Viele der nun
zahlreichen Gegner verlangten die Zerstörung
Athens und die Versklavung seiner verhassten

Bevölkerung. Da erinnerten aber die Spartaner

an die Leistung der Athener in der
Abwehr der Perser, und so blieben sie vor dem
Schicksal bewahrt, das sie selbst über andere

gebracht hatten. Ihre Existenz als selbständige

Macht aber war für immer beendet.

Bild: Neoptolemos ermordert den Priamos.

Ausschnitt aus: Die Eroberung Trojas. Hydria des

Kleophradesmalers, um 485.

Juan Läpez und John Ward

von Jorge Luis Borges

Ihnen war eine seltsame Zeit beschieden.

Der Planet war in verschiedene Länder aufgeteilt

worden. Ein jedes mit Loyalitätsansprüchen versehen,

mit teuersten Erinnerungen, mit einerzweifellos
heroischen Vergangenheit, mit Rechten und erlittenem

Unrecht, mit eigenen Mythen, mitbronzenen Helden, mit
Jahresfeiern, Demagogen und Symbolen. Diese

Aufteilung, an der die Kartographen so sehr hingen,

leistete den Kriegen Vorschub.

Lopez war in der Stadt am Ufer des unbeweglichen

Flusses zur Welt gekommen; Ward in einem

Aussenbezirk der Stadt, in der <Father Brownt sich

bewegte.

Ward lernte spanisch, um den <Don Quijote> zu

lesen. Der andere liebte Joseph Conrad, der ihm in

einem Schulzimmer der Strasse Viamonte offenbart

wurde.

Sie wären Freunde geworden, aber sie standen

sich ein einziges Mal von Angesicht zu Angesicht

gegenüberaufeinerallzu berühmten Inselgruppe, und

jeder der beiden war Kain, und jeder war Abel.

Sie wurden zusammen begraben. Der Schnee und

der Verfall kennen ihr Schicksal.

Die hier erzählte Begebenheit ereignete sich in

einer uns unverständlichen Zeit.

(Aus dem Spanischen von Erica Engeler)

Dieser Text stammt aus Jorge Luis Borges' letztem

Gedichtband (1985) <Los conjuradosi (Die Verschworenen)

und behandelt in äusserster Reduktion den

unseligen Falklandkrieg (1982). Juan oder John ist

jedermanns Name; in Lopez schwingt der Wolf mit, in Ward

der Krieg. Borges schaut aus einer utopischen Zukunft

auf unsere «seltsame / unverständliche» Zeit mit Kriegen

zurück. Mit ironischer Überzeichnung zählt er die

Staatswerte auf, in denen er auf verhängnisvolle Weise

die Kriege schon vorgezeichnet sieht. Dann wechselt

er die Ebene und den Ton und schildert die

Wirkung der Kriegsmaschinerie anhand der Kürzerstbiographien

zweier noch fast Kindsoldaten (der Engländer

liest den Don Quijote, der Argentinier J. Conrad), die

trotz Freundschaftspotential einander auf Befehl

gegenseitig zu Kain und Abel werden.

Die Sprache ist karg, der Ton fatalistisch. Und doch

glaubt Borges an eine Zukunft ohne Krieg. Ein Aufruf

ohne Ausrufezeichen. Erica Engeler

Seite 31

SaCBESH



Ist so viel Leid mit den Mitteln der Sprache darstellbar?

Gespräch zur St.Galler Inszenierung der <Troerinnenen>

Die Schwierigkeit des Regisseurs, Euripides zeitgerecht darzustellen, und die
Mühe der Schauspielerinnen, die verkörperten Rollen zu ertragen: Gespräch mit
Regisseur Ralf Grunwald und den Hauptdarstellerinen Nikola Weisse (in der Rolle

der Hekabe) und Katja Tippelt (als Kassandra).

von Fred Kurer und Evtichios Vamvas

Kurer: Sie haben vor kurzem mit den Proben

zu Euripides Tragödie <Die Troerinnen> begonnen.

Grunwald: Nachdem ich mich durch die

verschiedenen Fassungen gelesen habe,
entschied ich mich für die Bearbeitung von Sartre,

die 1965 mit Erfolg uraufgeführt worden ist.

Vamvas: Sartre verändert die Charaktere
der Frauen, so etwa geraten sich Hekabe und
Andromache in die Haare, während bei
Euripides Andromache die «Schuld» Hekabes nur
andeutet und dann voll Mitgefühl und
tröstend zu ihr über den Tod spricht...

Weisse: Auch ich habe die verschiedenen

Fassungen miteinander verglichen und habe

nicht den Eindruck, dass sich die Charaktere

sehr unterscheiden. Wir spielen Sartre und

können, tut mir leid, Ihre Erwartung nach

Euripides nicht erfüllen.
Grunwald: Bei Euripides ist die Sprache

sehr dicht, sehr poetisch, sehr pathetisch,
aber für uns heute auch zu philologisch.

Vamvas: Aber nicht schwieriger als zum
Beispiel die Sprache Shakespeares in <Richard

III.>.

Weisse: Es ist immer auch eine Frage der

Übersetzung. Gerade <Richard III.>, den wir in
Zürich spielen: Was haben wir gesucht, bis

wir endlich eine Übersetzung gefunden
haben, die uns lag.

Grunwald: Gerade das hohe Pathos bei
Euripides macht es für uns schwierig, das Leid
der Menschen auf der Bühne umzusetzen.

Sartre bleibt sehr nahe an der Vorlage, holt
aber die Sprache zu uns, in die heutige Zeit. Er

macht den Text sprechbarer und verständlicher;

er streicht die mythologischen Anspielungen,

die dem damaligen Athener Publikum
geläufig waren, oder er erweitert sie.

So lässt er, anders als Euripides, am Ende
des Stückes Poseidon noch einmal auftreten
mit den Worten: «Ihr werdet am Krieg
verrecken. Alle. Die Götter und die Menschen.»

Kurer: Auch die Götter?

Grunwald: Auch die Götter. Mit dieser
Götterkritik zeigt Sartre aber auch mit aller
Deutlichkeit, dass die Menschen allein die

Verantwortung tragen. Die Menschen sind
verantwortlich für das Leid anderer Menschen.

Tippelt: In der Antike sprachen die Schauspieler

durch Masken und schritten auf
Kothurnen. Das tragische Schauspiel war
zunächst eine Zeremonie, die Grausamkeit
feierlich. Wie aber soll ich heute Kassandra

spielen? Die Rachegefühle, das Wissen,
vergewaltigt und getötet zu werden oder den
Jubel darüber, dass ich Agamemnon und
seinem Haus den Untergang bringen werde es

ist schwierig, eine Form zu finden, die das

Leid der Opfer und ihr Schicksal erfahrbar
machen.

Weisse: Und dabei nicht in die Falle der

Sentimentalität zu tappen.
Grunwald: <Die Troerinnem sind ein grosser

Klagegesang. Und für uns stellt sich die

Frage: Wie kann ich mich ins Leid einschal¬

ten? Welche Metapher ist überhaupt noch

möglich? Kann man Zerstörung wirklich
zeigen? Eigentlich ist es doch in unserer Situation

hier Luxus, Krieg im Theater darstellen zu
wollen. Besonders, da das Bild des Kriegs
tagtäglich durch die Erfahrungen des Fernsehens

geprägt wird.
Tippelt: Das ist das grosse Problem, das

uns zu schaffen macht: Ist so viel Leid mit den

Mitteln der Sprache noch darstellbar?

Kurer: Frau Weisse, wie erfahren Sie ihre
Rolle als Hekabe?

Weisse: In der Rolle der Hekabe bin ich die

ganze Zeit auf der Bühne. Sie ist die Gestalt,
in der sich die masslosen Leiden spiegeln, die
der Krieg den Frauen gebracht hat. Wir Mütter

tragen das grössere Leid als Ehefrauen.
Diese Tragödie zeigt, dass es die Frauen sind,
als Witwen, Waisen, zurückgelassene Verlobte,

die das von Männern angerichtete Elend

tragen müssen.

Kurer: Wie können Sie dies Elend, das Sie

verkörpern, als Schauspielerin, als Mensch

ertragen?

Weisse: Ich übe, wir alle üben in einer Art
Simulationsraum, ähnlich wie ein Pilot, aber
eben auf der Bühne. Der Pilot übt so lange, bis

Simulation und Ernstfall sich quasi nicht
mehr unterscheiden. Das psychologische
Sich-Einfühlen in die Personen, die wir
darstellen, genügt hier nicht mehr.

Tippelt: Die Proben verlangen uns viel ab,

auf allen Ebenen.

Weisse: Ausserordentlich anspruchsvoll,
nein: aufwühlend für uns ist es auch, in der

jetzigen so gespannten Weltsituation mit
diesem Stoff zu arbeiten.

Vamvas: Das dauernde Appellieren an die

Gefühle, wirkt das mit der Zeit nicht
ermüdend?

Seite 32

K5SLEE0H



Tippelt: Und ist das Ermüden des menschlichen

Interesses angesichts der Häufung
hilflosen Leidens nicht eine der schrecklichsten
Folgen des Krieges?

Vamvas: Warum hat Sartre den Vers «Also

muss jeder Krieg vermeiden, der klar denkt»

von Euripides nicht übernommen?
Grunwald: Ich kann nicht für Sartre

sprechen. Aber ich denke, dass man das nicht
wiederholen muss, die Lage der einen wie
der anderen Frau bezeugt das zur Genüge.

Sartre interessierte vor allem der politische
Aspekt der Tragödie; er hat diesen vor allem
in Bezug auf die Kolonialkriege stark
hervorgehoben: Anstelle von Athen, das seinen
kolonialen Imperialismus mit aller Härte durchsetzte

- und den auch Euripides schonungslos

aufdeckte -, nennt er Europa, anstelle von
Troja Asien, stellvertretend für Algerien und
Vietnam. Der Krieg in Algerien war auch der
Anlass für ihn, dieses Stück zu bearbeiten.

Weisse: Und der Kindermord an Astyanax
zeigt, wie eine Grossmacht, die Angst hat, ihre

Macht und ihren Einfluss zu verlieren, zu
immer noch grösserer Grausamkeit fähig ist.

Tippelt: Damals Frankreich in Algerien,
heute zum Beispiel Russland in Tschetschenien.

Vamvas: Was denken Sie, die Frauen, von
Unglücksbote Talthybios?

Tippelt: Ich weiss es noch nicht. Matthias
ist noch am Probieren...

Vamvas: Menelaos, der einzig Grosse, der
einen Auftritt hat, ist ein Schwächling, ein

Egoist und heuchlerischer Politiker. Ist Talthybios

ein Vollzugsbeamter, der, ohne sich
Gedanken zu machen, die Befehle der Oberen

ausführt, ein Eichmann...
Grunwald: Ich bin damit nicht einverstanden.

Heute, wo alles miteinander vernetzt ist

und man sich im Alltag schon schuldig macht,

wenn man amerikanische Jeans oder
Turnschuhe kauft, simpeleinfach Kaffee trinkt,
oder, ganz schlimm: Aktien kauft, sind solche

Schubladisierungen nicht mehr möglich.
Kurer: Was ist denn aus ihrer Sicht die

Kernaussage des Stücks?

Weisse: Ganz klar: Es ist in jedem Fall

falsch, Krieg zu führen. Ich selbst bin Pazifistin

und überzeugt davon, dass es endlich

möglich sein müsste für die Welt, in der ich
lebe, das heisst für die Erste Welt, keinen

Krieg mehr zu führen. Man muss endlich
abfahren mit dem blödsinnigen Satz, der Krieg
sei die Fortsetzung der Politik mit anderen

Mitteln. Krieg darf nie ein letztes Mittel sein.

Grunwald: Krieg ist in jedem Fall absurd.

Bilder: v.o.n.u.: Nikola Weisse, Katja Tippelt, Ralf

Grunwald. Fotos: Florian Bachmann

Wafferistiiistand
von Michael Longley

I An seinen eigenen Vater erinnert und zu Tränen gerührt,

Fasste Achilles ihn bei der Hand und drängte den alten König

Sanft zurück, aber Phamos wand sich zu seinen Füssen und

Weinte mit ihm, bis das ganze Gebäude erscholl von Jammertönen.

II Achilles selbst nahm sich Hektars Leichnam an,

Liess ihn waschen und, um des alten Königs willen,

Aufbahren in Uniform, damit Phamos ihn bei Tagesanbruch,

Eingewickelt wie ein Geschenk, heim nach Troja überführen konnte.

III Als sie zusammen gespeist hatten, war es ihnen beiden eine Freude,

Die Schönheit des anderen zu bestaunen, beinah wie Liebende,

Achilles, gebaut wie ein Gott, Phamos, gutaussehend noch immer

und zur Konversation aufgelegt. Zuvor hatte er geseufzt:

IV «Ich falle auf die Knie und tue, was getan werden muss,

Und küsse Achilles' Hand, die meinen Sohn mordete.»

(aus dem Englischen von Jürgen Schneider)

Das Gedicht Waffenstillstand) stammt von dem in Belfast lebenden irischen Dichter

Michael Longley (*1939). So sehr es heute, im Licht der aktuellen Geschichte,

zu sprechen vermag und seine Bilder Bilder von der Art sind, wie sie die Welt heute

nötig hat, so sehr blickt es zugleich in den tiefen Brunnen der Vergangenheit und

schöpft seine Antwort aus ihm. Denn Michael Longleys in den 90er Jahren vordem

Hintergrund der nordirischen Unruhen entstandenes Gedicht knüpft an den letzten

Gesang von Homers Schilderung des trojanischen Kriegs an, an den 24. Gesang

der <llias>. Darin stattet Priamos, der König von Troja, nachts dem Lager der

feindlichen Griechen einen heimlichen Besuch ab und wird im Zelt des Achilles, des Mörders

seines Sohnes Hektar, empfangen, wo ihm die Bitte um die Auslieferung des

Leichnams seines Sohnes gewährt wird. In der Begegnung von Priamos und Achilles

lässt Homer ein Licht der Versöhnung und paradoxen Verbrüderung aufscheinen,

das noch im Gedicht von Michael Longley webt und lebt. Florian Vetsch

Seite 33

HtäCEESH


	Scheinwerfer

