
Zeitschrift: Saiten : Ostschweizer Kulturmagazin

Herausgeber: Verein Saiten

Band: 9 (2002)

Heft: 96

Artikel: Der Philosoph im Jazzkeller

Autor: Pfister, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-885032

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-885032
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Philosoph im
Jazzkeller
Pariser Denkmoden in den 50ern: Existentialismus und mehr,
von Michael Pfister

Die intellektuelle Verarbeitung des Zweiten Weltkriegs
entfachte im Paris der 50er eine philosophischen
Strömung, die wie selten eine andere die Philosophie in den
Alltag holte: den Existentialismus.

Als der junge Genfer Schriftsteller Nicolas Bouvier und der Maler
Thierry Vernet 1953/54 in einem Fiat Topolino eine Reise in den Orient
unternahmen, wurden sie in der iranischen Stadt Täbris vom Winter
überrascht, wo sie einige Monate lang ausharren mussten. Seinen
Lebensunterhalt verdiente sich Bouvier mit Französischstunden für
Privatschülerinnen. Eine, so erzählt Bouvier in seinem kürzlich auf
Deutsch reedierten Reisebericht <Die Erfahrung der Welt>, war besonders

neugierig und wollte wissen, «ob mein Bart existentialistisch sei»
und «was eigentlich das Absurde bedeute. Die letzteren beiden
Ausdrücke hatte sie in einer Teheraner Zeitschrift entdeckt». Die Episode
spiegelt die Erfolgsgeschichte einer philosophischen Modeströmung,
die das Paris der Nachkriegsjahre umtrieb und von dort aus in die ganze
Welt ausstrahlte.

SARTRE UND DAS NEUE LEBENSGEFÜHL
Erstaunlich rasch hatte sich das von Nazi-Deutschland besetzte Paris
nach der <Libération> im Spätsommer 1944 erholt. Eine ganze Generation

stillte ihren Nachholbedarf an Lebenslust in einem neuen In-Quar-
tier: Saint-Germain-des-Prés am linken Seine-Ufer. Tagsüber traf man
sich in den Cafés Flore und Deux Magots, nachts in den neuen Kellerclubs,

wo die Jazz-Musik der amerikanischen Befreier dominierte. Im
Auge dieses hedonistischen Sturmes sass ein kleiner, halbblinder und
schielender Philosoph: Jean-Paul Sartre, geboren 1905, hatte sich in

den 30er Jahren im Kampf der Künstler/innen und Intellektuellen
gegen den heraufdampfenden Faschismus eher unauffällig verhalten,
und als er nach deutscher Kriegsgefangenschaft nach Paris zurückkehrte,

wurde aus ihm kein Widerstandskämpfer. In einer Zeit, wo im
nachhinein jeder gerne ein Field der Résistance gewesen wäre,
entdeckte auch Sartre das politische Engagement und machte es zu
einem Kern seines Philosophierens.

Sartres literarisches Hauptwerk <La Nausée> (Der Ekel) und dessen
philosophisches Pendant <L'Etre et le Néant> (Das Sein und das Nichts)
wurden zu Kultbüchern, der Virus «Existentialismus» zur
Zeitungsschlagzeile, zum Stadtgespräch und schliesslich zu einem neuen
Lebensgefühl, das sich von Paris aus in alle Welt exportierte.

Auch wenn er sich erst ein wenig gegen das modische Label zierte,

akzeptierte Sartre die Bezeichnung «Existentialismus» schliesslich
«faute de mieux». Im Oktober 1945 lancierte er die Zeitschrift <Les

Temps modernes), die für lange Zeit zur Hauptplattform der Pariser
Intellektuellen wurde, und am 29. Oktober hielt er in der «Salle des
Centraux) in der Rue Jean Goujon einen Vortrag mit dem Titel «Ist der Exi-

seite.28

same®



stentialismus ein Humanismus?». Es kam zu einem Auflauf wie später
bei Rock-Konzerten, die Kasse wurde gestürmt und zertrümmert,
einige fielen in Ohnmacht. Der mit Sartre befreundete Schriftsteller,
Chansonnier und Jazztrompeter Boris Vian war Augenzeuge des

Tumults. Der groteske Bericht, den er in seinen bis heute kultigen
Liebesroman <L'Ecume des jours» (Der Schaum der Tage) einbaute, weicht
von den tatsächlichen Ereignissen wohl nicht viel stärker ab als der Name

des Protagonisten: Auf einem Elefanten reitet der Geistesguru
Jean-Sol Partre vor und bahnt sich mit dem Beil einen Weg zum
Rednerpult. Die Fans balgen sich um gefälschte Eintrittskarten, springen
mit Fallschirmen ab, kriechen durch die Kanalisation und ertrinken im

Wasserstrahl der Feuerwehrleute. Frauen erleiden «Ohnmachtsanfälle,

die auf intra-uterine Übererregung zurückzuführen sind», andere
ziehen sich aus, um mit weniger Platz auszukommen.

Und worum ging es beim Existentialismus überhaupt? In seinem

Vortrag verteidigte sich Sartre gegen die marxistische Kritik, es handle

sich dabei um «eine bourgeoise Philosophie des Luxus», aber auch

gegen die Katholiken, die ihm Nihilismus und ein verwerfliches
Menschenbild vorwarfen. Der Atheist Sartre hatte eigentlich als Phänome-

nologe begonnen und sich in der Nachfolge des deutschen Philosophen

Husserl mit der Frage nach der wahren Erkenntnis beschäftigt.
Mit dem Existentialismus stellte er sich allerdings in eine andere

Tradition. Kierkegaard und Nietzsche, Bergson und den Lebensphilosophen,

vor allem aber dem Hauptwerk Martin Heideggers <Sein und

Zeit» folgend, betrieb er Existenzphilosophie und verabschiedete die

metaphysischen Fragen zugunsten des Menschen, wie er im Leben

steht. «Existentialismus» ist ein Kampfbegriff gegen den «Essentia-

lismus». Es geht nicht mehr so sehr um die Wahrnehmung der
Wirklichkeit im Hinblick auf wahre Erkenntnis, sondern um das Sein selber,

um das Handeln. Der Existentialismus ist, wie Sartre sagt, eine «Lehre

der Tat». Insofern als er jedes ideale Menschenbild ablehnt, bricht
der Existentialismus allerdings mit der Tradition des Humanismus.
Dadurch aber, dass er dem «zur Freiheit verdammten» Menschen die

Möglichkeit, ja die Verantwortung zuweist, sein Menschsein selber zu

«entwerfen», sich zum «Projekt» zu machen, erweist er sich als
klassische Philosophie des Neuanfangs.

Auch wenn sich Sartre vom Massenkult um den Existentialismus
distanzierte («Diese jungen Leute haben nichts mit mir zu tun und ich

nichts mit ihnen») wurde er zum Helden des neuen Lebensgefühls.
Wenn Sokrates im Athen des 5. Jh. v. Chr. die Philosophie vom Himmel

auf die Erde heruntergeholt hat, so befreite sie Sartre aus den

stickigen Hörsälen und liess sie in den Jazzkellern tanzen. Einige
Spielverderber behaupten, Sartre sei so gut wie nie im <Tabou> oder im <Bal

Nègre» anzutreffen gewesen. Aber immerhin hatte er schon im Frühling

45 in der <Nick's Bar», einem New Yorker Club, Jazz gehört und
geschrieben: «Jazz hören ist wie Bananen essen, am besten vorOrt.» Als

Charlie Parker in Paris spielte, so erzählt Vian, drückte er Sartre seine

Verehrung mit dem Satz aus: «I dig your playing, man.» Zur gleichen
Zeit, als Adorno und Horkheimer die Synkope im Jazz als Zeichen der
Identifikation mit der Macht interpretierten, begeisterte sich Sartre

für die Individualität und Unmittelbarkeit der improvisierenden Musik.

Klassische Musik wird ein für allemal komponiert, Jazz entsteht aus

der jeweiligen Situation heraus und entspricht damit dem existentiali-
stischen Gestus des Selbstentwurfs.

DAS ABSURDE ALS LEITBEGRIFF
Es gibt zwei Seiten der existentialistischen Medaille: Die Grunderfahrung

ist die einer grossen Leere. Der <Mensch von 1945» fühlt sich in

eine sinnlose Welt geworfen, wird von den Blicken der Mitmenschen

verfolgt und macht sich schuldig. Dieser Typus prägt vor allem die

literarischen und philosophischen Werke von Albert Camus, der zweiten

(unfreiwilligen) Pionierfigur des Existentialismus. Man denke an

Meursault im Roman <L'Etranger> (Der Fremde) oder an den Essay (Mythe

du Sisyphe» (Mythos von Sisyphus). Das «Absurde» wird zum
Leitbegriff, der den unüberbrückbaren Zwiespalt zwischen Individuum und

Welt bezeichnet. Der Mensch müht sich ab, ohne etwas zu erreichen,
aber etwas anderes als diese vergebliche Offenheit bleibt ihm nicht

übrig. Auch wenn er bis heute allenthalben als Existentialist kategori-
siert wird, distanzierte sich Camus oft und deutlich genug von dieser

Bezeichnung und nannte den Existentialismus einen «philosophischen
Selbstmord».

Der zweite Aspekt der existentialistischen Anthropologie ist das

Engagement, ein Thema, das mitverantwortlich war für die grosse
Entzweiung zwischen Camus und Sartre im Jahr 1952. Auf die furchterregende

Leere und Sinnlosigkeit der Welt antwortet das Individuum

damit, das es sich in seiner Zeit und an seinem Ort «engagiert». Das

gottlose, autonome Subjekt wird sich zum sinnstiftenden Gottesersatz

und schafft kraft seiner Freiheit neue Werte, die es zu einer sozialen

Verantwortung verpflichten. Nur ein paar Jahre lang verteidigte Sartre

die individualistische Seite des Existentialismus gegen den Druck der

kollektiven Weltverbesserer.
1952 trat er der Kommunistischen Partei Frankreichs bei und

begann seine Philosophie in den Dienst des Marxismus zu stellen. Zu dieser

Zeit war der Existentialismus als Denkbewegung bereits wieder
abgeflaut. Das Merchandising funktionierte allerdings noch lange weiter
und prägte die fünfziger und sogar die sechziger Jahre. Typische
literarische Früchte des existentialistischen Lebensgefühls sind Max
Frisch-Romane wie <Homo Faber» oder (Stiller» - ein einzelgängerischer,

desillusionierter Protagonist, der in seiner Entfremdung
gegenüber der Welt und in seinen Schuldgefühlen schwelgt, erweist sich

als unfähig, Verantwortung gegenüber seiner Umgebung auf sich zu

nehmen. 1956 spielt Audrey Hepburn in Stanley Donens Film (Funny

seite.29

SafflESH



Face> eine New Yorker Bibliothekarin, die sich für den «Empathikalis-

mus» begeistert und nach Paris reist, um dessen Guru Flostre (eine

Mischung aus Sartre und dem Café Flore) kennenzulernen.
Und auch die meistens von Mastroianni gespielten glücklosen

Flelden in Filmen von Federico Fellini (<La Dolce Vita>), Antonioni (<La

Notte>) und Visconti (<Lo straniero>, eine Verfilmung des berühmten
Camus- Romans) popularisieren das - ausgesprochen männliche -
Klischee des Existentialisten. Die existentialische Musik par excellence
ist Miles Davis' Soundtrack zu Louis Malles film noir <Ascenseur pour
l'Echafaud) (Fahrstuhl zum Schafott).

In der philosophischen Rezeption sind heute Figuren aus Sartres

Schatten getreten, die damals nahezu unbekannt waren: Etwa der
Literaturkritiker und Literat Maurice Blanchot, der auf Sartres berühmtem

Essay (Was ist Literatur?) von 1947 mit einem Gegenentwurf (Die

Literatur und das Recht auf den Tod> antwortete. Während Sartre für
eine «engagierte Literatur» eintritt, das Schreiben instrumentalisiert
und in seinem langen Text viel vom «Bürgertum» und von der «Funktion

des Schriftstellers», aber kaum von der Sprache spricht, beharrt
Blanchot auf der Unkontrollierbarkeit der Literatur, deren Reich das

Irreale ist: «Die Literatur handelt nicht», schreibt Blanchot, sondern sie

ist die Sprache in ihrer ganzen Ambivalenz.
Oder der heute viel gelesene Georges Bataille, der 1957 eine

Philosophie der Erotik verfasst und dessen Anthropologie an der ver¬

nünftigen Autonomie des Subjekts zweifelt und statt dessen das

Irrationale, das Lachen, den Wahnsinn, das Unsagbare und die

Verschwendung in den Vordergrund rückt. Einen «neuen Mystiker»
schimpfte ihn dafür Grossmeister Sartre, der nie an das Unbewusste
und damit auch nicht an die Psychoanalyse glaubte.

SARTRE, DIE PSYCHOANALYSE UND 1968
Die Psychoanalyse, vor allem aber die Linguistik prägten den
Strukturalismus, der spätestens Mitte der fünfziger Jahre zur bestimmenden

philosophischen Grundströmung wurde. Denker wie der Ethnologe
Claude Lévi-Strauss, der Literaturwissenschaftler und Semiotiker
Roland Barthes oder der Psychoanalytiker Jacques Lacan relativierten das

bei Sartre noch im Zentrum stehende autonome Subjekt, von dem aus

die ganze Welt erfahren wird. Der Strukturalismus entdeckte das Ve-

drängte, Abseitige und öffnete den Blick auf die Vernetzungen von
Kultur und Gesellschaft. Der egomanische Guckkastenblick des
subjektiven Bewusstseins auf die Welt wich der Auffassung, dass diese

fremde, vielfältige Welt vor allem aus Regeln, Codes und Strukturen,
das heisst aus Sprache besteht. Unerachtet dessen, dass diese neue
Methode in den sechziger Jahren die akademischen Bereiche
beherrschte, können die Studentenunruhen 1968 als Spätfolge des

popularisierten Existentialismus betrachtet werden.
Sartre erlebte damals einen zweiten Frühling, bestieg vor den

Arbeitern der Renault-Werke das Rednerpodest und nahm an improvisierten

Pressekonferenzen mit Studentenführer Daniel Cohn-Bendit
teil. Doch 68 befreite bestenfalls die Sexualität in den Medien und den

Konsum, weniger den Menschen. Danach setzten sich die philosophischen

Versuche, die herrschenden Verhältnisse zu ändern, in (neo-)

strukturalistischer Manier fort: die Rhizome bei Gilles Deleuze,
Kapitalismuskritik mit Hilfe schizoider Denkmodelle bei Deleuze und Guatta-
ri oder die Analyse der Mikrophysik der Macht bei Michel Foucault.

Wenn das Interesse am Existentialismus und seinem Engagement
in letzter Zeit wieder wächst, so mag das mit dem Ende des Endes der
Geschichte zu tun haben, damit, dass wieder klare Antworten auf
einfache Alternativen gefragt sind. Globalisierung - ja oder nein? Wer
nicht mit uns gegen den Terrorismus kämpft, ist gegen uns. Vielleicht
sind Existentialismus und Strukturalismus aber auch gar nicht so weit
voneinander entfernt, wie es die Philosophiegeschichte gerne hätte.

Immerhin war es Gilles Deleuze, der Sartre mit einem «frischen Luftzug»

verglich und ihn «meinen Lehrer» nannte.
Beide Denkbewegungen wurzeln im Paris der Nachkriegszeit und

beide wenden sich gegen die Macht. Lust und Pflicht der Philosophie,

polemisch gegen die herrschenden Konventionen zu denken, ist eine

französische Spezialität - spätestens seit den Aufklärern und Libertins

des 17. und 18. Jahrhunderts und ihrem Kampf gegen die Kirche. An

seinem legendären Vortrag von 1945 sagte Sartre: «Ein Mensch
engagiert sich in seinem Leben, zeichnet sein Gesicht, und ausserhalb

dieses Gesichts ist nichts vorhanden.» Der Schritt zur berühmten
Passage am Ende von Michel Foucaults Werk (Les Mots et les Choses)

(Die Ordnung der Dinge) ist vielleicht kleiner, als man denken könnte:
«Der Mensch ist nicht das älteste und auch nicht das konstanteste
Problem, das sich dem menschlichen Wissen gestellt hat Man kann

sehr wohl wetten, dass der Mensch verschwindet wie am Meeresufer

ein Gesicht im Sand.»

Michael Pfister, 1967; der Philosoph, Publizist und Übersetzer (Hauptwerk (Justine

und Juliette) von Marquis de Sade; gemeinsam mit Stefan Zweifel) lebt in

Küssnacht ZH; von Pfister und Zweifel ist im Verlag Matthes & Seitz unlängst das

Buch (Pornosophie & Imachination. Sade, La Mettrie und Hegel erschienen.

Bilder: Jean-Paul Sartre, Boris Vian und Simone de Beauvoir im <Flore>. Fotos:

aus <Boris Viani, Wagenbach

seite.30

SaCEBSH



MUSICSHOP
Instrumente, BeschallcWBWWiiisjJjfôehule

CH-9000 St. Gallen

RabattEinkaufssumme
ab CHF
ab CHF
ab CHF 1000.

St. Jakobstr. 21

CH-9000 St. Gallen
(neben Brauerei Schützengarten)

0 071 2*4*6 36 36
© 071 2*4*6 38 38
www.musicshopsg.ch
musicshop@bluewin.ch

„
MUSIC SHOP £•

^ __^j Jrt Schützengarten

ab CHF 4 000.
ab CHF 10'000.-

Dienstag - Freitag

Donnerstag
Samstag
Montag

09:30 - 12:00 Uhr

13:30 - 18:30 Uhr

Abendverkauf bis 21:00 Uhr

09:00 - 17:00 Uhr durchgehend

geschlossen

15%
18%

Nur bei Barzahlung / EC-Direct / Postcard.
Nur auf Lagerartikel.
Von der Aktion ausgenommen sind: T.C. Produkte, Unterricht,
Literatur, Gutscheine, Software, Reparaturen, Konsignationen,
Stimmservice
Nicht mit anderen Vergünstigungen kumulierbar.
Gilt nicht auf bereits reduzierte Artikel.

- Gratisparkplätze
- Bus und Postautohaltestelle
- 3 Gehminuten ab Marktplatz-Bohl



Lutz/Guggisberg
MANOR-Kunstpreis St.Gallen

Positioniert
Kamm, Hanimann, Rist,

Geiger, Rohner, Büchel

1. März bis 12. Mai 2002

Kunstmuseum St.Gallen

a>

En —
co o»

3 ö W*

a) i +j 5
2| Î! w 7a3 £ « 5? N N M N

3 3
c k bo >. _O £ (0 £ £
U) 3 3 h.„ w. îî; c w </>

S O M CMrsMrsoiv««E 3 o S M r r « r £ r 7 îÏ « O « « ,2 « s « £ ,Ï Î iS 5Î Si" E«îat S
3 ~ x aZo^rraooorco)^SuÛILrrtflrOr^ bO

a O
Ç> Z

O

Ecke Poststrasse / Schützengasse, St.Gallen, 071 228 80 70

info@moebel-mueller.ch, www.moebel-mueller.ch

arte MUSEUM IM LAGERHAUS
Stiftung für Schweiz, naive Kunst und art brut
Davidstrasse 44, CH-9000 St.Gallen
Tel. 071 223 58 57/ Fax 071 223 58 12

18. Februar-21. April 2002

Gedenkausstellung

Anny Boxler (1914-2001)
«Nun versuchte ich aus all Dem was ich hatte,
Etwas daraus zu machen»

Öffentliche Führungen:
Sonntag, 10. März und 14. April, je 10.30 Uhr

Öffnungszeiten:
Dienstag bis Sonntag 14-17 Uhr
Karfreitag bis Ostermontag geschlossen

I
« Hans e. deutsch
® rené düsel 1

03 Â
in Jt

*> 9. märz 2002 - 29. märz 2002

jI£ einladung zur vernissage:
8. märz 2002, 18.30 uhr

*£ I
führung: 21. märz, 18.30 uhr

a M
+.» Öffnungszeiten: mi - so 14 - 17 uhr

q mo,di geschlossen

www.visarteost.ch

katharinen
> katharinengasse 11, 9000 st.gallen



WIR BASTELN UNS EIN DOGGIEBAG (KLEBEFLÄCHE)

frankeller [arte


	Der Philosoph im Jazzkeller

