
Zeitschrift: Saiten : Ostschweizer Kulturmagazin

Herausgeber: Verein Saiten

Band: 9 (2002)

Heft: 105

Artikel: Nomaden, Christen und Götter auf Reisen

Autor: Müller, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-885081

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-885081
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nomaden, Christen und
Götter auf Reisen

Ambivalenz
Ist der Mensch ein gastfreundliches Wesen oder eines, das zum Fremden

eine gewisse Distanz hält - ob genetisch oder erlernt? Die Frage

geht fast so tief wie die nach der Aggressivität des Menschen. Die
Antwort kann wohl nur lauten: Er ist beides. Blickt man zurück in die
Geschichte, zeigt sich in allen Kulturen die Spannung zwischen Ablehnung

und Neugier, Ausgrenzung und Austausch, Verweigerung und
Kontakt. Sehr drastisch bringt das die archaisch-brutale Geschichte

von Lot im Alten Testament auf den Punkt: Lot nimmt zwei Fremde

gastlich bei sich auf. Der Mob von Sodom fordert ihre Herausgabe,

um sie zu vergewaltigen und dann umzubringen. Darauf bietet Lot
als Ersatz seine beiden jungfräulichen Töchter (Genesis 19).

Überleben
In unseren modernen Gesellschaften werden in der Regel Freunde,
Verwandte oder Bekannte als Gast aufgenommen, beherbergt und
bewirtet. Ursprünglich war der Gast der Fremde, d.h. ein nicht zum
Stamm oder zur Sippe gehörender Ankömmling, dem vor allem in
dünn besiedelten, verkehrsarmen Gegenden zunächst elementares
Misstrauen entgegengebracht wurde. Zudem fürchtete man etwaige
magische Kräfte des Unbekannten. Andererseits war er auf
Unterstützung angewiesen: Er war heimat- und daher rechtlos, und seine

Möglichkeiten, die eigenen existenziellen Bedürfnisse anders als im
«Status», des Gastes zu befriedigen, waren sehr gering.

Zehn historisch-anthropologische Bemerkungen zur Gastfreundschaft

von Peter Müller

K '

m&L

seite.26

samsH



Feind
Diese Ambivalenz des Gastes kann sich auch im Wortschatz spiegeln.
Im Lateinischen z.B. bezeichnete «hostis» ursprünglich sowohl den

Fremden, der im günstigen Fall zum Gast wird, als auch den Feind.

Gastgeber war der «hospes». Unter dem Einfluss der griechischen Kultur,

wo diese beiden Bereiche nicht geschieden wurden, ging das

Latein dann dazu über, das Wort «hospes» gleichberechtigt für beide zu
verwenden, den Gastgeber und den Gast.

Prüfstein
Ein Gott bittet unerkannt um Gastfreundschaft. Der Gastfreundliche

- oft arm oder alt - nimmt ihn auf und wird dafür belohnt. Der Un-

gastücne, der ihm die Iure weist, geht leer aus oder wird gar bestraft.
Dieses Erzählmotiv ist uralt, es erscheint schon in der Bibel und ist in
Volksmärchen und Volkssagen auf der ganzen Welt verbreitet. Seine

Bewertung des Gastrechtes als «Prüfstein für Gut und Böse» weist darauf

hin, dass das Gastrecht in vielen, wenn nicht gar allen Kulturen
fest verankert und religiös sanktioniert ist. So regeln z.B. im Alten
Testament verschiedene Gesetze das Verhalten gegenüber Fremden, und
bei den Griechen und Römern war der oberste Gott Garant für die gute
Behandlung der Fremden - Zeus xenios bzw. Iuppiter hospitalis.
Grosszügigkeit und gutes Benehmen zählten zu den wichtigsten
Tugenden des Gastgebers.

Eigeninteresse
Ist Gastfreundschaft Ausdruck der «Zivilisiertheit» schlechthin? Zur
«Humanität» kommt bei der Gastfreundschaft sehr oft ein nüchtern-

pragmatisches Eigeninteresse. In den Nomadengesellschaften des

Nahen Ostens z.B. hatte die Gastfreundschaft die Funktion eines

Sicherungsnetzes. Wüstenreisen waren gefährlich. Deshalb war es wichtig,
dass sich jeder an die Spielregeln der Gastfreundschaft hielt. Das «Ent-

geld» für Gastfreundschaft konnte aber auch viel banaler sein. Ein
Gast brachte z.B. in der Regel Neuigkeiten. In einer Welt, in der es

noch keine modernen Massenmedien und Kommunikationsmittel gab
und viele Menschen abgelegen wohnten, waren solche Informationen
hoch willkommen.

Netzwerke
«Wirklich! Da bist du mir ein Gastfreund von den Vätern her, ein alter!

Denn Oineus, der göttliche, hat einst den untadeligen Bellerophontes
in den Hallen bewirtet und ihn zwanzig Tage da behalten, und sie

reichten einander auch schöne Gastgeschenke.» In der antiken

grieberühmt sind vor allem die Passagen bei Homer - aus ihm stammt
das Zitat - und Piaton. Das ist kein Zufall: Im alten Griechenland war
die Gastfreundschaft Basis ganzer politisch-wirtschaftlich-gesellschaftlicher

Netzwerke. Das Partnerschaftsverhältnis war jeweils auf
Dauer angelegt und vererbte sich vom Vater auf den Sohn. Je mächtiger

und vornehmer eine Familie war, desto mehr Gastfreunde zählte
sie, desto mehr Gastgeschenke bedeutender Persönlichkeiten konnte
sie vorweisen. Diese Gastfreundschaft ist bereits in der griechischen
Adelswelt des 8./7. Jahrhunderts v.Chr. greifbar und spielte auch in
der klassischen Zeit - nach dem Ende der Adelsherrschaft - eine grosse

Rolle. Entsprechend hoch war das Prestige, das mit ihr verbunden

war. Es gab denn auch Leute, die sich durch übertriebene
Gastfreundschaft finanziell ruinierten. Das bekannteste Beispiel ist Kallias
(ca. 450-371 v. Chr.), der als reichster Athener seiner Zeit galt und
als Figur in den Dialogen Piatons bis heute bekannt ist.

Prestige
Die allgemeine Verbreitung der privaten Gastfreundschaft war der

Hauptgrund dafür, dass in der griechisch-römischen Antike Hôtellerie

und Gastgewerbe auf einem sehr niedrigen Stand blieben. Wer
etwas auf sich hielt, übernachtete nur im äussersten Notfall in einer

Herberge - wenn er keinen Gastfreund fand, der ihn aus eigener
Bekanntschaft oder auf Empfehlung von Freunden aufnahm. Diese
Thematik Hess sich wirksam für Schmähungen benutzen. So setzte Mitte
des 4. Jahrhunderts v.Chr. der Redner Aischines seinen politischen
Feind Demosthenes mit der Bemerkung herab, auf einer
Gesandtschaftsreise nach Makedonien hätten alle Gesandten private Unterkunft

gefunden - nur er, Demosthenes, dieser Niemand, sei bei einem
~Gastwirt abgestiegen.

Nächstenliebe
Die kleinen Leute tauchen in den griechisch-römischen Quellen für
die Gastfreundschaft kaum auf. Gastfreundschaft war etwas für die
oberen Klassen der Gesellschaft. Das änderte sich mit dem Christentum.

Im Neuen Testament wurde die Gastfreundschaft eng mit dem
Gebot der Nächstenliebe verbunden. Der Gast war die Verkörperung
Christi. «Ich habe Hunger gehabt, und ihr habt mich gespeist, ich habe

gedürstet, und ihr habt mich getränkt, ich bin ein Fremder gewesen,

und ihr habt mich aufgenommen» heisst die berühmte Formulierung

im Matthäus-Evangelium 25,35. Interpretiert wurde diese Stelle

allerdings unterschiedlich. Einige wendeten sie auf alle Menschen an,
andere nur auf Christen, wieder andere nahmen eine Mittelposition
ein. Gleichzeitig war die Gastfreundschaft ein wichtiger logistischer
und kommunikativer Faktor bei der Ausbreitung des Christentums.
Die Apostelgeschichte des Neuen Testaments liest sich wie eine Reihe

von Gastgeber-Gast-Ereignissen, durch welche die Kirche wächst. Die

Jünger und späteren Missionare suchten, wo immer es möglich war,
in der Fremde Glaubensgenossen auf. In einer weitgehend
andersgläubigen Welt verband die frühen Christen ein Zusammengehörigkeitsgefühl,

das Gastfreundschaft zur Selbstverständlichkeit machte.

Klöster
In der Spätantike wurde die Gastfreundschaft im Christentum
institutionalisiert. Das Anschwellen der Pilgerströme, vor allem im heiligen
Land, aber auch im Osten und in Rom, machte die Einrichtung von
unentgeltlichen Herbergen nötig, sogenannte Xenodochien. Gleichzeitig

gründete man eigene Aufnahmestätten für Arme und Kranke.

Später machten die Klöster die Beherbergung von Fremden, Armen
lind Kranken 7.11 ihrer Aufgabe Fiir den Wpsten etahliertp dip Rpgel

des heiligen Benedikt das klösterliche Ideal der Gastfreundschaft.

Kommerzialisierungsschub
Im Mittelalter war die Gastfreundschaft in Europa eine religiöse
Pflicht, wobei sie wesentlich von der Kirche und den Klöstern getragen

wurde. Ab dem Hochmittelalter, d.h. ab ca. 1250, wurde die

Unterbringung von Reisenden dann zunehmend kommerzialisiert. Die
bis dahin zuständigen Institutionen wie Pilgerherberge, klösterliches
Fremdenheim, städtisches Hospiz und Zunftstube wurden mehr und
mehr durch gewerblich betriebene Wirtshäuser abgelöst.

Peter Müller, 1964, Journalist und Historiker in St.Gallen

Fotos: Florian Bachmann

seite.27

SaCEBSH


	Nomaden, Christen und Götter auf Reisen

