
Zeitschrift: Saiten : Ostschweizer Kulturmagazin

Herausgeber: Verein Saiten

Band: 9 (2002)

Heft: 102

Rubrik: Literatur

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ffWIR SIND VOLLSTRECKER EINES PERVERSEN SYSTEMS»
Interview mit dem St.Galler Schriftsteller Giuseppe Gracia

zu seiner neuen Erzählung <Kippzustand>

Mitte August ist im Verlag Nagel & Kimche Giuseppe Gracias Erzählung <Kipp-
zustand> erschienen. Gracia, dessen Erstling <Riss> 1995 im Verlag Saiten
erschienen ist, spricht mit Philippe Reichen über sein neues Buch, über den
St.Galler Sumpf und über den Begriff vom menschlichen Humankapital.

Bild: Giuseppe Gracia; Foto: Antje Gracia

mit Giuseppe Gracia sprach
Philippe Reichen

Eben ist Deine Erzählung <Kippzustand>
erschienen, vor sieben Jahren brachtest Du im
Saiten-Verlag den Roman <Riss> heraus.
Zwischen diesen beiden Büchern liegen literarische

Welten. Was hat sich aus Deiner Sicht

während dieser Jahre getan?
Obwohl ich wenig publizierte, im <Saiten>

und in zwei Anthologien, war ich laufend mit
Schreiben beschäftigt, habe viel gelesen, nach

meiner eigenen Stimme und Themen gesucht.
Früher waren mir Handlung und Anliegen
eines Textes fast wichtiger als die Art und Weise

des Erzählens. Obwohl vielleicht literarische

Welten zwischen Riss und Kippzustand
liegen, ich stehe nach wie vor zu meinem

Erstling.

Kommen wir auf <Kippzustand> zu sprechen.

Der Ich-Erzähler stammt aus dem sumpfigen
Ort Furtnau und Du sendest ihn zurück in diesen

Sumpf, in dem man bald die Stadt St.Gal-

len erkennt. Warum diese Sumpf-Metapher
und warum verbindest Du sie mit St.Gallen?

Das Sumpfige ist in erster Linie ein

Lebensgefühl. Ich glaube, man kann dem tief
empfundenen Sumpf nicht so einfach entrinnen.

Im Sumpf bleibst du haften, du kannst

strampeln und um dich schlagen wie mein

Ich-Erzähler, es hilft wenig: Je heftiger du

strampelst, desto schneller sinkst du treib-

sandmässig ein. Oder du bleibst reglos
stehen, dann sinkst du langsamer und ersäufst
trotzdem. Möglicherweise ist das Ganze

gleichsam die Metapher für einen Zerset-

zungsprozess, dem wir uns alle immer wieder

zu entziehen versuchen auf der Suche nach
Vitalität und Lebenspotenz.

Was hat das mit St.Gallen zu tun?
St. Gallen ist durch und durch sumpfig. Es

gibt viele solche Orte, und das Gemeinsame

an all diesen Stink- und Sinkgegenden ist,
dass uns der Sumpf übersteigt, dass er, als

Bild der Zersetzung und Lebensverdunkelung,

mächtiger scheint als wir. Hinzu kommen

Ohnmacht und Abhängigkeit. Obwohl

uns der Sumpf zweifellos auch im richtigen
Leben zusetzt, stellt sich der arme Kerl zu viel
darunter vor und reagiert mit masslosem

Befreiungszorn.

Damit verbunden ist ja auch ein literarischer
Pakt, den Du mit dem Erzähler eingehst. Parallelen

zu Deiner eigenen Biographie gibt es

offensichtlich viele in <Kippzustand>. So ist zum
Beispiel die Mutter des Erzählers wie Deine

eigene Spanierin und der Vater Sizilianer...
Das Autobiographische ist für mich immer

der Boden, auf dem der literarische Expresszug

losrast, ich brauche grosse emotionale

Bindung, um auf Touren zu kommen. Das
Leben in meiner nächsten Umgebung macht
mich öfter mal rasend. Der Hauptkonflikt meines

Erzählers ist ja der Wunsch nach Macht
im Gefühl totaler Ohnmacht. Er ist sich dessen

bewusst, deshalb kämpft er dagegen an.
Auf der einen Seite möchte er als Gastarbeitersohn

ganz integriert werden, damit diese

Hassgedanken aufs Etablierte endlich
verstummen, auf der anderen Seite sehnt er sich
nach der Zerstörung jener Instanzen, die ständig

versuchen, Menschen zu integrieren und
aus ihnen angepasste Kochtöpfe ohne Dampfventil

zu machen. Dieser Ohnmacht-Revolte-
Konflikt entlädt sich zwischen dem Garagi-

sten Lämmle und dem Erzähler. Der Mord an

Lämmle, wäre er möglicherweise angemessen?

Diese Frage stellt der Text immer wieder.

Du zitierst am Anfang Deiner Erzählung
Camus: «Wer tugendhaft ist, muss Köpfe
abschneiden». Am Ende bringt der Erzähler
Lämmle aber nicht um. Das klingt nach einem

Widerspruch...
Ich glaube nicht, dass ich in diesem Fall

Camus widerspreche. Man kann das Zitat fol-

gendermassen interpretieren: Wer das Gefühl

hat, wirklich tugendhaft zu sein, der muss
links und rechts die Guillotine auffahren und

Köpfe schneiden. Wer aber einmal realisiert,
dass er nie tugendhafter war als sein
Gegenüber, der muss die Kopfschere liegen
lassen. Versteh mich jetzt nicht falsch. Ich halte
Camus nicht für einen Moralisten, als den er
oft dargestellt wird. Camus hat erkannt, dass

sich ein Mord aus Überzeugung nie rechtfertigen

lässt.

seite.74

StäCEESH



Wenn man den Ich-Erzähler und sein Handeln

mitverfolgt, hat man das Gefühl, ihm gehe es

vor allem um eines, nämlich um Selbstbefreiung,

um ein Hintersichlassen seiner Identität
als Secundo, gedemütigter Lehrling, usw.

Täuscht der Eindruck?
Ich glaube, man kann sich nicht von der

eigenen Geschichte und Emotionen befreien.
Sie sind Teil unserer Identität. Ich lebe in
einem Gefängnis, hoffnungslos subjektiv und,
wie ein begnadeter Dichter aus der Region
bemerkte, obszön unzureichend. Da sich das

Gefängnis allerdings immer ein wenig ändert,

gibt's öfter was zu entdecken. Anders gesagt:
Zum Glück weiss ich nicht, wer ich wirklich
bin und was ich morgen empfinden werde!

Aber der Ich-Erzähler scheint sein Gefängnis

zu kennen und damit meine ich seine Beziehung

zu Lämmle.
Als ein moderner Nihilist macht er sich

eben eine zu grosse Vorstellung von der

Abhängigkeit, von der Fatalität seiner oder
überhaupt der Geschichte. Er ist ein Mensch in der

Revolte, er lehnt sich auf und läuft geistig
gegen alles und jeden Amok. Damit sind wir
wieder bei Camus. Ein jahrelang vor sich hin
köchelndes Aufbegehren endet meist im Verrat

der eigenen Ideale, weil die Wut dafür
sorgt, dass du deinen Peiniger peinigst und für
deine Wunden noch viel grössere verlangst,
am liebsten soll die ganze Welt bluten.

Und welche Rolle spielt die Angst dabei?

Vielleicht die entscheidende. Angst vor
Unfreiheit, Ersticken, Absumpfen. Es könnte
sein, dass mein Erzähler durch das Gefühl
seiner Angst stärker geworden ist. Elias Canetti

sagt, dass die Angst hörig macht, dass man im
Zustand grosser Angst um jeden Preis irgendetwas

von der Aussenwelt hören will, das

einen erlöst, und dass man im äussersten

Angstmoment, nur um etwas zu hören, den
Befehl zu einem Mord entgegennehmen würde.

Kommen wir noch auf einen anderen, wichtigen

Inhalt Deines Buches zu sprechen, zur Kritik

am Kapitalismus. Die Welt ist zu einem

gnadenlosen Lämmlesystem geworden, stellt
der Ich-Erzähler fest. Um mit einem Wort von
Dirzu fragen: Gehören wir alle dem reinen
Humankapital an?

Der angelsächsische Kapitalismus ist meiner

Meinung nach zur wirkungsmächtigsten
Ideologie der zweiten Hälfte dieses Jahrhunderts

geworden. Er hat in unserem Denken

längst Überhand genommen. Wenn wir auf
den «Homo oeconomicus» reduziert werden,
unserem Naturell sowieso nur ein Interesse
für das Verhältnis zwischen Aufwand und
Ertrag nachgesagt wird, der Mensch im Alltag
immer mehr nach seinem Output und seiner
Kaufkraft gemessen wird, die Solidarität
einem ominösen, sich selbstregulierenden
Markt geopfert wird, der angeblich den
Widerspruch zwischen Eigennutz und
Allgemeinnutz durch Wachstum auflöst, dann sind

wir Teil eines menschenverachtenden
Prozesses. Zugespitzt ausgedrückt: Was vor der

Aufklärung die Gottesidee war und bei Kant
die Vernunft, ist heute der Markt: die Instanz,
die am Ende alles ins rechte Lot rücken soll.

Nun, wir wissen, Gott ist sehr schweigsam
und handlungsscheu, die Vernunft hat jeder
für sich gepachtet, und der «Freie Markt» wird
inzwischen so propagiert, wie früher der
Kommunismus: es geht noch ein paar Jahre,
ein paar Opfer wird es noch kosten, aber dann
sind wir alle freier und es geht uns besser.

Du lässt Deinen Ich-Erzähler als Wirtschaftsberater

und damit als Teil des Systems das
System kritisieren, von dem er selbst abhängig
ist und das er mit seiner Arbeit unterstützt.
Ein Widerspruch?.

Ein unglaublicher Widerspruch! Vielleicht
ist es aber auch nur die logische Konsequenz,
dass das Humankapital gar nicht mehr
revoltieren kann, ohne sich selbst zu schaden.
Andererseits habe ich den Ich-Erzähler absicht¬

lich als Teil des Kapitalismus darstellen wollen,

und zwar als Berater vom Topkader, d.h.
als Mittäter auf hoher Ebene, damit klar wird,
dass sich der arme Kerl nur so in
Widersprüchen windet. So wird die Schizophrenie
von uns allen sichtbar, wir sind ja alle
Vollstrecker eines perversen Systems, für das wir
gerne andere verantwortlich machen.

Kritik übt der Protagonist auch an den Furt-

nauern, von denen er behauptet: Die Furt-

nauer haben die Ausländergelehrt, im Furchtbaren

immer nur das Fruchtbare zu sehen.

Das klingt provokant, ist aber in bewusster
Übertreibung Teil meiner Biographie. Frem-
denhass gab es auf beiden Seiten. Die Italiener

und Spanier haben die Schweizer als kalte

Fische beschimpft, und die Schweizer die
Italiener als Olivenöl-Machos. Wir haben
gelernt, Vorurteile als fruchtbare Basis unserer
Selbstdefinition zu betrachten.

Deinen Erzählband widmest Du unter anderem

dem ehemaligen <Saiten>-Redaktor Adrian
Riklin. Was hat er bei der Entstehung von
Kippzustand für eine Rolle gespielt?

Adrian hatte immer ein offenes Ohr, sei es

für Textfragen oder Lesetraining. Bevor ich
mein erstes Manuskript an die Verlage sandte,

sind Adrian und ich den Text nochmals
Satz für Satz durchgegangen. Sein Rat hat mir
viel geholfen. Er hat die seltene Gabe, sich in
den Autor hineinzufühlen und aus der Sicht

der anderen Seite zu kritisieren. Das können
viele Berufsrezensenten nicht. Ihre Kritik, ob

positiv oder negativ, ist oftmals nur ein Spiegel

der eigenen kulinarischen Vorlieben und
Aversionen. Sie reden mit Vorliebe über ihre

eigene Lieblingsküche statt über das Gericht
des Autors.

<Kippzustand) von Giuseppe Gracia ist im Verlag

Nagel & Kimche erschienen. Gracias Erstling <Riss>

ist für Fr. 20.-beim Verlag Saiten erhältlich.

seite.75



Franco Marchesoni

Täglich frische, hausgemachte
Eier-Nudeln, Spinat-Nudeln, Spaghettini,

Lasagne und Ravioli

Unterer Graben 20, St.Galen, Telefon 071 222 60 33

Kunstmuseum Winterthur

bis 24. November

Richard Hamilton
Druckgraphik und Multiples 1939-2002

bis 3. November im Graphischen Kabinett:

Ernst Ludwig Kirchner
Graphische Werke aus Museumsbesitz,
dem Basler Kupferstichkabinett
und der Sammlung E.W K. Bern / Davos

Die Sammlung
von der klassischen Moderne bis zur Gegenwart

Dienstag 10-20 Uhr
Mittwoch bis Sonntag 10-17 Uhr
Führungen: dienstags, 18.30 Uhr

8402 Winterthur, Museumstrasse 52
Tel. 052 26751 62, Fax 052 267 53 17

Infobox 052 267 58 00, www.kmw.ch


	Literatur

