
Zeitschrift: Saiten : Ostschweizer Kulturmagazin

Herausgeber: Verein Saiten

Band: 9 (2002)

Heft: 102

Artikel: Aasfresser und Grillhelden : die Rolle von Jagd und Raubtier in der
Entwicklung des Menschen

Autor: Müller, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-885057

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-885057
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


War die Jagd der Motor in der Evolution des Menschen?
Oder waren die Menschen lange Zeit Aasfresser, die sich
den Status des dominierendsten Tieres erst erkämpfen
mussten? Und gibt es eine Brücke von der Jagd zur Religion?

Vom Katzenfutter zum Raubtier: die Geschichte des
homo sapiens und der Jagd ist ziemlich düster und hat viel
mit Angst, Gewalt und Tod zu tun.

Warum sind wir im Sommer so darauf versessen zu grillen? Der

Anthropologe hat dafür eine verblüffende Erklärung: Hier ist der «Paläo-

lithiker in uns» am Werk. Wir spielen nach, wie wir uns während |

95-98 Prozent unserer Geschichte als altsteinzeitliche Jäger und
Sammler am liebsten ernährt haben. Die kleine Horde hat sich um ein

Feuer versammelt und bereitet sich eine Fleischmahlzeit zu,
hochwertige Protein-Nahrung und zugleich der Inbegriff des guten Essens

schlechthin. Der Ranghöchste der Gruppe - im Fall des Grillabends

in der Regel der Gastgeber - leitet das Ganze und ist für die Verteilung

des Fleisches zuständig. Eine faszinierende Perspektive, gewiss.
Und irgendwie leuchtet es auch ein, dass bei einem solchen Zeithorizont

- über 500000 Jahre - von dieser Jäger- und Sammler-Periode

in den tiefsten Bewusstseinsschichten des homo sapiens auch einiges

hängen geblieben sein muss. Trotzdem sollte man sich gut überlegen,
ob man den Anthropologen am Grillabend weiter reden lassen soll.

Vielleicht drückt man ihm besser eine Bratwurst und ein Bier in die

Hand. Denn mit seinen Ausführungen könnte er leicht die Stimmung
verderben. Die Geschichte vom homo sapiens und der Jagd passt
nämlich schlecht zu einem lauschigen Sommerabend. Sie ist ziemlich
düster und hat viel mit Angst, Gewalt und Tod zu tun.

DIE JAGD-HYPOTHESE
Welche Rolle spielte die Jagd in der Entwicklungsgeschichte des

Menschen? Die vor allem in den 1960er und 1970er Jahren populäre Jagd-

Hypothese hat darauf eine sehr radikale Antwort: Die Jagd war der

Motor in der Evolution des homo sapiens. Vor 2-3 Millionen Jahren

traten unsere Vorfahren aus den Wäldern Afrikas in die Savanne, fanden

Gefallen am Geschmack vom Fleisch und begannen, ihr Leben

um die Fleischbeschaffung herum zu organisieren. Alles spezifisch
Menschliche hat sich daraus entwickelt - von der Werkzeugherstellung

über die grossen Gehirne, die Sprache und das vorausschauende
Planen bis zur Arbeitsteilung und den Geschlechterrollen. Der
Mensch begann seine Karriere als Herr der Welt als Grosswildjäger.
Auch wenn diese Theorie Ende der 1970er Jahre immer mehr ins
Schussfeld der Kritik geriet - für ein zentrales Thema hat sie das Be-

wusstsein stark sensibilisiert: das der Wurzeln der menschlichen

Aggression. Man muss dabei nicht gleich von einer genetisch verankerten

Tendenz zur Grausamkeit und zum Töten ausgehen, die dem
Menschen das Überleben sicherte und ihn damit gleichzeitig zum
«Mörderaffen» machte. Auch bei nüchterner Betrachtung bleibt das

Problem gross genug. Verhaltensforscher weisen z.B. darauf hin, dass

die Raubtiere Millionen Jahre Zeit gehabt haben, intraspezifische
Tötungshemmungen zu entwickeln. Beim Menschen war das nicht möglich,

weil er seine künstlichen Waffen zu schnell in die Hände bekam.
Wenn ein besiegter Wolf auf dem Rücken liegt, wendet sich der Sieger

mit instinktiver Ritterlichkeit ab, wenn ein besiegter Mensch auf
dem Rücken liegt, ist die Gefahr gross, dass ihm der Sieger den Speer

in den Bauch stösst. Ein anderes wichtiges Problem im Zusammenhang

mit der Jagd ist die Entstehung des Krieges: Es spricht vieles

seite.10

SaCBESH

ggM - »!





Sondern ideal ergänzen. UBS unterstützt Ideen, Initiativen und

Veranstaltungen, bei denen in Kultur, Kunst und Sport Ausser-

gewöhnliches vollbracht wird. Mit derselben Überzeugung,

wie wir auch bei UBS herausragende Leistungen fördern und

im Kontakt mit Ihnen stets unser Bestes geben.

Ein Beispiel unter vielen: unser Engagement für die populäre

Musik.

Geld und Geist sollen
sich nicht widersprechen.

UBS

C CINTRA
PUNKT

CONTRAPUNKT-EXTRAKONZERT
Samstag, 21. September, 20 Uhr
Tonhalle St.Gallen, 19.30 Uhr

GIOACCHINO ROSSINI Ouverture zu «Semiramide»

BRUNO KARRER, URAUFFÜHRUNG Violinkonzert «Positionen - Bewegung - Spuren»
PETER TSCHAIKOWSKIJ Sinfonie Nr. 6 h-moll op. 74 «Pathétique»
Grosses Tschaikowskij-Sinfonie-Orchester des Moskauer Radios. Leitung: Wladimir Fedossejew, Solist: Juhani Palola, Violine

ALTES ZEUGHAUS HERISAU
Poststrasse

LIZ MIELDS-KRATOCHWIL, JÜRG ROHR, BRUNO STEIGER
31. August bis 15. September
Dienstag bis Freitag 16-19 Uhr, Samstag/Sonntag 14-17 Uhr

CASINO-GESELLSCHAFT HERISAU



dafür, dass die Entwicklung der Kriegstechnik ihre Wurzeln in der

Auseinandersetzung der Menschheit mit den Tieren hat. Die ersten

Kriegswaffen wurden so gut wie sicher ursprünglich gegen Tiere
entwickelt und eingesetzt; dasselbe gilt für die Taktiken des Frontalangriffs

und des Angriffskeils.

DAS AASFRESSER-MODELL
Gekippt wurde die Jagd-Hypothese mit verschiedenen Argumenten.
Man entdeckte z.B., dass auch Schimpansen andere Tiere jagen, töten
und fressen, oder dass bei heutigen Jäger- und Sammlergesellschaften
pflanzliche Kost bis zu 80 Prozent der Nahrung ausmacht. Als besonders

wichtig erwiesen sich neue Fossilienfunde aus Afrika. Sie deuteten

an, dass der frühe Mensch eine Art Allesfresser war, der das

Fleisch, das er verzehrte, zum grössten Teil verschiedenen vierbeinigen

Räubern wegnahm. Auf der Basis dieses Materials und weiterer

Argumente wurde in den 1980er Jahren das Aasfresser-Modell
entwickelt, das den siegreichen Jäger der Jagd-Hypothese vom Sockel

holte. Nicht nur, weil sie davon ausgeht, dass der Mensch seinen
Speisezettel über eine sehr lange Zeit auf zum Teil sehr unschöne Weise

füllte. «Vor dem Zeitalter der Jäger und noch lange nach dessen

Anfang muss es ein langes, dunkles Zeitalter der Angst gegeben haben»,
schreibt die Kulturwissenschaftlerin Barbara Ehrenreich. «Ein
Zeitalter, in dem die Unvorsichtigen und die von der Gruppe Abgekommenen

routinemässig gefressen wurden und ein kranker oder
zeitweise geschwächter Mensch schnell zu jagdbarem Fleisch werden
konnte.» Der Mensch musste sich den Status des dominierendsten
Tiers erst erkämpfen, sein Aufstieg an die Spitze der Nahrungskette
dauerte Hunderttausende, wenn nicht Millionen von Jahren. Mit dem
Aasfresser-Modell verwandt ist die Verteidigungshypothese. Sie geht
davon aus, dass der wesentliche Motor in der Evolution des Menschen
das Überleben in einer feindlichen Umwelt war, was ohne Intelligenz,
Kooperation und neue Technologien nicht zu bewerkstelligen war.

BRÜCKE ZUR RELIGION
Folgt man dem Aasfresser-Modell, war die Beziehung des frühen
Menschen zum Raubtier höchst ambivalent. Einerseits siebte es die
Schwachen und Unvorsichtigen aus der Horde aus, andererseits war
es in gewisser Weise ein Ernährer dieser Horde. Wenn Kultur- und
Religionswissenschaftler von hier eine Brücke zur Religion schlagen,

mag das etwas gewagt erscheinen. Sie haben aber ihre Gründe. Es ist
z.B. auffallend, dass das Tieropfer in fast allen antiken Religionen die

heilige Handlung schlechthin ist - in Athen genauso wie in Rom und
in Jerusalem. Studiert man seine Struktur, kommt man nicht um die

Feststellung herum, dass es letztlich einem Raubtierangriff nachgebildet

ist: Der Gott ist gewissermassen das Raubtier, dem man zur
Beschwichtigung ein Stück Beute vorsetzt, die Menschen sind erleichtert,

dass der Axthieb nicht sie getroffen hat, sondern das Opfertier.
Gleichzeitig erleben sie ein Urgesetz des Lebens: Der Tod des andern
ist die Quelle fürs eigene Überleben - der Gott bekommt vom Opfertier

nämlich nur einen kleinen Teil, der Rest wird von den Menschen

gegessen.
Ein bisschen viel, zugegeben, und wenn man dann auch noch

liest, dass die Götter der frühen und traditionellen Religionen
überhaupt verschiedene Züge des Raubtiers tragen, wirkt das Ganze schon
sehr abenteuerlich. Es kann aber sehr gut sein, dass hier doch einiges

dahintersteckt. Man könnte es hier nämlich mit einem Phänomen

zu tün haben, für das uns die moderne Kultur- und Religionswissenschaft

den Blick geschärft hat: Religion knüpft nicht nur - wie der
christlich neurotisierte Westen meint - über die Sexualität an die
Biologie des Menschen an, sondern über eine Reihe weiterer Sachverhalte,

Emotionen, Verhaltensweisen. Die Palette ist breit, sie reicht

vom hoch thronenden Gott (der «Affe auf dem höchsten Ast») über
die Vorstellung von der Befleckung der Seele (Schmutz als Behinderung

der Funktionen des Körpers) bis zu den heiligen Schauern, die

uns den Rücken hinunterfahren (das Sträuben unseres nur noch in
Spuren vorhandenen Pelzes, das einst dazu diente, uns in einer Situation

zwischen Angst und Aggression grösser erscheinen zu lassen).

Religion steht sozusagen unauslösbar in der biologischen Landschaft
des Menschen.

Aus dieser Sicht ist es sehr wohl denkbar, dass der Mensch beim
Gestalten und Erleben seiner Götter, die nicht nur Helfer und damit
ebenfalls ambivalent waren, an der Urbegegnung mit dem Raubtier

anknüpfte. Vielleicht hat man ursprünglich - als Vorform von Religion

- Raubtieren sogar ganz konkret Opfer dargebracht.

DAS GESPENST DES RAUBTIERS
Wann die Verwandlung des Menschen vom Beutetier zum Raubtier

abgeschlossen war, lässt sich nur vermuten. Aufgrund archäologischer

Indizien dürfte es vor rund 25 000 Jahren gewesen sein - in
einer Zeit, als der Mensch nachweisbar die Grosswildjagd betrieb und
bewusst Kunstwerke schuf. Mit dem Schrecken der Erfahrung, Beute

zu sein, und dem Triumph der Verwandlung zum Raubtier beschäftigte

er sich in Mythen, Geschichten, Kunstwerken, Ritualen und
Träumen weiter - bis heute. Spukt im Kopf des Menschen das

Gespenst ausgestorbener Raubtiere? Eine schwierige Frage. Für Barbara
Ehrenreich wirken hier biologische Vererbung und Kulturpraktiken
zusammen. Es spricht einiges für die These, dass die Urerfahrung der

jagdbaren Beute unsere emotionalen Reaktionen auf andere bedrohliche

Situationen zumindest färbt, z.B. wenn wir sehen, wie unsere
Mitmenschen gewalttätig werden oder Blut vergiessen: Wir greifen
an, fliehen oder sind zumindest angespannt und wachsam. Oder bei
Panikzuständen, Phobien und chronischer Angst. Andererseits hält
die Kultur diese Fähigkeit, so zu reagieren, noch lange nach der
«Beute-Existenz» des Menschen am Leben - mit Mythen, Geschichten,
Romanen, Filmen, Computerspielen. Man könnte sogar soweit gehen
und sagen, dass der Horrorfilm eine ähnliche Aufgabe erfüllt wie das

Tieropfer in der Antike: Der Zuschauer erlebt aus sicherer Distanz das

Trauma der jagdbaren Beute. In der Begegnung mit dem Tod des

andern erfährt er das Glück des eigenen Überlebens, vielleicht sogar
etwas wie die «Heiligkeit des Lebens».

Peter Müller, 1964, Journalist und Historiker in St.Gallen, hat mit dem Thema

<Jagd> während seines Studiums in Zürich eingehend Bekanntschaft gemacht.

Walter Burkert, sein Griechischprofessor, ist in Sachen Tieropfer und Jagd eine

internationale Kapazität.

Literaturangaben:
Burkert Walter. (Anthropologie des religiösen Opfers. Die Sakralisierung der

Gewalt). In: Rössner Hans (Hrsg.), (Der ganze Mensch, Aspekte einer

pragmatischen Anthropologie). München 1986, 205-228.

Burkert Walter. (Kulte des Altertums. Biologische Grundlagen der Religion).

München 1998.

Ehrenreich Barbara. (Blutrituale, Ursprung und Geschichte der Lust am Kriege

München 1997.

Mellinger Nan. (Fleisch, Ursprung und Wandel einer Lüste

Frankfurt am Main 2000.

Schröder Inge. (Wildheit in uns - évolutives Erbe des Menschen).

In: www.waldwildnis.de/cd/archiv.

Fotos: Der Jäger ist ausser Haus II: Ein Waffengeschäft in St.Gallen.

Von Florian Bachmann.

seite.13

SS1EEB0H


	Aasfresser und Grillhelden : die Rolle von Jagd und Raubtier in der Entwicklung des Menschen

