
Zeitschrift: Saiten : Ostschweizer Kulturmagazin

Herausgeber: Verein Saiten

Band: 8 (2001)

Heft: 87

Artikel: Ethik ist keine Privatsache : Christian Flicks Verhalten aus der Sicht
einer WIrtschaftsethikerin

Autor: Brandenberg, Carlo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-885127

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-885127
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GESELLSCHAFT

PRIVATSACHE
Friedrich Christian Flicks Verhalten

aus der Sicht einer Wirtschaftsethikerin

Ausgangspunkt des folgenden Gesprächs war die aktuelle
Debatte um den Kunstsammler Friedrich Christian Flick,
den Erben des Deutschen Industriellen Friedrich Flick, der
als grösster Rüstungsfabrikant des Hitler-Regimes Milliarden

machte. Als direkter IMutzniesser des Vermögens, das
nur durch Kriegsgewinne, Sklavenarbeit und Ausplünderung

besetzter Gebiete möglich war, weigert sich der Erbe
bis heute, bei den überlebenden Zwangsarbeiterinnen in
Deutschland, Polen oder der Ukraine Wiedergutmachung
zu leisten.

Interview: Carlo Brandenberg

Carlo Brandenberg: Frau Imgart, in den letzten Wochen ist eine heftige

Debatte ums geplante Flick-Museum in Zürich entbrannt. Friedrich

Christian Flick, Miterbe des ehemaligen Rüstungslieferanten von

Adolf Hitler, will seine hochkarätige Sammlung zeitgenössischer
Kunst einer breiten Öffentlichkeit zugänglich machen. Dies löste massive

Proteste aus. Ende April hat Herr Flick in der <NZZ> erklärt, er
wolle bei den überlebenden Zwangsarbeiterinnen keine Wiedergutmachung

leisten, statt dessen habe er eine Stiftung ins Leben gerufen,
die sich präventiv mit Fremdenfeindlichkeit beschäftigen werde. Was

halten Sie als Wirtschaftsethikerin von diesem Entscheid?

Daniela Imgart: Zuallererst sollten wir etwas Ordnung in den
überhitzten Disput bringen. Es werden hier mehrere Ebenen miteinander
vermischt, die einen konstruktiven Dialog schwierig machen. Einerseits

haben wir den Privatmann Flick, der als Kunstsammler sein
Museum realisieren will. Dann haben wir den Erben Flick, der mit dem

illegitimen Kapital seiner Vorfahren eine grosse Verantwortung
übernommen hat. Schliesslich haben wir den durch seine Stellung
einflussreichen Wirtschaftsmann Flick, der «sein» Geld und damit seinen
Einfluss dort zur Anwendung bringt, wo er es für richtig hält. Wenn
wir uns auf diese drei - rein theoretischen - Ebenen konzentrieren,
werden wir eher zu einer seriösen ethischen Stellungnahme gelangen.

In Ordnung. Beginnen wir mit dem Privatmann

Flick. Was ist von jemandem zu halten,

der durch illegitimes Kapital zum
Kunstsammler wurde und sich in der Folge als

grosszügiger Mäzen präsentiert?
Sie spielen mit Ihrer Frage auf der Klaviatur
der Moralität. Die Moralität ist eine persönliche

Angelegenheit, und auf dieser Ebene

hat Herr Flick das Recht, Kunst zu sammeln
und Kunst auszustellen, selbst dann, wenn
er unsere Wertvorstellungen nicht teilt. Moral

und Moralität können gesellschaftlich
Fuss fassen oder auch nicht, in jedem Fall

gehören sie respektiert und geschützt. Ethik
hingegen ist immer eine gesellschaftliche
Angelegenheit, Ausdruck einer - demokratischen

- Reflexion über das legitime Handeln

von Menschen. Ethik fragt nach der
allgemeinen Legitimität. In einer pluralistischen,
demokratischen Gesellschaft können wir
nicht ohne ethischen Konsens auskommen.
Konsens ist nur über Diskurs möglich, über
das gegenseitige «Aushandeln» verschiedener

Wertvorstellungen. Es ist das legitim,
was ich gegenüber anderen rechtfertigen
kann. Das ist der Leitsatz der Diskursethik.

Wollen Sie sagen, Herr Flick kann als Privatperson tun, was er will?
Er kann für richtig und falsch halten, was er will. Sobald es aber um
Handlungen geht, betreten wir den Bereich der Ethik. Damit will ich

sagen, dass für uns vor allem die Handlungen des Erben und
Wirtschaftsmannes Flick von Bedeutung sind, weil sie viel weitreichendere

Folgen haben als das Handeln des privaten Kunstliebhabers. Die

Handlungen des Erben und Wirtschaftsmannes müssen sich auf-

seite.30



grund ihrer gesellschaftlichen Wirkung ethischen Begründungsansprüchen

stellen. Das hat nichts mit Moral zu tun, es geht nur um die

Legitimität einer Handlung, die, in diesem Fall besonders deutlich,
durchaus legal, sogar kultiviert sein kann, ohne dadurch die Frage
nach der Légitimât beantwortet zu haben. Mir scheint, genau das ist
der Kern des Problems. Es geht um die Frage, ob ein Mensch mit so

viel Einfluss und historischer Verantwortung nach bestem Wissen und
Gewissen handeln kann, ohne sich jemals einem ethischen Diskurs im
Sinne der Diskursethik gestellt zu haben. Noch allgemeiner: Ist eine

Handlung bereits dann legitim, wenn der Handelnde sie legitim findet?

Wohl kaum.
Gerade in diesem Punkt scheiden sich die Geister. In der Privatwirtschaft

diese Frage stillschweigend bejaht. Die Mehrzahl der
Grosskonzerne benimmt sich wie ein Privatmensch und sagt sich: Es ist das

richtig und legitim, was ich vor meinem Gewissen verantworten kann.
Das hat mit der noch immer als legitim erachteten Definition der
Wirtschaft als Privatveranstaltung zu tun, obwohl Folgen der Wirtschaftshandlungen

gesellschaftlich sehr weitreichend sind und in diesem
Sinne ethisch zu überprüfen wären. Hier handelt es sich um eine reine

Gewissensethik, wie Kant sie mit dem Kategorischen Imperativ
formulierte. Bei der Gewissensethik gibt es keinen Diskurs mit den
Betroffenen meiner Handlungen, es gibt nur eine «interne» Gewissensprüfung,

mittels der quasi im Alleingang darüber entschieden wird,
ob etwas legitim ist. Das kann in einer demokratischen Gesellschaft
nie ethisch sein, weil mit Betroffenen kein Diskurs stattfindet.

Inwiefern betrifft das den Fall Flick?

Herr Flick stammt aus einer mächtigen Industriellenfamilie, also aus
einem klassischen Wirtschaftsumfeld, in dem wichtige Entscheide in
der Regel nach dem alten Gewissensethik-Prinzip gefällt werden. Alle
Stellungnahmen Flicks zum Problem der Legitimität seines Verhaltens
deuten darauf hin. Es gibt eine interessante Stelle im NZZ-Interview,
wo er sagt, er könne nur versuchen zu kommunizieren, was er für
verantwortungsvoll und sinnvoll halte. Diese Aussage ist die Aussage
eines Menschen, der es gewohnt ist, sich mit einer internen Gewissensprüfung

zu begnügen, ohne an einen externen und damit
diskursethischen Ansatz zu denken, um seine Handlungen über die
Privatmaxime hinaus gesellschaftlich zu legitimieren.

Heisst das, Herr Flick hätte mit den Betroffenen reden müssen?

Ja. Es genügt vor dem Hintergrund einer derartigen historischen

Verantwortung nicht, dass sich Herr Flick fragt, was er für verantwortungsvoll

und sinnvoll hält. Wenn er nicht nur legal, sondern auch

legitim handeln will, muss er mit den Betroffenen aushandeln, was
alle zusammen für verantwortungsvoll und sinnvoll halten. Es geht
nicht an, dass ein Nutzniesser selber entscheidet, was gegenüber den

Opfern seines Erbes angemessen ist und was nicht. In diesem Fall gibt
es, wie ich denke, keinen legitimen Weg, den Terminus Verantwortung
übernehmen selber zu definieren. Es handelt sich um ein Problem,
das viele direkt betrifft: Blutgeld, Krieg, legitimes Handeln. In diesem

Kontext ist nur Diskurs legitim, selbst dann, wenn damit kein Konsens

erreicht würde.

Aber wie soll das praktisch gehen? Müsste sich Herr Flick mit den

Opfern an einen Tisch setzen und diskutieren? Das ist illusorisch.
Ich sage Ihnen, was illusorisch ist: Die Annahme, man könne ohne

Diskurs jemals Legitimität für sich beanspruchen. Im übrigen haben

Verhandlungen der Europäischen Ethikkommission

mit dem Konzern «Nike» bezüglich
Kinderarbeit gezeigt, dass es möglich ist, in
einem hoch bürokratischen, juristisch komplexen

Umfeld ethische Begründungsansprüche
durchzusetzen. Niemand sagt, Diskursethik
sei einfach. Für mich ist es ein sehr pragmatischer

Ansatz, schliesslich gehen wir nicht
davon aus, dass ein ethisches Problem ein
moralisches Problem ist, das nur übers
Gewissen oder über die Kultur gelöst werden
kann. Es braucht den Dialog, gerade weil es

kein allgemeingültiges moralisches Handeln

gibt. Die Frage ist nie, was ist legitim oder

angemessen, die Frage ist immer: Wer definiert,
wer entscheidet? Die Diskursethik antwortet:
Alle Betroffenen!

Zurück zu Flick. Welche Elemente des Falls

sind Ihrer Meinung nach über die Affäre
hinaus von Bedeutung? Welche Schlüsse

lassen sich daraus ziehen?

Eine Tatsache spiegelt sich in diesem Fall

ganz klar: Wenn wir keine reine Privatethik
und damit eine gesellschaftliche Beliebigkeit
im Sinne des Mächtigeren wollen, und wenn
wir im Gegenzug auch keine Gesinnungsdiktatur

wollen, dann müssen wir miteinander
über unsere erwünschten und unerwünschten

Handlungen reden und uns so gut wie
möglich einigen. Wir dürfen aus einem
gesellschaftlich umstrittenen Problem keine
private Entscheidung machen und diese dann

kommunizieren, so wie Flick es tut. Wir müssen

uns dem Dialog und dem Konsens stellen.

Der zweite für mich bedeutsame Punkt
ist: Wenn wir nicht konsequent den Diskurs
fordern und solche Fälle aufgreifen, dann
wird die Botschaft an die breite Öffentlichkeit
und an vielen Wirtschaftsmächtigen folgende
sein: Es genügt, wenn ihr etwas vor eurem
Gewissen verantworten könnt, ihr müsst
nicht mit Betroffenen reden, Ethik ist Privatsache.

Diese Botschaft dürfen wir auf keinen
Fall senden!

Frau Imgart, danke für dieses Gespräch.

Dr. Daniela Imgart
Daniela Imgart, 1947 in Frankfurt geboren, studierte Volkswirtschaft, Philosophie

und Ethik in Berlin und Hamburg, wo sie u.a. mit Jürgen Habermas die sogenannte

Diskursethik mit Wirtschaftsfragen in Zusammenhang setzte. In den 80er Jahren

arbeitete sie für die amerikanische Wettbewerbsbehörde, später für den

Europäischen Wirtschaftsrat. Seit 1991 betätigt sie sich als Beraterin und versucht,

Kriterien und Kontrollinstrumente für integrative Wirtschaftsethik zu etablieren, z-

usammen mit Grosskonzernen wie Coca Cola, Nike oder Daimler-Benz. Aufsehen

erregte sie mit den Publikationen <Das Kapital als Selbstzweck) (1993) und (Metaphysik

der Ökonomie - Egoismus im Schafspelz) (1999).

seite.31

SSDEEBH


	Ethik ist keine Privatsache : Christian Flicks Verhalten aus der Sicht einer WIrtschaftsethikerin

