
Zeitschrift: Saiten : Ostschweizer Kulturmagazin

Herausgeber: Verein Saiten

Band: 7 (2000)

Heft: 74

Artikel: Die Früchte der Nacht : Erwachen aus philosophischer Sicht

Autor: Pfister, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-885396

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-885396
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


:Q9-58H

ERWACHEN AUS PHILOSOPHISCHER SICHT



von Michael Pfister

Als die Philosophie erfunden wurde, erwachte das Abendland aus der

Umnachtung. Auch wenn die Postmoderne die «grossen Erzählungen»
verabschiedet hat, auch wenn die Wissenschaft in Ägypten und
Vorderasien Wurzeln des griechischen Denkens ausgegraben hat - der

Anfang unserer Geschichte ist zu schön, um nicht wahr zu sein: Das

rationale Subjekt, die Einheitswährung unserer schrumpfenden Welt
und ihrer demokratisch-freiheitlichen Ideale, erwachte vor etwas
mehr als 2500 Jahren in Griechenland: In der kleinen Stadt Milet an
der kleinasiatischen Küste findet ein Weiser namens Thaies heraus,

Ursprung und Endziel der Welt sei das Wasser. Und nicht weit davon,
auf der Insel Lesbos, entdeckt die Dichterin Sappho den Herzschmerz
der Vereinzelung, der von Catull über Petrarca bis zu Novalis die
Liebeskranken Europas peinigen wird. Die unglücklich Verliebte kann
nicht einschlafen, hellwache Einsamkeit macht Sappho die Nacht

zum Feind: «Der Mond ist hinabgesunken,/ hinab die Plejaden. Mitte/

der Nacht und vorbei die Stunde./ Ich liege allein im Dunkel.»
Die Nacht («Nyx») ist eine der ursprünglichsten mythologischen

Wesenheiten in der «Theogonie» des Epikers Hesiod. Auch der Kosmos

erwacht - aus der Formlosigkeit des Chaos und der dunklen
Abgründe schälen sich differenzierte Gestalten heraus: Kyklopen, Titanen,

Olympier. Zu den vielen Kindern der Hesiod'schen Nacht zählen
der Schlaf, der Streit und die Rache. Das Element des Sterblichen ist
freilich der helle Tag. «Werke und Tage» heisst Hesiods Lehrgedicht
über das Arbeitsethos des Bauern, für den die Wachheit zur Pflicht
wird: «Schluss mit schattigen Sitzen und Schlaf in den hellen Tag zur
Zeit der Ernte, wenn Helios die Haut dörrt! An diesen Tagen spute
dich, stehe früh auf und bringe die Feldfrucht ein, damit du reichlich
Vorrat hast.»

Doch nicht nur den fleissigen Ackersmann nimmt die Morgenröte,
die rosenfingrige Eos, bei der Hand. Auch der Geistesmensch öffnet
die Augen, um sich über die Natur zu wundern: «Denn Verwunderung»,

schreibt Aristoteles, «veranlasste zuerst wie noch jetzt die

Menschen zum Philosophieren.» Als der Mensch sich nicht mehr
einfach der unergründlichen Macht der mythologischen Götter ergibt,
beginnt er zu erforschen, welche Naturgesetze sich hinter Sonne, Mond
und Sterne verbergen. Zwischen letztem Traum und erstem Denken

erwacht der Philosoph und staunt.

AUFKLÄRUNG STATT ERWECKUNG
Um so erstaunlicher, dass das Erwachen nicht zum philosophischen
Leitbegriff geworden ist. In den meisten Wörterbüchern erhält es

nicht einmal einen eigenen Eintrag. Dabei hätte jenes «philosophische
Jahrhundert», das die Menschen aus dem Schlummer der Unmündigkeit

und des Aberglaubens wachrüttelte, ihm die Augen für die

Schimären der Religion öffnete, statt «Aufklärung» gut und gerne
auch «Erweckung» heissen können.

Warum nicht? Vielleicht weil der Begriff schon vom Gegner in
Beschlag genommen war? «Excita et revoca nos», ruft der Kirchenvater

Augustinus anno Domini 398, «Wohlan, Herr, wirke, weck uns auf
und ruf uns zurück! Entzünde uns und reiss uns hin!» Aber nicht nur
im Christentum spielt das Erwachen eine zentrale Rolle: «Das Erwachen

des Glaubens im Mahayana» heisst einer der grundlegenden Texte

des ostasiatischen Buddhismus. Die Aufklärer des späteren 18.

Jahrhunderts überliessen den Begriff «Erweckung» lieber dem Pietismus

- wenigstens insofern das religiöse Standbein der Aufklärung, als er

im Kampf für eine intensivere Gotteserfahrung des Einzelnen die
herkömmlichen Strukturen der Kirche und der Theologie kritisierte.

Die Wachheit, um die der Pietist seinen Gott bittet, besteht in
einer tiefinnerlich gefühlten Frömmigkeit: «Ach! mein Gott», so seufzt

etwa der Zürcher Pfarrer und Goethe-Freund Johann Caspar Lavater
in sein «Geheimes Tagebuch», «lass doch diesen Tag nicht vorbey-
gehen, ohne dass ich eine neue lebendige Erweckung zur wahren
innigsten Vereinigung mit dir empfinde; aber eine Erweckung, mein
Gott! die nicht nur in der Einbildungskraft und im Geblüte, sondern
tief in der Seele hafte.»

Doch im Grunde sprach der main stream der Aufklärung dieselbe

Sprache wie die von ihm bekämpfte Kirche. Das «göttliche Licht»

wurde durch das «natürliche Licht» überboten, die Welterleuchtung
des christlichen Lichtgottes durch den technisch klingenden Begriff
Aufklärung wissenschaftlich umformuliert.

DIE GEFAHR DER NACHT
Ein Programm der Nachtvergessenheit lässt sich von Piaton über die

christliche Theologie bis zum wichtigsten Philosophen der deutschen

Aufklärung, Immanuel Kant, verfolgen. Unter den staunenden Griechen

vor Piaton gab es noch den «dunklen» Heraklit aus Ephesos, der
die Nacht liebevoll «Euphrone» (die Wohlgesinnte) nannte und schwer

zu deutende Aphorismen über die Dialektik von Schlafen und
Wachen hinterliess: «Der Mensch zündet sich in der Nacht ein Licht an,

wenn sein Augenlicht erloschen ist. Lebend rührt er an den Toten im
Schlaf; im Wachen rührt er an den Schlafenden.»

Bei Parmenides, dem Zeitgenossen und Antipoden Heraklits, für
den «Sein dasselbe wie Denken» war, wird hingegen die nihilistische
Gefahr der Nacht namhaft gemacht. In seiner Nachfolge «fällt die

Nacht bei Piaton endgültig unter den Tisch der Philosophie», wie Walter

Seitter in seiner «Geschichte der Nacht» feststellt. Im berühmten

Höhlengleichnis aus Piatons «Staat» sitzen die Menschen «von Kindheit

an gefesselt» in der.Höhle und halten die Schatten der vor dem

Höhleneingang vorbeigetragenen Gegenstände für die Wirklichkeit.
Einem der Gefesselten wird das Erwachen ermöglicht, er darf die Höhle

verlassen, sieht die Gegenstände und - unter Schmerzen - schliesslich

die Sonne selbst.

Piaton tritt an, die Menschen aus dem Zwielicht der Höhle zum
wahren Sein zu führen, es ist ein Kampf gegen die unreinen
Mischbereiche der Rhetorik, der Kunst und des Schlafes. In den «Gesetzen»

singt er das Loblied der Morgenstund: «Wer schläft, ist zu nichts nütze
und unterscheidet sich kaum von einem Toten. Wem dagegen unter
uns an seinem Leben und an seiner Geistestätigkeit gelegen ist, der

hält sich so lange wie möglich wach und gönnt sich nur so viel Schlaf
als für seine Gesundheit unentbehrlich ist. Und bei alledem hat
eine so durchwachte Nacht auch noch das gute, dass sie vorteilhaft
auf die Seele der einzelnen Bürger hinsichtlich der Tapferkeit einwirkt.

- Bricht aber der Tag an, so müssen gleich beim Morgengrauen die

Kinder zur Schule gehen.»

VON KANT BIS FOUCAULT
Fast dasselbe findet sich 2200 Jahre später bei Kant. Der Traum ist allzu

privat und lückenhaft, um vor der Vernunft bestehen zu können.
Als junger Philosoph veröffentlicht er 1766 eine gegen den erfolgreichen

Mystiker Swedenborg gerichtete Satire mit dem Titel «Träume

seite.27

KSOB00



eines Geistersehers»: Seher wie Swedenborg betrachtet er als «Kandidaten

des Hospitals». Aber Kant misstraut nicht nur dem Schlaf und
den übersinnlichen Kräften der träumenden Phantasie. Er warnt
insbesondere vor allzu langen Aufenthalten im gefährlichen Zwischenreich

des Einschlafens und Erwachens. Diese Phasen sollen also
möglichst kurz gehalten werden, und ausserdem «ist die Bezähmung
seiner Einbildungskraft durch frühes Schlafengehen, um früh wieder
aufstehen zu können, eine zur psychologischen Diät gehörige sehr

nützliche Regel.»

Der Wunsch nach Kontrolle aller geistigen Vorgänge ist eine
logische Folge des hohen Wertes, den die Aufklärung der Vernunft bei-
misst. «Panoptismus», das System der totalen Sichtbarkeit, diagnostiziert

Michel Foucault in seinem Buch «Überwachen und Strafen. Die
Geburt des Gefängnisses» als ein zentrales Phantasma der
Aufklärung. Die perfekte Wachheit mündet in der totalen Überwachung.
Doch bei allem Nachthass und Lichtzwang, den man einer Epoche
anlasten mag, welche Strassenbeleuchtung, Gaslicht und Elektrizität
einführte, mangelt es nicht an Autoren, die sich im Zwielicht
wohlfühlen. Namentlich in Frankreich kommen die Nachtseiten der
Vernunft zu ihrem Recht: Jean-Jacques Rousseau konzipiert den Kern
seines ersten kulturkritischen «Discours» über den sittlichen Nutzen
der Wissenschaften und Künste in einer Art rauschhaften Verzückung
unter einem Baum; später veröffentlicht er die «Rêveries», die «Tfäu-

mereien eines einsamen Spaziergängers».
In Diderots «Rêve de d'Alembert» oszilliert der Philosoph und

Mathematiker d'Alembert zwischen Schlaf und Wachen, phantasiert im
Halbschlaf über die fliessenden Grenzen zwischen Geist und Materie,
zwischen Mensch und Tier. Im pornographisch-philosophischen
Werk des Marquis de Sade wird die Vernunft zum Instrument des

Egoismus und des Verbrechens - ein «böses Erwachen» für die optimistische

Aufklärung. Ähnliche Zweifel an der Reinheit des Lichts hegt
der spanische Maler Francisco de Goya mit seinem Capricho «Der

Traum der Vernunft gebiert Ungeheuer». Die Monster, von Goya als

fratzenhafte Eulen und Fledermäuse dargestellt, wachen nicht nur
auf, weil die schlafende Vernunft nicht aufpasst, vielmehr sind sie die
im Wachzustand verdrängten Ausgeburten der Vernunft selbst.

DER PHILOSOPH ALS NACHTVOGEL
Nach der Aufklärung ist der Glaube erschüttert, ein für allemal erwachen

und die Finsternis verbannen zu können. Der versponnene Jean
Paul spürt der Verschachtelung der Realitätsebenen nach, erlebt das

Erwachen als Kipp-Phänomen zwischen verschiedenen Arten von Be-

wusstsein und beschreibt in Tage- oder Nachtbuchnotizen das Erwachen

im Traum. Goyas Eulen tauchen beim Weltgeist-Philosophen Hegel

wieder auf - in ihrer griechischen Gestalt, als Wahrzeichen der
Göttin Athena (römisch: Minerva), die für Frieden, Kunsthandwerk

und Weisheit zuständig ist. Hegel ist ein Philosoph des Sonnenuntergangs.

Am Abend der Geschichte überblickt der Philosoph den

zurückgelegten Weg: «Die Eule der Minerva beginnt erst mit der
einbrechenden Dämmerung ihren Flug.»

So wandelt sich der Philosoph vom Experten des Morgenlichts
zum Nachtvogel, der erst dann richtig wach wird, wenn sich die Welt
ins Dunkel hüllt. Wiederum zündet sich der Mensch in der Nacht ein
Licht an. Das 19. Jahrhundert entdeckt von neuem die schöpferische
Macht der Nacht, deren Früchte der Erwachende erntet - berühmt
geworden ist der Zettel, den der symbolistische Dichter Saint-Pol Roux

an die Tür seines Schlafzimmers heftete: «Bitte nicht stören - Dichter
bei der Arbeit!». Bei Hegel wird sogar der Mensch selbst zur Nacht
und zum Nichts, aus dem Welt entsteht.

NIETZSCHES PLÄDOYER FÜR DEN SCHLAF
Der andere grosse Philosoph des 19. Jahrhunderts, Friedrich Nietzsche,

war der Denker des unreinen Zwielichts par excellence und ver-
fasste eine «Morgenröthe» und eine «Götzendämmerung». Der
Aphorismus 376. der «Morgenröthe» liefert das Gegenstück zu den asketischen

Schlafbeschneidungstherapien eines Piaton oder Kant: «Viel

schlafen. - Was thun, um sich anzuregen, wenn man müde und
seiner selbst satt ist? Der Eine empfiehlt die Spielbank, der Andere das

Christenthum, der Dritte die Electricität. Das Beste aber, mein lieber
Melancholiker, ist und bleibt: viel schlafen, eigentlich und uneigentlich!

So wird man auch seinen Morgen wieder haben! Das Kunststück
der Lebensweisheit ist, den Schlaf jeder Art zur rechten Zeit
einzuschieben wissen.»

«Seinen Morgen haben» kann nur, wer zuvor geschlafen hat. Und
weil Nietzsche eigentlich der Philosoph des Südens ist, wird für Za-

rathustra der Morgen bisweilen zum Mittag: «Lange schlief Zarathu-

stra, und nicht nur die Morgenröthe gieng über sein Antlitz, sondern
auch der Vormittag. Endlich aber that sein Auge sich auf: verwundert
sah Zarathustra in den Wald und die Stille, verwundert sah er in sich
hinein. Dann erhob er sich schnell, wie ein Seefahrer, der mit Einem
Male Land sieht und jauchzte: denn er sah eine neue Wahrheit.»

Der Schlaf hat eine Doppelnatur: Er ist als Traumzeit Produktionsstätte

der Vorstellungen und Gedanken, zugleich aber die Macht des

Vergessens, welche die tabula rasa für den Neubeginn des Denkens
bereitstellt. Erwachen als Orakel, Erwachen als Nullpunkt der
Philosophie. Was wir zuerst sehen, wächst uns an Herz und Hirn. Das

Schönste am Erwachen ist das Staunen.

Michael Pfister, Jahrgang 1967, Philosoph, Übersetzer und Publizist in Zürich.

Zusammen mit Stefan Zweifel Übersetzer und Herausgeber der ersten

ungekürzten Version des Hauptwerks von Marquis de Sade («Justine und

Juliette»; Matthes & Seitz)

seite.28

S3M00



C 0 M E D
Die aktuelle Buchhandlung

Katharinengasse 20, CH-9004 St.Gallen, Tel./Fax 071 245 80 08, comedia-st.gallen@dm.krinfo.ch, www.comedia-sg.ch

UNSERE FAVORITEN IM APRIL
Buch DAVID REMNICK King of the World - Der Aufstieg des Cassius Clay oder die Geburt des Muhammed Ali.
ICONS - localizer 1.3. Comic DANIEL CLOWES Ghost World. CD ROKIA TRAORÉ Wanita [Sängerin aus Mali!]

iAiww.comedia-sg.ch mit WorldMusic-Katalog, unseren Buch-, CD- und Comic-Tipps und dem grossen Medienkatalog

Beel 5cicei\
WOHNEN
ST.GEORGEN-STRASSE 90/94
9011 ST.GALLEN

TEL 071 222 74 24 ATELIER FÜR POLSTER UND VORHÄNGE
FAX 071 223 43 46

Möbel und Objekte - Leicht ver-rückt,
neu an der Rorschacher Strasse 109, St.Gallen

Art Design First- & Secondhand

Kleinserien und Unikate.

Begegnungsstätte und Plattform
für den Austausch von Design-Kultur.
Ort für Vemissageh und Diskussionen.

Jacqueline Knoblauch
Rorschacher Strasse 109, 9000 St.Gallen
Telefon und Fax 071 245 52 12 oder 079 691 80 39
Do. 16.00-20.00 Uhr
Fr. 16.00-18.30 Uhr
Sa. 10.00-16.00 Uhr

WIDMER MARCEL MASSA
SOLARIUM

Sonnenstrasse 6 • 9000 St.Gallen • Telefon 071 - 246 44 66

Montag bis Samstag nach Voranmeldung


	Die Früchte der Nacht : Erwachen aus philosophischer Sicht

