
Zeitschrift: Saiten : Ostschweizer Kulturmagazin

Herausgeber: Verein Saiten

Band: 6 (1999)

Heft: 66

Artikel: "Die Anderen", das sind wir alle : was heisst interkulturelle Arbeit heute?

Autor: Sutte, Alex

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-885604

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-885604
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vor einer Generation noch war die «andere Kultur» an der Haarlänge der

Männer ablesbar. Damals sprach man von Subkultur, meinte die freiwillige
Absonderung von Minderheiten. Die interkulturelle Frage war dieselbe

wie heute: Für wen ist was normal oder nicht normal? Wer wird von
der herrschenden Normalität als «anders» definiert und marginalisiert,

und inwiefern begründen an den Rand Gedrängte ihre Stärke im

kulturellen Anderssein?

«Die Anderen», das sind wir alle
Was heisst interkulturelle Arbeit heute?

-titel

von Alex Sutter
Gegenwärtig wird jede Situation «interkulturell»

genannt, wo Menschen verschiedener

Herkunft miteinander zu tun haben. Solche

Situationen haben sich mit der zunehmenden

Migration stark vermehrt. In den 90er Jahren

ist für interkulturelle Probleme in Westeuropa

ein veritabler Dienstleistungsmarkt entstanden.

Ich kann davon ein Lied singen, habe ich

doch 1992 ein «Büro für interkulturelle

Bildung» gegründet. Damals hatte das Label noch

etwas Frisches und Zukunftweisendes. Man

verband mit dem Begriff der Interkulturalität

nicht nur die etwas biedere Vorstellung vom

«Brücken bauen» zwischen den Kulturen,

sondern auch das dynamische Bild, im Zwischen-

Raum etwas Neues, Niegewesenes entstehen

zu lassen. Die Wertschätzung der mélange,

mixture oder métissage hat das Konzept der

Interkulturalität positiv abgehoben vom Konzept

der Multikultur, welche eher mit dem trägen

Eigensinn und der gleichgültigen Koexistenz

verschiedener Kulturen assoziiert war.

Abschied von der «Insel»
In der Retrospektive überwiegt jedoch das

Gemeinsame von Multi- und Interkultur: Beide

Konzepte stützen sich auf eine undurch-

schaute Vorstellung von Kultur. Ob jemand

nun «zwischen» Kulturen steht, oder ob

Kulturen gleichrangig «nebeneinander» stehen, in

beiden Fällen sind sie als eigenständige Blöcke

gedacht, die einander ausschliessen, so wie

zwei Inseln einander ausschliessen.

Denken in Gegensätzen
Der Gegensatz zwischen «westlichem

Individualismus» und «asiatischem (oder auch

afrikanischem) Gemeinschaftsbewusstsein» ist

ein Exempel für den Hang nach schematischen

Abgrenzungen. Immer wieder wird

behauptet, im Westen habe sich das Individuum

aus den Banden der Gemeinschaft herausgelöst,

während in nicht-westlichen
Gesellschaften das Individuum der Gemeinschaft

untergeordnet sei. Unzählige ideologische

Ergüsse und politische Traktate bauen auf dieser

Entgegensetzung auf. Das Bedürfnis, die

komplexen Wirklichkeiten mit Gegensatzpaaren zu

entziffern, führt zu einer Wahrnehmungstrübung.

Bereits der oberflächliche Blick bemerkt,

dass «Individualismus» bei uns in vielfältigen

Spielarten vorkommt, vom künstlerischen

Ausdruck bis zum materiellen Egoismus, von

der Menschenrechtsidee bis zum selbstsüchtigen

Machtmissbrauch. Diese Spielarten sind

keineswegs auf den «westlichen Kulturraum»

(was immer das ist) beschränkt, sie finden sich

überall, wenn auch nicht immer in derselben

Intensität und Akzeptanz.

Dasselbe gilt vom «Gemeinschaftsbewusstsein»:

Auch hier gibt es ein ganzes Spektrum

von den Alltagsformen etwa der

nachbarschaftlichen Solidarität bis zur totalitären

Ideologie, die verlangt, dass Individuen sich

fraglos der Gemeinschaft opfern. Auch diese

Spielarten kennen keine geographischen

Schranken; sie finden sich im Westen wie im

Süden oder Osten.

Das Fazit aus der differenzierten Betrachtung

ist einfach: Man muss in jeder menschlichen

Situation von Neuem genau hingeschauen:

Welche Spielarten von Gemeinschaft und

Individualität sind im vorliegenden Fall tatsächlich

wirkende Kräfte? Dagegen ist die Zuordnung

des Individualismus zum Westen und

des Gemeinsinns zum Rest der Welt ein grobes

Vorurteil, das keine Hilfe zur Beantwortung

dieser Frage bietet und den Blick auf die

menschlichen Realitäten verstellt.

Mythos einheitliche Kultur
Weshalb hat die Vorstellung kulturell gleichartiger

Kollektive eine so grosse Macht, dass

sie vielen Köpfen die Augen zu verdrehen

vermag? Politische Kollektive wie der Stamm

oder die Nation brauchen den Mythos einer

einheitlichen Kultur, um überhaupt so etwas

wie kollektive Identitäten bilden zu können.

Kulturelle Unterscheidungsmerkmale werden

hervorgehoben, damit die je eigene Kontur

eines «Wir» zum Vorschein kommt. Doch beim

Hobeln kultureller Blöcke fallen Späne.

Individuen, die gewissen Merkmalen nicht

entsprechen, werden ausgegrenzt. Wenn einer

unseren Dialekt nicht beherrscht, gerät er

unter den Verdacht der fremden Kultur. Wenn

eine bei Sonnenschein ein Kopftuch trägt, legt

sich der Schatten der anderen Kultur über sie.

Die Betonung von wenigen realen

Unterschieden genügt, um der Fiktion einheitlicher

Kulturgemeinschaften ausreichend Nahrung

zu geben. Das Motiv zur Halluzination ein-

seite.4

K5SGEB0H



Klingende Namen, verschiedene Sprachen

und Kulturen: Wohngebäude an der

Langgasse in St.Gallen

Fotos: Bodo Rüedi

heitlicher Kulturen liegt in der sozialpsychologischen

und politischen Dynamik der

Abgrenzung von Wir-Gruppen. Gegen diesen

Mythos hat Aufklärung einen schweren Stand.

Versucht man, die fixe Polarisierung von eigener

und fremder Kultur aus dem Denken

herauszulösen, sind die Widerstände enorm. Die

Fiktion wirkt wie die Säule eines Denksystems,

wie ein elementares Orientierungsschema.

Daran zu rütteln ist eine Sysiphusarbeit,

solange man keinen Ersatz bieten kann.

Welche Konsequenzen hat die Demaskie-

rung des Kulturmythos für das interkulturelle

Geschäft? Es ist ein bisschen wie beim Tod

Gottes: Die einen werden zynisch, andere

ignorieren die Erkenntnis oder versuchen, das

Beste daraus zu machen. Doch was ist in
diesem Fall das Beste, wo doch die Inseln,

zwischen denen man vermitteln wollte, sich als

Luftschlösser herausgestellt haben? Ist es nicht

wirkungslos, die Geschichte der Desillusionie-

rung immer wieder von neuem zu erzählen?

Praktikerinnen, die auf dem Teppich stehen,

werden sich damit nicht begnügen, denn

ihnen brennen die Probleme unter den Nägeln.

Sie sagen: Luftschloss hin oder her, Tatsache

ist, dass die Migration zunimmt, die Probleme

zwischen Migrantinnen und Einheimischen

zunehmen und oft einen kulturellen

Ausgangspunkt haben. Die Anderen sind halt

anders, sprechen eine andere Sprache, haben

andere Umgangsformen und Rollenverteilungen,

eine andere Symbolik, einen anderen

Bezug zur Gewalt! Was sollen wir dazu sagen?

Kultureller Rassismus
Hier würde die eigentliche, die desillusionier-

te interkulturelle Arbeit beginnen. Sie muss

immer wieder von neuem zu Bewusstsein

bringen, dass wir alle anders sind, dass das,

was «wir» den «anderen» zuschreiben, schon

in uns selbst begraben liegt (und umgekehrt).

Was nicht bedeutet, dass jede Wahrnehmung

eines kulturellen Andersseins falsch sein

muss. Falsch ist es aber in vielen Fällen, von

Jeder Vierte ein Ausländer

Gemäss Angaben des statistischen Büros

der Stadt St.Gallen leben derzeit rund 19000

Ausländerinnen in der Stadt St.Gallen (ca.

26% der zivilrechtlichen Wohnbevölkerung).

Nicht in dieser Statistik enthalten sind die

rund 400 Asylantinnen und ca. 200 vorläufig

Aufgenommenen.

seite.5

K5SEEEE0H



einer Gruppenzugehörigkeit auf eine kulturelle

Eigenschaft zu schliessen. Falsch ist es zu

behaupten, Schweizerinnen seien grundsätzlich

Anhängerinnen des Föderalismus. Richtig

müsste es heissen: Der Föderalismus hat im

politischen System der modernen Schweiz

einen hohen Stellenwert, deshalb bekennen

sich viele Schweizerinnen zu ihm. Ebenso

falsch wäre es zu behaupten, die islamischen

Gläubigen seien Anhängerinnen eines Gottesstaats.

Richtig ist, dass einige Strömungen im

Islam die Idee der Untrennbarkeit von Staat

und Religion zu einem politischen Programm

gemacht haben. Und schliesslich wäre es

Unsinn zu behaupten, dass Balkanvölker mehr

als andere dazu neigen, Konflikte mit Gewalt

zu lösen. Eine solche Aussage, die ganzen

Völkern eine «Kultur der Gewalt» unterstellt,

grenzt an Kulturrassismus. Dagegen gibt es

nur ein Rezept, nämlich grundsätzlich von der

Beobachtung von Einzelfällen und der Analyse

von Erfahrungen auszugehen und sich vor

Verallgemeinerungen zu hüten.

Kultureller Rassismus ist ein ideologischer

Motor für die Ausgrenzung von

Minderheitengruppen. Interkulturelle Arbeit muss sich

mit den politisch-strukturellen Fragen der

Diskriminierung auseinandersetzen. Die

aktuelle Fragestellung lautet: In welchem

Verhältnis stehen verminderte gesellschaftliche

Entfaltungsmöglichkeiten der Mitglieder

bestimmter ethnischen Gruppen auf der einen

und die Fremd- bzw. Selbstzuschreibung von

kulturellem Anderssein dieser Gruppen auf

der anderen Seite? Konkreter: Ist es nicht ein

Spiegel ihres prekären Aufenthaltsstatus,

wenn kosovo-albanischen Jugendlichen ein

kulturell vorgegebener Hang zur Gewalt

unterstellt wird?

Wer sich gegen die Diskriminierung von

«kulturellen Minderheiten» stellt, bezieht sich

auf den Rahmen einer universalen Ethik, auf

das Bezugssystem der Menschenrechte. Diese

spannen ein gemeinsames Dach auf, das es

erlaubt, den kulturellen Pluralismus zu stärken,

ohne dem Kulturfundamentalismus in die

Hände zu spielen. In dieser Perspektive

bedeutet interkulturelle Arbeit, in konkreten

Situationen zu lernen, das gegenseitige Anderssein

anzuerkennen und gleichzeitig

anzuerkennen, dass das Akzeptieren des Andersseins

dort seine Grenze hat, wo die Andere dem

Gegenüber den Respekt versagt. In diesem Sinn

muss die Anstrengung der interkulturellen

Vermittlung von einer spezialisierten

Dienstleistung zurückgeschraubt werden auf das

zwischenmenschliche Einmaleins des

gegenseitigen Respekts.

Alex Sutter, geb. 1955 in Uzwil (SG). 1986 Doktorat in

Philosophie an der Universität Bern. Seit 1992 im eigenen

«Büro für interkulturelle Bildung» in Bern mit den

Schwerpunkten interkulturelle Ethik, Menschenrechte

und Kulturtheorie.

Interkultur im Alltag: Schweizer, Italiener und Albaner im Linsenbühl

conTakt 99:
Interkulturelles Projekt in St.Gallen

conTakt 99, ein Projekt des Migros Kulturprozentes,

hat zum Ziel, Menschen unterschiedlicher

Herkunft, die in der Schweiz leben,

miteinander in Kontakt zu bringen und neue

Formen interkultureller Zusammenarbeit zu

erproben und zu entwickeln.

Im Rahmen des St.Galler Projekts, für deren

Koordination die Arbeitsgemeinschaft für

Integrationsfragen in Kanton und Stadt St.G allen

verantwortlich zeichnet, sind drei Veranstaltungen

geplant: Beim «Kunst-conTakt»

erarbeiten neun Künstlerpaare (jeweils eine bzw.

zwei Personen schweizerischer und eine Person

anderer kultureller Herkunft) gemeinsam

eine Werkidee. Im Zentrum steht nicht nur das

Endresultat, sondern der gemeinsame Dialog.

Die Werke sind bis 19. September im Waaghaus

zu sehen (Öffnungszeiten: Di-Sa, 14-18

Uhr). Insgesamt sind Künstlerinnen aus 13

Nationen vertreten (Schottland, Indien,

Mocambique, Portugal, Palästina, Israel, Kosova,

Grossbritannien, Rumänien, Deutschland, Türkei,

USA und die Schweiz).

In Zusammenarbeit mit Vertreterinnen

ausländischer und schweizerischer Organisationen

findet am Sonntag, 5. September von

12-17 Uhr im Pfarreizentrum StFiden ein

interkultureller Spieltag für Schulkinder statt.

Nebst einem kulinarischen Spaziergang und

anderen Darbietungen werden vielfältige und

z.T. traditionelle Spiele aus verschiedenen

Kulturen vorgestellt und gespielt. Anlässlich der

Eröffnung wird mit den Kindern ein Baum

gepflanzt, der symbolisieren soll, wie wichtig

es für Kinder ist, in der Gesellschaft Wurzeln

fassen zu können. Abschliessend findet am

Samstag, 11. September um 20.30 Uhr in der

Grabenhalle unterm Titel «Weltrhythmus» ein

interkulturelles Konzert statt.

seite.6

K5OB0H



Erleben Sie Ihre Stars, Lieblingskomponisten oder Wunschbands hautnah. Und zwar zum
Nulltarif. Einfach gratis UBS KeyClub Mitglied werden und mit vielen Bankgeschäften
automatisch Punkte sammeln. Diese können Sie zum Beispiel auch gegen Zinsbonus, Blumen-
sträusse oder Städtereisen eintauschen. Mehr über den UBS KeyClub unter 0800 810 600.
UBS KeyClub. Das Bonussystem für Punktesammler.

Mit dem UBS KeyClub
Punkte sammeln und
sich vergnügen.


	"Die Anderen", das sind wir alle : was heisst interkulturelle Arbeit heute?

