
Zeitschrift: Saiten : Ostschweizer Kulturmagazin

Herausgeber: Verein Saiten

Band: 6 (1999)

Heft: 62

Artikel: Nach dem Patriarchat : die Bibel aus der Sicht feministischer Theologie

Autor: Praetorius, Ina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-885564

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-885564
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nach dem Patriarchat
Die Bibel aus der Sicht feministischer Theologie
Der Frauenbewegung der vergangenen Jahre sei dank: Nun gilt es die Rolle der Frauen in der Bibel

neu zu interpretieren - und eine Fülle spannender Frauentheologie zu entdecken.

von Ina Praetorius
Die Bibel ist mehr als ein christliches Buch.

Aber für mich als Christin ist und bleibt sie

mein Buch. Ich kann zwar Leute verstehen, die

sich von Bibel, Christentum und Kirche

abwenden, weil ihnen das alles zu altväterlich

oder zu kompliziert daherkommt. Für mich hat

allerdings bisher jeder Versuch, meine

«religiösen Bedürfnisse» anderweitig zu «befriedigen»,

im Kitsch geendet - und in der Rückkehr

zu unserem orientalisch-europäischen Erbe,

das so sperrig, anstössig und begeisternd ist

wie das Leben selbst.

Was ist «das Christentum»?
Das Christentum geht zurück auf eine kleine

emanzipatorische jüdische Gruppe, die sich in

der römischen Provinz Palästina um den jungen

Zimmermann Jesus von Nazareth scharte,

der selbst nichts Schriftliches hinterlassen,

aber ein prägnant unangepasstes Leben

geführt hat. Nach der Hinrichtung Jesu als

politischem Aufrührer und Gotteslästerer

entstanden vor allem im Raum des heutigen
Nahen Ostens und Kleinasiens die Texte, aus

denen in den folgenden Jahrhunderten die

Autoritäten der jungen Kirche das «Neue

Testament» zusammenstellten. Schriftsteller mit

unterschiedlichem kulturellem und religiösem

Hintergrund - die vier Evangelisten und

Paulus vor allem - bekennen sich in diesen

Texten zu Jesus als Heiland, Erlöser, Messias,

Sohn Gottes und Sieger über den Tod. Obwohl

die spätere Theologie und Amtskirche - bis

heute - grosse Anstrengungen unternommen

hat, das Neue Testament auf eine dogmatische

Linie zu bringen, geben die Texte nach wie vor

zu erkennen, dass sie aus einer multireligiösen

und multikulturellen Situation stammen: In

den östlichen Provinzen des Römischen

Reiches mischten sich hellenistische und

jüdische, römische und altorientalische, matriar-

chale, patriarchale und emanzipatorische

Traditionen. Die Basistexte des Christentums, das

sich im Laufe der Jahrhunderte zur dominanten

Religion in Europa, teilweise zur Staatsreligion

entwickelte, sind ein Spiegelbild dieser

vielschichtigen Gesellschaft und Kultur, die

unseren heutigen mitteleuropäischen
Gesellschaften an Unübersichtlichkeit nicht viel

nachsteht.

Viele sagen heute, das Christentum sei, wie

schon das Judentum, eine patriarchale Religion.

Das stimmt in vieler Beziehung. Auch

wenn Christinnen und Jüdinnen sich von Gott

kein Bild machen sollen, überwiegen in der

Tradition doch männliche Vorstellungen des

Göttlichen; wir reden im Gottesdienst bis heute

das Göttliche als Vater an, als Kriegsherr, als

Richter, als Gesetzgeber und als Schöpfer.

Dass in den biblischen Texten mehr

Anspielungen auf weibliche Gottesbilder - die

personifizierte Weisheit zum Beispiel oder

altorientalische Göttinnen - vorkommen, als die

Schultheologie wahrhaben will, ändert an dieser

grundsätzlichen Dominanz männlicher

Symbolik wenig. Und alle Beteuerungen heutiger

Theologen, die männlichen Bezeichnungen

meinten selbstverständlich kein biologisches

Geschlecht, bleiben unglaubwürdig,

solange es massive Irritationen auslöst, wenn

ich Gott versuchsweise Mutter, Schwester

oder Göttin nenne.

Im Zentrum der christlichen Erlösungsbotschaft

steht der Mann am Kreuz. Das bedeutet

zwar nicht per se Patriarchat, zumal es sich

um einen Mann handelt, der vieles von dem,

was uns als typisch männlich gilt, mit seinem

Leben in Frage gestellt hat. In der inzwischen

fast zweitausendjährigen Kirchengeschichte

haben aber Theologen die historische Tatsache,

dass Christus männlichen Geschlechts

war, vor allem dazu genutzt, eine angenommene

Höherwertigkeit des Männlichen zu

begründen, oder, soweit sie im antiken Weltbild

bereits vorgegeben war, zu bestätigen. Zum

Beispiel haben sie daraus abgeleitet, dass das

Priestertum exklusiv Männern vorbehalten

sein soll, oder dass Männer dem Göttlichen

per Geschlecht näher stehen als Frauen. In

den reformierten Kirchen gibt es zwar seit

einiger Zeit ordinierte Pfarrerinnen, was bedeutet,

dass die wesensmässige Verknüpfung von

religiöser Autorität und Männlichkeit
aufgehoben ist. Aber auch hier ist die offizielle

Theologie bis heute eine von Männern

kontrollierte Wissenschaft geblieben. Statt die -

vorhandenen - Elemente der vielschichtigen

Tradition aufzudecken, die die unheilige Ver-

koppelung von «Männlichkeit» und Göttlichkeit»

auflösen, hat man sich über die Jahrhunderte

bemüht, die biblische Botschaft mit dem

Androzentrismus - dem mannzentrierten

Denken - zu versöhnen. Derweil hat sich

allerdings, nach der europäischen Aufklärung,

die Kirche zu einer Institution gewandelt, die

vor allem von Frauen frequentiert wird. Denn

im modernisierten Patriarchat gilt Religion als

Privatangelegenheit, und religiöse Sinnstiftung

folglich als Aufgabe des privatisierten
Geschlechts: der Frauen.

Neuentdeckung der Bibel
Die Frauenbewegung der vergangenen
Jahrzehnte hat diese säuberlichen patriarchalen

Grenzen zwischen Öffentlichkeit und Privatheit,

männlich-göttlicher Autorität und weib-

seite.16

SaCBBBH



lich-alltäglicher Sinnstiftung, Wissen und

Glauben, dem «Höheren» und dem Trivialen

etc. nun aber aufgelöst. Und was anfangs als

Ding der Unmöglichkeit erschien, hat sich im

feministisch angestossenen Prozess, das Ganze

neu zu buchstabieren, inzwischen als

faszinierende Erfahrung erwiesen: die Bibel und

die christliche Tradition stehen nicht als solche

auf der Seite des «höheren Männlichen»,

wie eine versteinerte kirchliche Hierarchie

jahrhundertelang behauptet hat. Seit

kritischen Theologinnen die Augen aufgegangen

sind, entdecken sie in der Geschichte des

Christentums das krampfhaft Zugedeckte als

Inspiration: frühchristliche Lehren, in denen

Jesus als göttliche Weisheit - als Sophia -
interpretiert wird, biblische Prophetinnen,

neutestamentarische Frauengestalten, die oft an

Schlüsselstellen dem Geschehen eine

unerwartete Wendung geben, befreiend-nichtpa-

triarchale Bilder von Männlichkeit, ungeahn¬

te Möglichkeiten, Weihnachten, Karfreitag,

Ostern und Pfingsten neu zu deuten, und eine

Fülle spannender Frauentheologie - von

frühchristlichen Schriften über die mittelalterliche

Frauenmystik bis hin zur religiösen Frauenliteratur

der Neuzeit.

Wer sich, wie ich, seit vielen Jahren als

feministische Theologin betätigt und sich als

Teil der weltweit wachsenden Bewegung der

Frauenkirche versteht, fühlt sich zwar je länger

je mehr als Fremde in herkömmlicher

Kirchlichkeit, gewinnt aber vor allem einen

Blick fürs Ganze dieser Tradition: die Mitte

der Bibel ist die Geschichte von einem Göttlichen,

das einem vielfältigen Leben zuliebe

aus müder Gesetzlichkeit heraus lockt. Und

die Mitte der Kirche ist nicht der Vatikan, auch

nicht der Kirchenrat der evangelisch-refor-

mierten Kirche des Kantons St. G allen,

sondern Leute, die sich von der irritierenden

Geschichte des Mannes von Nazareth dazu an¬

regen lassen, hier und heute ihre liebevoll

unangepassten Entwürfe in eine verwirrend

unübersichtliche Welt zu setzen.

Ina Praetorius, Dr. theol., Studium der Germanistik und

ev. Theologie in Tübingen, Zürich und Heidelberg, heute

freischaffend als Autorin, lebt in Krinau/Toggenburg

zum Weiterlesen:
Elisabeth Gössmann, Wörterbuch der

Feministischen Theologie, Gütersloh, 1992

Doris Strahm, Regula Strobel, Vom Verlangen

nach Heilwerden, Luzern 1994

Judith Plaskow, Und wieder stehen wir am

Sinai. Eine jüdisch-feministische Theologie,

Luzern 1992

Ina Praetorius, Skizzen zur feministischen

Ethik, Mainz 1995

FAMA, Feministisch-theologische

Zeitschrift, erscheint vierteljährlich in Basel

Zwölf Männer und keine einzige Frau: Filmszene aus «Jesus von Nazareth» von Franco Zeffirelli. Foto: Zoom Dokumentation

seite.17

SCädESH


	Nach dem Patriarchat : die Bibel aus der Sicht feministischer Theologie

