
Zeitschrift: Saiten : Ostschweizer Kulturmagazin

Herausgeber: Verein Saiten

Band: 5 (1998)

Heft: 57

Artikel: Das Leben ist kein Zuckerschleck : Gespräch über Schamanismus

Autor: Riklin, Adrian / Koch, Alex

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-885735

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-885735
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Seltsame Rituale, Menschen in Ekstase, Herbeirufen von Ahnen und Tieren, Totempols...
Was ist das eigentlich, ein Schamane? Im Telephonbuch findet sich kein Eintrag.

Alex Koch beschäftigt sich schon seit längerer Zeit mit Schamanismus und ist dabei,
eine grössere Arbeit darüber zu schreiben.

Das Leben ist
kein Zuckerschleck
Gespräch über Schamanismus mit Alex Koch,
Psychotherapeut in St.Gallen

von Adrian Riklin

«Das Leben ist nicht so esoterisch feinduftend,

räuchelnd und ätherisch wie es manche gerne

hätten und auch behaupten, sondern auch

'blutig und fleischig'. Gerade wenn es um die

Frage der Spiritualität geht, darf man das nicht

vergessen.»

Der dies sagt, heisst Alex Koch, arbeitet als

Psychotherapeut und beschäftigt sich theoretisch

seit Jahren mit Schamanismus und auch

mit theologischen Fragen. Wir treffen uns in

seiner Praxis im dritten Stock eines Geschäftshauses.

Der Blick durch die Fenster führt auf

die Fassaden des St.Galler Hauptbahnhofs

und des Postgebäudes.

Schamanismus kommt vom Wort «saman»,

ein Wort aus der sibirischen Mandusprache,

und bedeutet «einer, der bewegt, der erregt».

Ein Bewegtsein, von dem auch Alex Koch zu

berichten weiss. Angefangen hat für ihn alles

in Kanada. Auf Einladung von Bekannten

konnte er an indianischen Ritualen teilnehmen.

«Ich sass da wie ein Fremdsprachenschüler,

der kein Wort versteht. Alles, was ich

in den Jahren meiner Ausbildung gelernt hatte,

half mir nicht weiter. Ich verstand nichts!

Ich begriff nichts! Ich spürte nur eines in mir,

einen tiefen Respekt vor dem, was sich vor

meinen Augen abspielte. Ich hielt mich ganz

zurück, denn ich wusste, dass ich in einer ganz

anderen Welt lebe.»

Die spätere Lektüre über den Schamanismus

hat ihn rund um den Globus gebracht, «es

ist spannend zu sehen, wie gleiche schamani-

stische Elemente in allen Kulturen rund um

die Erde aufzufinden sind.»

Die Zerstückelung
Was versteckt sich für ein tieferer Sinn hinter

all den Trommelrhythmen, dem tierischen

Geschrei, ekstatischen Körperreaktionen,

Adlerfedern? Schamanismus hat immer ein Ziel,

erklärt Alex Koch: «Nach der Zerstückelung

den Weg in den Himmel zu finden».

Zerstückelung? «Zerstückelt bin ich dann, wenn

ich mich nicht mehr als ein Ganzes erlebe,

durch innere Gegensätze zerrissen fühle, wie

aufgelöst, wenn ich nicht mehr weiss, wer ich

bin. Ich denke, jeder Mensch geht durch solche

Erfahrungen. Nur, die schamanische Zeit

formuliert das halt noch ganz anders als die

heutige. Sie beschreibt den ganzen Prozess in

einem Bild: Da kommt ein grosser Vogel, meist

mit einem eisernen Schnabel und zerreisst

den Körper eines Menschen. Zuerst wird der

Kopf entfernt und auf einen Pfahl gesteckt,

damit die eigenen Augen alles weitere auch

noch mitansehen müssen, was mit einem

geschieht. Dann werden alle Organe

herausgenommen, die Körperflüssigkeiten fliessen

in die Erde, und am Schluss wird das ganze

Skelett auseinandergerissen, Knochen für

Knochen. Was müssen Menschen für einen

Schmerz in sich erleben, wenn sie ein so

ausdrucksstarkes, schreckliches Bild für ihren

inneren Prozess verwenden! Die Zerstückelung

ist aber nicht das Ziel, nicht das Ende, sondern

es folgt - wie nach einer Brutzeit - gleichsam

eine Geburt, eine erneute Zusammensetzung

der Knochen mit neuen Organen und frischen

Körperflüssigkeiten. Ein neuer Mensch ersteht

aus dem alten. Und das tut weh, braucht Kraft

und Geduld, deswegen habe ich von 'blutig

und fleischig' gesprochen. Unsere Gesellschaft

hat die Tendenz, solche «Durchgänge» und

Prozesse zu pathologisieren, d.h. man diagnostiziert

dann Krankheiten. Im Verständnis der

Schamanen handelt es sich dabei um die

urmenschlichsten Realitäten, um menschliche

Reifungsprozesse.

seite.20

HtäCBESH



A.R. Warum diese harten Realitäten?

A.K. Das weiss ich auch nicht (denkt nach).

Kannst du mir vielleicht erklären, warum es

unter den warmen Jahreszeiten plötzlich den

kalten Winter gibt, oder gar braucht? Da ist

auch alles wie tot. Alles Laub wird von den

Bäumen gerissen...

A.R. Wie geht denn unsere Welt mit solchen

Realitäten um?

A.K. Ich denke, wir verstecken viel davon.

Immer ist der Anspruch in der Luft, «zwäg und

aufgestellt» sein zu müssen. Schau mal die

Gesichter auf den Werbeplakaten an, sogar

wenn für Krankenkassen geworben wird... Es

gibt aber noch Gefässe, in denen von solchen

Prozessen die Rede ist. Ich denke an die Kunst

und natürlich auch an psychotherapeutische

Prozesse. Beide machen uns auf solche Fragen

aufmerksam und ermutigen uns auch, solche

Wege zu gehen und auszuhalten. Zudem glaube

ich, dass alle Religionen ganz wesentlich

dazu da sind, Menschen inmitten solcher

Prozesse etwas in die Hand, besser ins Herz zu

geben. Wenn jemand glaubt, es nicht mehr

aushalten zu können, dann braucht z.B. das

Judentum ein schönes Bild von einem Mann,

der Wache halten muss. Er steht nachts auf der

Zinne, in der Dunkelheit und kann nur noch

eines: er starrt in den Osten - wie ein

Verrückter - und wartet und wartet, bis erste

Anzeichen des Morgenrotes sich zeigen. Dann

weiss er, es wird Tag! Es ist alles andere als

leicht, in den Zeiten grosser Not eine solche

Haltung einzunehmen.

A.R. Du sprichst von Religionen. War denn

Jesus auch ein Schamane?

A.K. In einem gewissen Sinne vielleicht ja, in

einem anderen bestimmt nicht. Die Schamanen

treten in der Menschheitsgeschichte zu

einer Zeit auf, als der Mensch noch Jäger und

Sammler ist, also mit den Jagdtieren mitzieht,

sich noch nicht niedergelassen hat. Der Zug

der Tierherden bestimmt auch weitgehend

seinen Weg. Jesus hatte bereits ein viel

differenziertes Bewusstsein, er passt nicht mehr in

die Welt der Jäger. Es gibt aber andererseits Er¬

eignisse im Leben Jesu, die darauf hinweisen,

dass es bei ihm den Prozess zum Schamanen

gibt. Schamane kann man nicht lernen, es ist

das Leben, das dich da hineinholt. Mit ca. 30

Jahren liess sich Jesus nach jüdischem Ritus

angeblich taufen. Es wird berichtet, dass sich

ihm der Himmel geöffnet haben soll. Und aus

diesem Himmel erfährt er eine Botschaft,

übermittelt durch eine Taube. Natürlich ist

dies eine bildhafte Sprache, es geht um ein

inneres Erleben. Am Himmel selbst geschah

bestimmt nichts, aber um so mehr in ihm. Was

müssen das für Augenblicke sein, wenn in

einem Menschen sich plötzlich solche Weiten

auftun, und er sich plötzlich dem Himmel

genau so zugehörig fühlt wie der Erde?! Als Sohn

des Himmels, dem die Liebe gilt, soll er sich

erfahren haben. Das öffnen des Himmels und

das Reden eines Tieres (Taube) sind typische

schamanische Metaphern. Doch kaum ist diese

ergreifende Erfahrung geschehen, treibt es

ihn in der Wüste herum, und mit einemmal ist

es mir der «Aufgehobenheit im Himmel» vorbei.

Beschrieben wird ein Kampf mit wilden

Tieren. Letztendlich handelt es sich dabei um

ein äusseres Bild für einen inneren Vorgang.

Es scheint, dass Jesus dabei fast verrückt

geworden ist. Ich denke, da geschieht so ein

Prozess, den die Schamanen Zerstückelung

nennen: Eine tiefgreifende Veränderung, eine

Reifung, eine Neuorientierung, eine Iden-

titätsfindung. Es gibt den Hinweis, dass ihn

während dieser Zeit die Engel Gottes versorgt

haben. Das kann nur jemand sagen, wenn er

im Nachhinein darüber staunt, dass er eine so

verrückte Situation überhaupt durchgehalten

hat. Mittendrin merkst du das kaum.

Ich sagte vorher, das Leben sei nicht so

ätherisch und esoterisch abgehoben, sondern

manchmal auch «blutig und fleischig». Ich

meine damit genau solch schwierige Lebensphasen,

in denen jemand nicht mehr weiss, ob

er durchhält oder verrückt wird. Wir haben

zwar auf wertvollen Barockaltären von vielen

sogenannten Heiligen in schmucken Schreinen

Knochen aufbewahrt - die haben an¬

scheinend auch durchgehalten. Erinnerst du

dich? Ich sprach von der Zerstückelung bis auf

die Knochen. Mit den Heiligengebeinen kann

doch heute niemand mehr etwas anfangen.

Sie werden hie und da abgestaubt, die Verzierungen

aus Silber wieder auf Hochglanz

gebracht. Dabei vergessen wir, dass diese

Menschen «Knochenarbeit» geleistet haben, indem

sie - als es ganz schwierig wurde - durchgehalten

haben.

A.R. Gibt es denn noch weitere für uns

unbekannte schamanistische Überbleibsel?

A.K. Ja, ich denke z.B. an den Maibaum. Einer

steht übrigens jährlich beim Brunnen in der

Spisergasse. Der Maibaum oder eben

ursprünglich Lebensbaum ist das Symbol des

Lebens überhaupt. Du findest ihn rund um

die Erde. Die alten Schamanen haben ihn bei

jedem Ritual aufgestellt oder ihn zumindest

mit einem Stock symbolisiert. Ganz auffallend

ist, dass der Maibaum bis hoch hinauf entastet

wird. Du siehst also einen kahlen Stamm, und

unmittelbar unter der Baumkrone, wo man die

Zweige noch belassen hat, hängt ein Ring aus

frischen Zweigen. Nur oben ist es also lebendig.

Unten ist alles tot, eben zerstückelt. Im

«Schamane kann man nicht lernen, es ist

das Leben, das dich da hinein holt».

Alex Koch, Psychotherapeut in St. Gallen

Foto: Leo Boesinger



Tibet z.B. klettert der Schamane mit einem

toten, blutenden Ziegenkopl im Nacken dem

kahlen Stamm entlang hoch. Beim Ring angelangt,

zwängt er sich durch diesen hindurch.

Dies ist Ausdruck dafür, dass er die schwierige,

von Krisen und Turbulenzen gezeichnete

«Unterwelt» verlässt und in die Oberwelt, den

Himmel vorstösst. Ich sagte vorher schon, das

Ziel ist immer der Himmel. Wir verstehen uns

richtig, wir reden immer vom Leben, von dem,

was vor dem Tode ist, nicht von dem, was

nachher folgt! Bei aller Zerstückelung, bei

allem Verrückt-werden-können im Leben,

sogar mit dem Tod im Nacken... soll eine Kraft

- woher sie auch kommen mag - uns immer

weiter vorantreiben, hin zu diesem Loch,

durch diesen schmalen Ring hindurch in den

Himmel. Zu einem Stück Himmel in uns!

A.R. Kaum zu glauben, dass Maibäume oder,

wie du sagst, Lebensbäume mit so grundsätzlichen

Lebensfragen zu tun haben. Ich habe

Maibäume eher mit Frühlingsfesten und

Bierzelten in Verbindung gebracht.

A.K. Warum nicht? Da stehen diese Bäume ja.

Genau da gehören sie ja auch hin. Es gibt doch

gute Gründe, das Leben bei Bier und Musik zu

feiern. Die einen machen das mit Marschmusik,

die andern mit Hip Hop...

A.R. Bevor wir uns jetzt gleich in den Himmel

aufmachen, bleiben wir noch etwas in der

Unterwelt, beim kahlen Stamm. Wir klettern ja nur

noch selten Baumstämmen entlang hoch. Wo in

der Welt konfrontieren wir uns heute mit unserer

verrückten Seite, wie können wir das aus

uns herausholen? Vielleicht in der Disco?

A.K. Ja, ja, genau - und das kann verdammt

gut tun. Wenn wir uns schütteln, wenn der

ganze Körper den Rhythmen folgt, kann ganz

schön was abgehen. Ich bin ja nicht unter

Schamanen gross geworden, doch die tun

dasselbe, wenn sie stundenlang trommeln bis sie

in Trance, in Ekstase fallen. Dann geht auch

bei denen etwas ab: Dann treten sie aus sich

heraus. Das ist Ekstase. Ich verstehe das so,

dass sie dabei ihre alltägliche, gewohnte Identität

für Momente aufgeben und in eine neue,

verborgene hinfallen. Sie fallen ja oft auch

buchstäblich um. Das kommt für sie einer

Neubelebung, einer Ausweitung für Augenblicke

gleich. Ich erinnere mich an einen

Schwarzafrikaner, der nach seiner Trance

befragt, meinte, er gewinne dabei Leben. Insofern

hat Techno vielleicht auch schamanisti-

sche Züge: Indem die immer gleichen Rhythmen

auf uns «einhämmern», kann vielleicht

auch etwas aus uns «herausgehämmert» werden,

das sonst eher verborgen ist. Es ist sicher

kein Zufall, dass es heute ein psychotherapeutisches

Instrumentarium gibt, das sich

«Hammerschlag» nennt. Auch die Tatsache,

dass die Aufputschdroge in der Technoszene

«Ecstasy» heisst, ist kein Zufall: Die «Ekstase»

ist schliesslich das Charakteristikum des

Schamanen.

A.R. Muss man denn in die Disco gehen, um

Schamane zu werden?

A.K. Wohl kaum, auch wenn sie solche

Elemente aufnimmt. Aber bestimmt sind wir dort

den Schamanen näher, als wenn wir uns beim

Bankangestellten hinter Glas nach dem

Kontostand erkundigen. Nur muss man eines

unterscheiden: Die alten, grossen Schamanen

sind den langen, inneren Weg der Zerstückelung

gegangen, bis sie zur Ekstase fähig wurden.

Ob dies mit chemischen Substanzen zu

erreichen ist, bezweifle ich.

A.R. Die Disco als moderne kollektive

Psychotherapiepraxis?

A.K. (lacht) Eine schöne Vorstellung, warum

nicht... eine gute Kombination! Es muss aber

nicht jeder in die Disco, der eine Psychotherapie

macht, aber auch nicht jeder in der Disco

in die Therapie. Ich denke an eine Schamanin

aus New York, bei der ich einmal Kurse machte.

Wir tanzten stundenlang zu den verschiedenen

«weiblichen und männlichen»

Trommelrhythmen. Auch wenn das schöne

Erfahrungen sind, letztlich verändert sich dabei wenig

oder gar nichts. Wir fallen dann ständig ins

Alte zurück, es drängt sich eine Wiederholung

auf. Bei einer Psychotherapie sollte das anders

sein - ich denke, sie ist die zeitgemässe Nach¬

folgerin der alten, schamanischen Heilrituale.

Darum mache ich hier Therapien und kopiere

keine alten schamanischen Rituale.

Nehmen wir an, dass jemand in der Disco

tatsächlich ekstatische Zustände erlebt. Das ist

befreiend! Keine Frage. In der Ekstase haben

die alten Schamanen neue Erkenntnisse

gewonnen, d.h. sie konnten Dinge sehen

(Hellsichtigkeit), und das Gesehene haben sie

verkörperlicht, d.h. über den Körper ausgelebt.

Die alten Schamanen meinten, ein Ahne (oder

ein Tier) rede zu ihnen und bringe sich zum

Ausdruck. Heute sehen wir es etwas anders:

Unsere Ahnen reden nicht mehr - auch wenn

wir ihre Botschaften noch in uns tragen.

Schamanen hingegen machen das in der Ekstase

Erlebte an den Ahnen fest - weil sie es nicht

als Teil ihrer selbst empfinden. Wichtiger für

uns ist zu wissen, dass die Schamanen nicht

reden, sie fassen ihre Erkenntnis nicht in

Begriffe und schaffen daher in unserem Sinne

keine Klarheit, sondern sie erleben «nur»,

während wir erleben und begreifen wollen

und können. In modernen psychotherapeutischen

Formen kann jemand ganz in den Körper

gehen, und plötzlich sieht er Bilder in sich,

Körperbilder, die er zu beschreiben versucht...

Dann ist er auf der Ebene des Schamamen,

beginnt es aber in Worte zu fassen. Damit ist

die Verbindung zu den Lebensfragen und zur

konkreten Lebenssituation möglich. Dann

geschieht Bewusstwerdung, dann holen wir
Unbekanntes aus der Nacht ins Morgenlicht. Was

zuerst «über den Körper abgeht» - da kann es

laut und crazy werden! -, führt weiter zur Be-

wusstheit! Wer all die Gegensätzlichkeiten in
sich aushält, mit ihnen kämpft und ringt,

immer wieder auch die Ängste überwindet und

sich erlaubt, ja sich erlaubt irgendwann

kann er wie durch das schmale Loch, den

engen Ring an seinem Maibaum/Lebensbaum

schlüpfen und dabei in sich plötzlich spüren,

dass er dem Himmel genauso zugehörig ist

wie der Erde... Doch es steht mir in Therapien

nicht zu, diese Dinge zu predigen. Es wäre ohne

Sinn. Sie können höchstens wachsen.

seite.22

SCäCiESH



DRS3 NACHTSCHICHT

Fr. 30.10. Winterthur, Albani
Jean-Luc Wicki, Christine Wälder

Fr. 06.11. Bern.Wasserwerk
Mauro Zompicchiatti, Irina Hallander,

Martin Schäfer, Reeto von Gunten

Sa. 07^(^^Mmokka
Viviane Laissue, Nicole Wyss

Sa. 07.1 fy Luzernt;$lphüür
Pascal Hünteler, Dominic Dillier
Mi. 11.1 -Zürich, Kanzlei

Marianne Berna
Sa. 14.11. Sch^ffhausen,. Domino

Susanne Spreiter, Matthias Wilde
Sa. 21.11. tfhig, Crazy-Palace
Michael Lehnet, Christoph Alispach

Sa. 2f .11. Biel, Ranch
Krüger Brothers live

Christoph Schwegler, Geri Stocker
Fr. 27.11. Solothurn, Kreuz

Karin Müller, Katja Alves
Sa. 28. imkZug, Galvanik

Markus Kenner, Jill Keiser

Fr. 04.12. St. GallenWorabenhalle
Kat «LaLuna» Fischer,

Paco Manzanares, Petit Prince
Sa. 05. lè^éasel, Kuppel

Linda Muscheidt, Martin Schäfer,
Walter Herger

So. 06.12. BlHttftijiFelsenbar
Viviane Laissue, Nicole Wyss

Mo. 07.12. Kollegium
Urs Musfeld, Susanne Spreiter

Die neuen Kleider

von Bonnie und

Raoul von...

Wattwil, St. Margrethen,
Widnau-Heerbrugg, St.Gallen, Wil


	Das Leben ist kein Zuckerschleck : Gespräch über Schamanismus

