
Zeitschrift: Saiten : Ostschweizer Kulturmagazin

Herausgeber: Verein Saiten

Band: 4 (1997)

Heft: 38

Artikel: Das Lulu-Prinzip : Femmes fatales in Literatur und Film

Autor: Meier, Sandra

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-885769

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-885769
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


rothaarigen

Das Lulu-Prinzip: Femmes fatales in Literatur und Film
fLulu (Karen Bruckmann) :

\ Wenn mich dieganze Welt mit Füssen tritt - nur Sie nicht-nurSienicht!
Prof. Schöning(PeterSchweiger):
Willst du Geld?

Lulu, Salome, Undine und Melusine: Frauenbilder der Jahrhundertwende.

Das ausgehende 19. Jahrhundert beschäftigte sich intensiv mit den Ge-

schlechterrollen. "Mann" und "Weib" erscheinen als Chiffren einer

zeitgenössischen "Sexualisierung" in bildender Kunst, Literatur und Philosophie,

wobei vor allem "das Weib" mit erotischer Bedeutsamkeit aufgeladen

wird. In Malerei, Literatur und Oper kommt es zu einer

überwältigenden Fülle von Weiblichkeitsbildern, die die Frau als Verkörperung

des Naturhaften, Triebhaften und Erotischen zeigen,

von Sandra Meier

«femme fatale: Eine erwachsene Frau von
einem gewissen Rang, von einer gewissen
Weisheil, einer gewissen Kenntnis der Welt,
in der sie lebt, eine Frau, die ihre Lebenserfahrung

zu ihrem Vorteil zu nutzen weiss»

(Marlene Dietrich)

So wird seit Mitte des 19. Jahrhunderts
die Sphinx, das rätselhafte Mischwesen
aus Frau und Raubkatze, zu einem beliebten

Motiv in der Malerei (Gustave Moreau,
Franz von Stuck, Fernand Khnopff, Felicien
Rops) und in der Literatur (Heinrich Heine
und Oscar Wilde). Auch die Figur der Salome

fesselte die Künstler des Fin de Siècle

Mai 1997

Saiten



iindfatalen
Vadderjcblangen

in Malerei (Gustav Klimt, Gustave Moreau,
Franz von Stuck, Edvard Munch), Literatur
(Stephane Mallarmé, Gustave Flaubert,
Heinrich Heine, Oscar Wilde) und Oper
(Richard Strauss). Gustav Klimts rothaarige
Wasserschlangen verweisen auf einen
weiteren Typus von verführerischen,
naturhaften Frauenfiguren: die Wasserfrauen
Undine und Melusine zahlen zu den vielen

Nixen und Sirenen, die den Mann
immer wieder zu verzaubern suchten.

Wie diese Aufzählung zeigt, bezeichnet
der Begriff der femme fatale übergreifend
verschiedene ideologieträchtige Symbolfiguren

der Erotik, deren gemeinsames
Merkmal ist, dass sie dem Mann, der in
ihren Bannkreis gerät, zum Verhängnis
werden. Die femme fatale entstammt dem
Bereich kollektiver unbewusster Phantasien

und wird zum Inbegriff der verführerischen

und gleichzeitig zerstörerischen
Frau. Sie ist die dämonische Verführerin,
von der Faszination und Bedrohung glei-
chermassen ausgeht. Sie ist Wollust ohne
Liebe, Schönheit ohne Seele und damit
männliche Wunsch- und Angst-Projektion
zugleich. Gerade in dieser Ambivalenz
liegt der Anreiz, diese Figur in Literatur
und Kunst immer neu zu gestalten.

Natur zu unvereinbaren Gegensätzen
geworden sind. Gleichzeitig sind in der Frau
die Erinnerungen und Sehnsüchte an ein
verlorenes Paradies von Naturhaftigkeit
aufbewahrt. Die Frau wird zum diffusen
Symbol all dieser Sehnsüchte. Da sie mit
der Erinnerung an den Zerstörungsprozess
der äusseren und inneren Natur belastet
ist, ist sie Schreck- und Wunschbild
zugleich. In der Vorstellung von ihrer
Naturhaftigkeit mischen sich das Bewusstsein

von Schuld, die Angst vor Rache und die
Sehnsucht nach Harmonie.

Diefemme fatale ah zentrale
Weib liehkeilepbantadie

Die Frau ah Naturweren

Wunsch- und Angst-Projektion des

Mannes ist die femme fatale auch deshalb,
da sie als Naturwesen einen aus dem
Männlichen ausgegrenzten Bereich
verkörpert. Die Frau verkörpert das, was der
Mann nicht sein will, damit aber gleichzeitig

auch das, was ihm fehlt. In der "Dialektik

der Aufklärung" haben Horkheimer und
Adorno den Prozess der Zivilisation als

einen Verlauf charakterisiert, in dem die
äussere wie innere Natur des Menschen
zunehmend zugunsten von Fortschritt und
Aufklärung unterdrückt wurde. Die Frau
ist ebenso wie der Mann Opfer dieses

Zivilisationsprozesses, den sie nur als
verstümmelte und domestizierte Natur
überleben kann. Die Vorstellungen vom Naturwesen

Frau haben ihren Ausschluss aus

der kulturellen Sphäre zur Folge und
rechtfertigen diesen auch, da Kultur und

Wedekinds Lulu und Mérimées
Carmen sind zwei berühmte Versuche, das

Weiblichkeitsidol der unnahbaren und
verführerischen Frau in Literatur zu
übersetzen. Dass diese Frauenfiguren auch
heute noch eine starke Faszination ausüben,

zeigen Carlos Sauras Carmenverfilmung

von 1983, die eine mehrjährige
Carmen-Renaissance zur Folge hatte, Peter
Zadeks erfolgreiche Lulu-Inszenierung am
Hamburger Schauspielhaus im Jahre 1988

und die aktuelle Lulu-Inszenierung von
Dagmar Schlingmann am Stadttheater St.

Gallen. Man darf deshalb vermuten, dass

dem Bild der femme fatale eine zentrale
Weiblichkeitsphantasie zugrunde liegt,
deren Grundmuster keine Veränderung
erfährt, auch wenn deren jeweilige kulturelle

Einkleidung Veränderungen unterliegt.
Die femme

fatale ist eine in sich
selbst ruhende,
narzistische
Frauenfigur, die mit ei-

Die Dirne von nebenan

Getränkt vom Zigarrenduft ist ihre Haut

Blau, angeschwollen sein Gesicht.

Der Mund klafft.
Seine Hände brennen nicht mehr.

Im Rotlicht stirbt auch die Zigarre.
Ihre Haare ein schwarzes Tuch

Totentuch

Leer und nackt ihr Bauch.

(Daniela S. Herman)

"Salome" von Franz von Stuck (1906)

m\
Und ehe man weiss

berührtsie

umfängt sie

und lässt

frei

(Johanna Barbara
Breitenmoser)

nem eigenen autonomen Begehren ausgestattet

ist. Wohin sie dieses Begehren richtet,

bestimmt sie selbst: vielleicht auf den
Mann, einen Mann, viele
Männer oder auch gar
keinen Mann. Genau
damit wird sie zum "bösen"
lockenden Prinzip der
Weiblichkeit schlechthin.
Ihre narzistische
Selbstgenügsamkeit führt dem
Mann seine Unwesentlichkeit

vor Augen. Sie ist
kein Weibchen, das nach
dem Mann, geschweige
denn nach dem Herrn
verlangt. Ihre scheinbare
Unterwerfung kann
niemals eine endgültige und

Mai 1997

Sa itKn



Louise Brooks
als "Lulu"in der Verfilmung von

"Pandora 's Box "aus den 20erJahren

-f.

totale sein; mit ihrer
blossen Existenz
beweist sie die Unsicherheit

männlicher
Herrschaft immer wieder
neu. Lulu und
Carmen gelten beide als

Inkarnationen
selbstbestimmter Sinnlichkeit.

Diese Sinnlichkeit
macht sie zwar

ausbeutbar, wie im Fall von
Lulu, aber nicht manipulierbar.

Die femme fatale
tritt dem Mann als radikal

Andersartige gegenüber, sie
ist nicht seine narzistische

Spiegelung, sein Echo. Deshalb
kann er durch sie auch hoffen, ihr

Geheimnis zu lüften, das "Rätsel Weib"
zu lösen.

Doch wie Wedekinds Lulu zeigt, führt
der Versuch, zu ihrem wahren Ich
durchzudringen, zur Zerstörung der jeweiligen
Maskerade, hinter der jedoch nichts anderes

auffindbar ist als eine weitere Verkleidung.

Lulus Namen wechseln wie die Rollen,

die sie spielt. Sie selbst kann eine
Vorstellung von sich selbst nur in der Weise

zum Ausdruck bringen, dass sie sich der
jeweiligen männlichen Projektion anpasst,
um sie von diesem Ort wieder zu negieren.
"Ich habe nie der Welt etwas anderes
erscheinen wollen, als wofür man mich
genommen hat, und man hat mich nie in der
Welt für etwas anderes genommen, als

was ich bin", sagt sie.

kommen, wenn man sie nicht ruft, sie

blieb vor mir stehen und redete mich an."

Da Frauengestalten wie Lulu im Grunde

unerreichbar sind, haftet ihnen eine
Form von Verheissung an. Die femme fatale

verheisst ein Glück, das sie zugleich
verweigert: die Verheissung, den Hoffenden

eines Tages zu erwählen, als bedeute
dies höchste Belohnung, Erfüllung und
selige Selbstauflösung. In der grundlegenden
Vergeblichkeit des Bemühens liegt auch
die Garantie für das Fortbestehen der
Verheissung. Mit der Erreichbarkeit schwindet

die Faszination. Solange die Erfüllung
winkt, aber noch nicht endgültig geworden
ist, ist alles möglich.

Die Krue derMännlichkeit

In ihrem Buch "Die Identität des Mannes"

stellt Elisabeth Badinter zu Beginn des

20. Jahrhunderts eine Erschütterung des

männlichen Selbstverständnisses fest. Die
vielberedte "Krise des männlichen liberalen

Ich" in Politik und Gesellschaft wurde
keineswegs nur von ökonomischen und
politischen Veränderungen ausgelöst, die
die männlichen Rollendefinitionen in Frage

stellten. Als bedrohlich wurde auch der
beginnende Emanzipationsprozess der
Frau in Beruf und Politik empfunden und
der damit zwangsläufig einhergehende
Wandel der Geschlechterrollen. Einerseits
häufen sich um die Jahrhundertwende die
Anzeichen, tradierte Geschlechterrollen in
Frage zu stellen, anderseits ist das

Bemühen zu verzeichnen, Frauen mit dem
Argument ihrer biologischen und intellektuellen

Minderwertigkeit aus dem öffentlichen

Leben auszuschliessen und sie in das

Korsett bürgerlicher Rollenbilder der
"Ehefrau - Mutter - Hure - Jungfrau" einzu-
schliessen.

So zeichnet sich das ausgehende 19.

Jahrhundert durch eine Flut von Werken
mit stark misogynem Charakter aus.
Philosophen, Psychologen, Biologen sowie
Anthropologen bemühen sich, die ontologi-
sche Minderwertigkeit der Frau zu beweisen.

So veröffentlicht der Mediziner Paul
Julius Moebius im Jahre 1900 die Abhandlung

"Ueber den physiologischen
Schwachsinn des Weibes", der ein Bestseller

wird und zwischen 1900 und 1908 neun
Auflagen erlebt. Ein ähnlicher Erfolg war
dem 1903 erschienenen Werk "Geschlecht
und Charakter" des Wiener Philosophen
Otto Weininger beschieden, worin er die
Frau als amoralisches und alogisches, ich-
und seelenloses Wesen charakterisiert, die
mit einer alles verschlingenden Sexualität
ausgestattet ist.

Marlene Dietrich im Jahre 1931

Die Verbeugung der
femmefatale

Was ist es, was die unwiderstehliche

Faszination der femme
fatale ausmacht? Sie ist
leidenschaftlich und gleichgültig
zugleich: so ist sie nicht nur gleichgültig

ihren Verehrern gegenüber,

sondern auch gegenüber
deren Untergang. "Die Männer
umschwirren mich wie Motten
das Licht. Dass sie verbrennen,
ja, dafür kann ich doch nicht",
singt Marlene Dietrich als Lola-
Lola im Film "Der Blaue Engel".
Vielleicht ist es genau diese

Ungerührtheit, die Vorstellung von
gleichgültiger Zerstörung, die die

Anziehungskraft der femme fatale
ausmacht. Der Mann, der sich ihr

nähert, weiss, dass sie ihren eigenen,
undurchschaubaren Gesetzen folgt. So

heisst es in Mérimées Carmen: "Aber sie,
die wie die Weiber und die Katzen sind,
die nicht kommen, wenn man sie ruft, und

Mai 1997

SaCBESB



Die Bilder der Frau als Verderberin
tauchen genau zu dem historischen
Zeitpunkt auf, da die Frauen emanzipatorische
Forderungen nach Gleichstellung geltend
machen. Mit der femme fatale wird ein
Frauenbild entworfen, welches geeignet
erscheint, bedrängende Gleichheitsbestrebungen

der Frauen abzuwehren und die
zunehmende Gefährdung patriarchaler
Machtpositionen zu bannen.

She ain 't the type thai maker
a happy home:

aie Bat) Girb in den Filmen der
i 'temper Jahre

Für den Film mit seinen verschwenderischen

Ausstattungsmöglichkeiten und
seinem Starphänomen scheint die Figur
der femme fatale geradezu prädestiniert
zu sein. Viele der grosser Hollywoodstars
wie Marlene Dietrich, Greta Garbo und Rita

Hayworth waren auf die Rolle der
unwiderstehlichen Verführerin festgelegt. Die
amerikanischen vierziger Jahre brachten
jedoch Filme hervor, in welchen die Rohen
der Vamps und femme fatales der zwanziger

und dreissiger Jahre um einen neuen
Charakterzug erweitert waren: erstmals
waren neben Gangstern und Detektiven
auch Frauen korrupte und zweifelhafte
Charaktere.

Wiederum ist es kein Zufall, dass die
Angst vor dominanten und deshalb
bedrohlichen Frauen, die diese Filme
widerspiegeln, gerade zu diesem Zeitpunkt so

offenbar wurde. Die Bad Girls der vierziger
Jahre reflektieren den veränderten Status
der Frauen, der durch den Zweiten Weltkrieg

entstanden war, als sie in grosser
Zahl den Arbeitsmarkt betraten und in
vielen Fällen die Arbeitsplätze der
abwesenden Männer übernahmen.

Die Bad Girls der vierziger Jahre sind
hart, dominant, ruchlos - besonders
eindrücklich verkörpert durch Barbara Stan-
wick in Double Indemnity, Rita Hayworth
in The Lady front Shanghai, Gloria Swan-
son in Sunset Boulevard, Lana Turner in
The Postman Always Rings Twice und Joan
Crawford in Johnny Guitar. - Sie waren ein
bisher nie dagewesenes Phänomen im
amerikanischen Film. Mit ihnen entstand
ein neues Genre: der film noir. In keinem
anderen Genre
durften Frauen so

abgrundtief
schlecht, unmoralisch

und betrügerisch

sein. Ohne
Herz, Mitleid oder
Reue waren sie

schuld an der Zer¬

störung des sexuell hörigen und betrogenen

Helden, der den kalkulierenden
Verführerinnen völlig ausgeliefert war. Aktiv,
verführerisch und zügellos sind sie in die
kriminelle Welt des Mannes versetzt, wo
sie das Spiel der Männer mitmachen und
wo Sex-Appeal das weibliche Gegenstück
zur Pistole ist.

Es ist die Hypersexualität dieser
Frauenfiguren - sichtbar an Pailletten,
schwarzen Spitzen, Samt und Satin,
schulterbetonten Kostümen, rotlackierten
Fingernägeln und hohen Absätzen - die sie als

geschlechtliches Wesen überdeterminieren

und dadurch unwiderstehlich, aber
auch unberechenbar machen. Sie strahlen
eine aggressive Erotik aus, die sie für ihre
Ziele einzusetzen wissen.

Die femme fatale des film noir ist so

dominant, dass der männliche Held nicht
von ihr lassen kann und sich damit der
Brennpunkt der Handlung verschiebt. Die
eigentliche Suche, die der Held, meist ein
Detektiv, anstellen sollte, verlagert sich auf
eine Untersuchung der begehrten, aber
rätselhaften Sexualität der femme fatale.
Die Gefahr, die von solch gefährlicher
Weiblichkeit ausgeht, muss selbstredend
gebannt werden. Die Ordnung der bürger-
lich-patriarchalen Welt wird wiederhergestellt,

indem die femme fatale zunächst in
ihrer ganzen Bedrohlichkeit präsentiert
und anschliessend vernichtet wird. Entweder

wird sie von ihrem Liebhaber oder
Ehemann umgebracht, der Polizei übergeben

oder aber sie erleidet einen tödlichen
Unfall. Ob diese radikale "Bestrafung" am
Ende des Filmes jedoch ausreicht, um das

An Deinem

schönen Körper

suchen meine Hände

hilflos

rettungslos
die Piers

unsrer Lust —

Alle Grenzen

sind längst
überschritten

Durchs Fenster

seh ich frühsommers

Deinen Körperatmen-
Nachmittags

gingen wir im Wald

atmeten Bärlauch

& küssten uns

(René Sieber; aus «Traumsteine»,
Marina Verlag; Wattwil, 1992)

subversive Potential dieser Frauen
auszulöschen, welches im Verlauf des Filmes

hervorgehoben wurde, sei bezweifelt.
Welches Vergnügen diese Frauen

ihrem eigenen Geschlecht bereiten, lässt
sich an den Worten Sabine Reichels ablesen:

"Für Frauen sind die Bad Girls
wunderbare Katalysatoren und Doppelgänger,
die ihre allerwildesten Phantasien
ausführen und ausleben. Wer würde nicht
gern mal eine Pistole statt der Einkaufsliste
aus der Handtasche holen und einem
brutalen, dummen, langweiligen Ehemann eine

Kugel durchs falsche Herz jagen? Wer
träumt nicht davon, mit unlauteren
Methoden eine grössere Summe Geld
einzukassieren oder korrupten Politikern ein

paar Schläger ins Haus zu schicken oder,
in Gildas schwarzes Trägerloses gewickelt,
Männer so mit den eigenen Reizen zu
verwirren und zu manipulieren, dass sie stottern,

schwitzen und alle Befehle
ausführen?"

Dies alles, wenn auch in abgewandelter

Form, zeigen uns neuere Filme der
achtiger und neunziger Jahre wie Fatal Attraction

mit Glenn Close, Body Heat mit Kathleen

Turner, Black Widow mit Theresa

Russell, Nikita mit Anne Parilaud, Blue
Steel mit Jamie Lee Curtis und und und.
Ein Ende des Vergnügens ist nicht abzusehen!

Verwendete Literatur:

Badinter, Elisabeth. Die Identität des Mannes.

Seine Natur, seine Seele, seine Rolle. München
1993.

Bovenschen, Silvia. Die imaginierte Weiblichkeit.

Exemplarische Untersuchungen zu
kulturgeschichtlichen und literarischen
Präsentationsformen des Weiblichen. Frankfurt am Main
1979.

Kreuzer, Helmut (Hg.). Don Juan und

femme fatale. Literatur und andere Künste.

München 1994.

Reichel, Sabine. Bad Girls. Hollywoods
böse Beauties. München 1996.

Roebling, Irmgard (Hg.). Lulu, Lilith, Mona

Lisa.... Frauenbilder der Jahrhundertwende.

Pfaffenweiler 1988.

Rohde-Dachser, Christa. Expeditionen in
den dunklen Kontinent. Weiblichkeil im
Diskurs der Psychoanalyse. Frankfurt am
Main 1997.

Weingarten, Susanne. Die Rückkehr der

phallischen Frau im Hollywood-Kino der

achtziger Jahre. Coppengrave 1995.

Mai 1997

Saiten


	Das Lulu-Prinzip : Femmes fatales in Literatur und Film

