
Zeitschrift: Saiten : Ostschweizer Kulturmagazin

Herausgeber: Verein Saiten

Band: 4 (1997)

Heft: 38

Artikel: Zur Entstehungs- und Publikationsgeschichte der Lulu-Dramen

Autor: Herzog, Madeleine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-885767

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-885767
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


« ...betrachtet das Stück als pornographische Darstellung

niedrigster Art ohne jeden künstlerischen Wert»

Lulu (Karen Bruckmann)zu Schwarz (Matthias Flückiger):

Ich hätte ja sogerne noch eine Weile ins Blauehinaus geliebt.

Zur Entstehungs- und
Publikationsgeschichte
der Lulu-Dramen
Fast hundert Jahre hat es gedauert,

bis die Urfassung von Frank
Wedekinds berühmter Lulu-
Tragödie zur Aufführung freigegeben

wurde. War es zu Wedekinds

Lebzeiten aus Zensurgründen
nicht möglich, das Stück zu

veröffentlichen, geschweige
denn auf die Bühne zu bringen -
selbst die spätere, gemässigtere
Fassung trug Wedekind eine
Anklage wegen «Verbreitung
unzüchtiger Schriften» ein -, so
übernahmen nach dessen Tod
die Erben diese Funktion. Erst

1988, mit Wedekinds 70. Todestag,

wurden diese Restriktionen

hinfällig. Noch im selben
Jahr fand in Hamburg unter
der Regie von Peter Zadek
die geradezu legendäre
Uraufführung der Wedekind-
schen «Monstretragödie»
statt. Angesichts solcher
Schranken und Hindernisse

erstaunt es nicht, dass
die Entstehungs- und
Publikationsgeschichte der
Lulu-Dramen besonders
verschlungene Wege
nimmt.

von Madeleine Herzog

«Dekadent ut jchLieJjlich jeder
Poet»

KartKrane)



«Gehe in die Champs-Elysée, wobei
mir die Idee zu einer Schauertragödie
kommt. Ich arbeite den ganzen Tag an der

Konzipierung des ersten Aktes», notiert
Frank Wedekind am 12. Juni 1892 in sein
Tagebuch - und stösst damit auf einen
Stoff, der ihn sein ganzes Leben lang
beschäftigen wird. Drei Tage später, am 15.

Juni 1892 schreibt Wedekind: «Tagsüber
gearbeitet. Abends konzipiere ich im Café
de L'Opéra den zweiten Akt meiner Schau-
ertragödie»

Am 24. Juli, an Wedekinds 28. Geburtstag,

ist bereits der dritte Akt der «Schauertragödie»

konzipiert. Da das Tagebuch im
Sommer 1892 abbricht, finden wir die
nächste Eintragung zu «Lulu» erst am 7.

Januar 1893: «Gegenwärtig arbeite ich an
einer Schauertragödie, die ich rasch zu
erledigen hoffe. Die Arbeit geht aber sehr
langsam. Ich habe erst den ersten Akt fix
und fertig, und die Tragödie hat deren
fünf». Im Januar 1894 sind schliesslich die
ersten vier Akte fertiggestellt, und Wedekind

reist nach London, wo er den fünften
Akt, den «Londoner Akt», vollenden will.
Eine Briefstelle an seinen Bruder lässt im

April 1894 darauf schliessen, dass Wedekind

das Stück, das er «Die Büchse der
Pandora. Eine Monstretragödie» nennt,
abgeschlossen hat. Im Sommer 1984 legt
Wedekind sein Werk dem Verleger
Albrecht Langen vor, welcher es aus Gründen
der Zensur ablehnt. Wedekind nimmt
daraufhin eine Zweiteilung des Stückes vor:
Er lässt die beiden letzten und
skandalträchtigsten Akte, die offenbar verlegerisch
nicht zu riskieren sind, weg und arbeitet
die ersten drei Akte zu einem selbständigen

Stück um, dem er den Titel «Erdgeist»
gibt. Diese neue Fassung wurd noch im
selben Jahr von Albrecht Langen publiziert.

Um 1900 entschliesst sich Wedekind,
auch den zweiten Teil der «Monstretragödie»

zu einem eigenständigen Stück
umzugestalten. 1902 erscheint die erste
gedruckte Fassung unter dem Titel «Die
Büchse der Pandora» im Inselverlag, zwei
Jahre später eine identische Ausgabe im
renommierten Verlag von Bruno Cassirer.
Im Juli wird diese Ausgabe gerichtlich
beschlagnahmt. Frank Wedekind und der
Verleger werden vom Berliner Landsgericht

wegen «fortgesetzter gemeinschaftlicher

Verbreitung unzüchtiger Schriften»
angeklagt. Die Staatsanwaltschaft betrachtet

das Stück als pornographische Darstellung

«niedrigster Art ohne jeden künstlerischen

Wert». Nach einem langwierigen
Prozessverlauf mit mehreren Revisionen,
fällt die letzte Instanz schliesslich ein
reichlich kompliziertes Urteil: Wedekind

und Cassirer werden freigesprochen, weil
sie glaubhaft machen können, dass sie

nicht der Auffassung gewesen sind,
unzüchtige Schriften zu produzieren und zu
vertreiben, also dementsprechend nicht
vorsätzlich gehandelt haben. Das Drama
selbst wird jedoch von den Richtern als

objektiv unzüchtige Schrift qualifiziert:
«Bei dem Werk «Die Büchse der Pandora»
handelt es sich um Pornographie im Sinne
des § 2 APoG. In diesem Stück ist die

Hauptperson, «Lulu» genannt, eine Frau,
deren einzige Betätigung darin besteht,
sich zu prostituieren. Dies kommt
insbesondere im 2. und 3. Akt zum Ausdruck, wo
«Lulu» sich zunächst in luxuriöser Umgebung

als Prostituierte betätigt, dann aber in
London heruntergekommen auf den sog.
«Strassenstrich» geht und versucht, hiermit

ihre beiden männlichen Begleiter
auszuhalten. Zum Schluss wird sie schliesslich

ein Opfer des als «Jack the Ripper»
bekannt gewordenen Sexualverbrechers.
Der wechselnde Geschlechtsverkehr mit
verschiedenen Partnern ist im vorliegenden

Stück klar als eigentlicher Dreh- und
Angelpunkt zu erkennen. Aus der Tatsache,

dass «Lulu» potentielle Geschlechtspartnerin

jeder männlichen Rolle ist,
bezieht das Stück seine entscheidenden
Handlungsimpulse. Der Umstand, dass die
Hauptperson sich auf den «Strassenstrich»

begibt, führt letztlich zu ihrer eigenen
Gefährdung, die dann zu einer Ermordung
führt.» Das Urteil verlang, dass die Auflage
eingezogen und eingestampft wird. Frank
Wedekind schreibt daraufhin eine weitere
Fassung, die 1910 herauskommt. 1913
erarbeitet er gar eine neue Bühnenfassung,
indem er die beiden Stücke «Erdgeist» und
«Die Büchse der Pandora» durch die
Streichung der zwei nachträglich eingeführten
Akte wieder zu einem Stück vereint, dem
er den Titel «Lulu. Tragödie in fünf Aufzügen»

gibt. Obwohl er sich damit oberflächlich

betrachtet wieder dem Handlungs-

Lacrimosa

Ein Liebesbrief

und er ist zerlesen.

Das merkt man an den Rissen,

Flecken,

unregelmässigen Verfärbungen

rings am Blattrand.

Kleine, feine Risse

unddortrinntein Tropfen

herunter, langsam,

vorsichtig durch die Finger

ins Fläschchen

für köstliche Tränen.

gerüst der ursprünglichen Fassung
annähert, bleiben die Unterschiede
doch eklatant. Die lange Entstehungsgeschichte

des «Lulu-Komplexes» ist
auch diejenige einer Domestizierung. In
den verschiedenen Phasen der
Stofferarbeitung spiegelt sich unzweideutig
der «Versuch, wieder das Drama als

Ganzes, besonders aber «Die Büchse
der Pandora» für die Zensur, Öffentlichkeit

und Bühne akzeptabel zu machen»
(Hector Maclean).

Die unzensurierte

(ungezähmte)

Urfassung

(Evtichios Vamvas)

Was ist es nun, das dem Stück diese

nachhaltige Brisanz verleiht? Ein Blick
auf den Inhalt zeigt Wedekinds
unglaubliches Gespür für das Groteske
und die Kolportage. Das Stück liest sich
wie eine überzeichnete, ja billige
Trivialgeschichte und entwickelt gleichzeitig

einen Sog, dem man sich auch
heute nicht entziehen kann. Die Provokation

führt nicht zuletzt daher, dass

Wedekind mit den Mitteln des Trivialen
und des Grotesken minutiös Tendenzen
und Phänomene der bürgerlichen
Gesellschaft des ausgehenden 19.

Jahrhunderts seziert. Wedekind lässt das

Stück in einem Atelier beginnen. Der
alternde Medizinraf Dr. Göll lässt seine

blutjunge Gattin in kindlich-aufreizender
Pose vom Kunstmaler Schwarz

porträtieren. Als Göll von den beiden
zufälligen Besuchern, Chefredakteur Dr.

Schönig und dessen Sohn Aiwa, überredet

wird, sie zu einer spektakulären
Ballettprobe zu begleiten, bleibt Lulu aliein
mit Schwarz zurück. Das Unvermeid¬

liche geschieht. Göll kehrt
überraschend zurück und erleidet vor
lauter Empörung einen Herzanfall.

Lulu heiratet Schwarz, der
sie in blinder Verkennung der
Realität für ein keusches Wesen

aus der besseren Gesellschaft
hält und sie zu seiner reinen Muse

stilisiert. Während Schwarz

derartig inspiriert zum
renommierten und begehrten Künstler
aufsteigt, ist Lulu weiterhin mit
Dr. Schöning liiert, der sie als

Kind in der Gosse aufgelesen
hat. Da sie mit ihrem Verhalten
Schönings ehrgeizige Karrierepläne

gefährdet, klärt dieser
Schwarz über ihr Verhältnis und
über Lulus Herkunft auf. Von

Mai 1997



dieser plötzlichen Desillusionierung bis

ins Mark getroffen, bringt sich Schwarz
um. In dieser äusserst prekären Situation
bringt Lulu Schöning dazu, sie zu heiraten,
wodurch sich der wilde Reigen endgültig
zu einem Kampf auf Leben und Tod
entwickelt. Lulu arrangiert eine Orgie mit
Schönings Sohn Aiwa, um den distanzierten

und wegen seiner Morphiumsucht
impotenten Schöning zu provozieren. Die
Provokation schiesst über das Ziel hinaus:

Schöning will Lulu zwingen, sich zu er-
schiessen. Bei dem Handgemenge löst sich
plötzlich ein Schuss, und Schöning wird
tödlich verwundet. Nach dem glanzvollen
gesellschaftlichen Aufstieg Lulus setzt nun
ihr unwiederruflicher Niedergang ein.
Zusammen mit Aiwa, ihrem obskuren Vater
Schigolch und ihrer lesbischen Verehrerin
Gräfin von Geschwitz flieht Lulu nach
London. Dort ist sie gezwungen, sich und
die anderen als Prostituierte durchzubringen.

In einer elenden Mansarde wird sie

schliesslich von dem berüchtigten
Serienmörder Jack the Ripper auf brutalste Weise

umgebracht.

Ein Stück mit Sprengkraft

Auch wenn sich die Grundzüge der
Handlung in den späteren Fassungen
mehr oder weniger gleich bleiben, so
besitzt doch die Urfassung eine unvergleichliche

Sprengkraft. Wie unter einem
Schlaglicht wird das deutlich, wenn man
beispielsweise die Schlussszene in den
verschiedenen Fassungen vergleicht. Das

Motiv, class Jack the Ripper Lulu die
Geschlechtsteile wegschneidet, um sie seiner
umfangreichen Sammlung einzuverleiben,

von der er sich wissenschaftlichen
Ruhm verspricht, ist in den späteren
Fassungen gestrichen. Damit verändert
sich der Bezug von Jack the Ripper zu den
anderen Männerfiguren wesentlich.
Während er später als Rächer der Männer
erscheint, widerspiegelt sich dagegen in
seiner ursprünglichen Figur der
allgemeine Umgang der Männer mit dem
weiblichen Geschlecht: Das Herausschneiden
des Geschlechts vergrössert und verzerrt
in der «Monstretragödie» die Tendenz der
Männer, die Frauen auf das Geschlecht zu

reduzieren, und macht in seiner unglaublichen

Brutalität etwas von der Gewalt
sichtbar, die die Frauen durch diese
Reduktion erleiden. Derselbe Prozess einer
Anpassung an geltende Konventionen lässt

sich auf der Ebene des Schreibens
beobachten: Das Widersprüchliche, Unfertige,
Aufgerissene der Figuren wird geglättet.
Ebenso verändert sich der Charakter der
Dialoge. Wedekind führt hier das typische
Aneinandervorbeireden der Figuren in ei-

Überschäumende Vitalität gegen den

alltäglichen Wahnsinn der Männerphantasien

Rollen, die ihr von den Männern zugewiesen

werden, mit einer solch kindlichen
Spielfreude auf, dass die Grenzenzwischen

ihrer Identität und von aussen
aufgezwungenen Rollen nicht eindeutig
auszumachen sind. Statt sie zu begrenzen,
bieten die männlichen Phantasien ihrer
Vitalität ein willkommenes Spielfeld. Vor

Die einschneidendsten Veränderungen
betreffen aber unbestritten die Hauptfiguren.

Anders als in «Erdgeist» verkörpert
Lulu in der Urfassung keine Femme fatale.
Sie ist nicht die überlegene, fast ausserhalb

des Geschehens stehende Frau, die
die Männer bewusst und gezielt in den
Tod treibt. Statt eines solchen typenhaften
Prinzips ist sie ei-

Ich lag auf dem feucht-satten Waldboden und starrte in die Baumwipfel, die in

ihren Kronen auseinanderwichen und den Blick auf ein Stück blassen Himmels

freigaben. Der Geruch deines Geschlechts stieg mir in die Nase. Wie war ich

gefallen, unter dem Gewicht deiner Liebe. Der Wind hatte das Laub aufgeblasen,
und ich meinte, deraufgekommene Sturm würde die Zweige voneinanderbre-

chen, um unsere Sünde zu verbergen.
Stattdessen schältest du voller Zärtlichkeit die Seele aus meinem Leib und

schicktest sie in das Land der Elfen. Ich fiel noch weiter, während die Erde bebte

und unsere Schreie mit in ihr Inneres nahm. Dort sähte sie Frucht, die wuchs und

zur Blühte gedeihte, eh wir aus unserem Rausch erwachten. Mein Bauch wölbte
sich unterdeiner Hand, die mich umarmte und in Sonnewusch

ne lebendige
Figur, die unmittelbar

in das
Geschehen

verstrickt ist. Im
Vergleich zu den

späteren Femmes
fatales des

«Erdgeists» erscheint
sie wesentlich
jünger. Sie

beherrscht und
kalkuliert den Gang
des Geschehens

weniger, als dass

sie reaktiv darin
verwickelt ist. Sie

greift die
Erwartungen und die

Nach dieser Nacht liefst du alleine der Biegung des Meeres entlang. Deine Füs-

se genässt von der Gischt des Morgens. Du ranntest so weit deine Kraft reichte,

dann grubst du ein Loch in den Sand und wartetest, bis das Wasser meinen
Verstand ans Ufer zurückspülte. Du hobst ihn auf und trugst ihn auf deinen Armen in

ein Haus aus Glas.

(Susanne Weerasinghe)

Mai 1997

Saiten

ner Überhöhung und einer Künstlichkeit
vor, die den Expressionismus vorwegzunehmen

scheint. Diese Künstlichkeit wird
noch gesteigert durch Wedekinds
Montagetechnik Für seine «Monstretragödie»
plündert Wedekind zeitgenössische
Pantomimen-, Tanz- und Zirkuskunst,

naturalistische Dirnenromane

wie zum Beispiel Zolas

«Nana», Gerichtsprotokolle,
Zeitungsberichte, etc. etc.

Diese Überhöhung weicht
später einer Konzentration
und Verknappung, die
dem herrschenden
Publikumsgeschmack wesentlich

mehr entgegen
kommt.



allem im ersten Teil scheint daher in Lulus
Umgang mit den männlichen Reduktionen
auf Projektionen eine utopische Qualität
auf, die jedoch im weiteren Verlauf des

Stückes radikal in Frage gestellt wird.
Einen Wendepunkt markiert das Ende des

dritten Aktes: In dem Moment, da Lulu
realisiert, dass Schönings «Spiel» mit dem
Revolver, «nicht auf einen besonderen
Lustgewinn zielt, sondern auf die
Zerstörung ihres Körpers und ihres Lebens»,
verwandelt sich die Situation grundlegend:

«Um zu überleben, ist Lulu nun
gezwungen, die Spielformen der Männer zu
übernehmen. Mit den Schüssen aus dem
Revolver Schönings bewegt sie sich in
unvertrautes Terrain: die Mechanismen von
Gewalt und Geschäft treten an die Stelle

von Lust und Verschwendung» (Schönert).
Auf ähnliche irritierende Weise mischen
sich die Hoffnung auf einen befreiteren
Umgang der Geschlechter und deren radikale

Negation in der Figur des Jack
Während sich die anderen Männer permanent

in ihren Wunsch- und Angstphantasien

verlieren und Lulu als individuelle
Person überhaupt nicht zu sehen scheinen,
nimmt Jack the Ripper Lulu sehr wohl in
ihrer (körperlichen) Eigenart wahr. Und
gleichzeitig ist gerade er derjenige, der die
Reduktion Lulus auf ihre Geschlechtlichkeit

mit unvorstellbarer Brutalität zu Ende
führt. In welch engem Verhältnis seine Tat

zu dem scheinbar normalen und alltäglichen

«Wahnsinn» steht, die Frauen auf ihr
Geschlecht zu begrenzen, zeigt ein Blick
auf die damalige Wissenschaft. Anthropologische

Standartwerke wie Heinrich Ploss'

«Das Weib in der Natur- und Völkerkunde»

enthalten ausführliche Beobachtungen

von genau vermessenen Körperteilen
der Frauen fremder Länder und Völker.
Der Autor zitier! gar «ausführlich die
Besprechung des Präparates von den
Geschlechtsteilen eines Korannaweibes in
der Berliner Anthropologischen Gesellschaft.

Für die «Kuriosität», die der
Lustmörder Jack dem «Londoner Medical
Club» zu vermachen hofft, gibt es durchaus

reale Vorbilder» (Ruth Florack).

Kanalisierung

der Sinnlichkeit

damals - und heute

Auch ein weiterer Exkurs in die damalige

Wissenschaft fördert überraschendes
zutage. Die in der «Monstretragödie»
dargestellten Vereinnahmungen und Begrenzungen

beschränken sich nicht auf das

weibliche Geschlecht. Vielmehr sollen
Sinnlichkeit und Sexualität als solche un¬

ter Kontrolle gebracht werden. Gerade in
der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts
erscheinen eine Vielzahl von medizinischen
Publikationen zum Sexualverhalten. Die
meisten konzentrieren sich auf den
Versuch, Abweichungen und Perversionen
wissenschaftlich zu beschreiben und zu
analysieren. Damit ist dem damaligen
Sexualdiskurs ein ausgesprochener
Normierungsdruck immanent, der in Sigmund
Freuds Reduktion der Sexualität auf Geni-
talität seine Fortsetzung findet. Sinnlichkeit

soll kontrolliert und dem Primat der
rationalen Leistungsgesellschaft
unterworfen werden, indem sie auf genau
bestimmte Formen und Funktionen eingegrenzt

wird. In «Lulu» lässt sich diese
Normierung und Domestizierung der
Sexualität sehr genau ablesen. Die Bilder
und Phantasien, welche die Männer Lulu
überstülpen, weisen allesamt eine paradoxe

Struktur auf: einerseits wird sexuelle
Erregung vehement und nachdrücklich
beschworen, und zugleich wird sie erfolgreich

stillgestellt. So hält sich etwa Medi-
cinalrath Dr. Göll lebendige Sinnlichkeit
vom Leibe, indem er Lulu zur Kindfrau
stilisiert. Er betrachtet sie ausschliesslich
als Tanzpuppe, deren kindlich-naive Erotik
an privaten Tanzabenden stolz vorgeführt
werden kann. Der Kunstmaler Schwarz
dagegen deutet Lulu in das Bild des
keuschen Weibes um, dessen sexuelle Bestimmung

sich in der Mutterschaft erfüllt. Dem
bürgerlichen Arbeitsethos gehorchend,
räumt er der Sexualität lediglich einen
genau abgezirkelten Raum in seinem Leben
ein. Um seine Karriere nicht zu gefährden,
verheiratet Dr. Schöning seine Geliebte
zuerst mit Göll, dann mit Schwarz. Als er
schliesslich mit Lulu verheiratet ist, er-

Rot ist kein Liebesgedicht

stickt er Sexualität und Begehren in seiner
Morphiumsucht. Angesichts dieser kanalisierten

Formen der Sexualität wirkt Lulus
ungebundene, auf Genuss ausgerichtete
Sinnlichkeit umso provokativer. Mit dem

Offenlegen solch paradoxer Strukturen, die
auf eine Domestizierung und Kontrolle der
scheinbar ungehemmt beschworenen
Sexualität abzielen, übt Wedekind
fundamentale Kritik an der bürgerlichen Gesellschaft,

die auch 100 Jahre später nichts von
ihrer Aktualität eingebüsst hat. Im Gegenteil:

Die «Rationalisierung der Sinnlichkeit
im fortschreitenden Prozess der Zivilisation»

(Ruth Florack), die Wedekind hellsichtig

diagnostizierte, scheint in der heutigen
Gesellschaft, wo üppigere Körper in
Fitnesszentren auf die gesellschaftlich akzeptierte

Norm getrimmt werden und sich die
reale Lust in der omnipräsenten Rede über
immer raffiniertere, obskurere und perversere

Praktiken verflüchtigt, eine neue Stufe
erreicht zu haben.

Verwendete Literatur:
Ruth Florack: Wedelands «Lulu». Zerrbilder der

Sinnlichkeit. Max Niemeyer Verlag Tübingen
1995.

Hector Maclean: Zur Enstehungsgeschichte der

«Lulu-Dramen». in «Keine Funken mehr, kein
Stern aus früh'rer Welt. Frank Wedekind. Texte,

Interviews, Studion. Hrgs. Elke Austermühl u.a.

Verlag der Georg Büchner Buchhandlung Darmstadt

1989.

Jörg Schönert: Lulu regained. Überlegungen zur
«Monstretragödie, In: Literatur in der Gesellschalt.

Hrgs. Frank-Rutger Hausmann u.a. Gunter

Narr Verlag Tübingen 1990.

Hartmut Vinçorn Lulu. Dramatische Dichtungen
in zwei Teilen. Im Keine Funken, kein Stern aus

früh'rer Welt.»

Warum sind unsere Augen so blau, mein Liebling,

so blau, dass das Licht sich darin fängt
und verzweifelt auszubrechen versucht?

Warum hält das Licht es nicht aus in unseren Augen, mein Liebling,
in unseren Augen, die das Meer spiegeln
und den Himmel an einem schönen Tag,

ihre Herrlichkeit und ihr Brechen an den Ufern dieser unserer Welt,
die sie den Blauen Planeten nennen?

Sie sind so kalt, unsere Augen, so einsam

und verloren und kalt, dass man sie lieben möchte,

wäre da nicht die Angst, an ihrer Kälte zu verbrennen

wie an einem flammend weissen hellen Stern.

Die Angst, mein Liebling, ist das Meer,

indem wirschwimmen, wir Engel mit den blauen Augen,
diedas Feuerkaltlässtund dasElserregt(...

(aus einem GedichtvonMarkus Wernig)

Mai 1997

Saiten


	Zur Entstehungs- und Publikationsgeschichte der Lulu-Dramen

