Zeitschrift: Saiten : Ostschweizer Kulturmagazin
Herausgeber: Verein Saiten

Band: 4 (1997)

Heft: 37

Artikel: Am judischen Neujahrsfest bringt Deborah Honigkuchen in die Schule
Autor: Herz, Albert / Spira-Dreyfuss, Myriam

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-885759

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-885759
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

AM JUDISCHEN NEUJAHRSFEST
BRINGT DEBORAH HONIGKUGCHEN
IN DIE SCHULE

Ein Gesprdach mit Albert Herz und Myriam Spira-Dreyfuss

Eigentlich war ein Spaziergang durch das jii- 5 y
dische St.Gallen geplant, ein Ablaufen der hi-

storisch aufgeladenen Orte: alter Friedhef,

ehemaliges Bethaus, ehemaliges jiidisches Tauchbad, ehemali-
ge koschere Metzgerei. Doch schon am Telefon wird ahgewinki:
ausser dem alten Friedhof und der Synagoge existieren kaum
noch Zeugnisse, alles abgebrochen, umgebaut, verschwunden.
Anstelle eines Spaziergangs unter freiem Himmel wird mir ei-
ne verbale Promenade durch die jiidische Vergangenheit und
Gegenwart in St.Gallen vorgeschlagen. Ich werde spontan zu
einem Gesprich eingeladen.

Mein Gastgeber ist Albert Herz-Ginsberger. Er war
wiihrend einigen Jahren Mitglied des Vorstandes der jiidischen
Gemeinde St.Gallen, engagiert sich in der christlich-jiidischen
Arbeitsgemeinschaft und amtiert als Vertreter St.Gallens im
Schweizerischen Israelitischen Gemeindebund. Am Gespréch
teil nimmt auch Myriam Spira-Dreyfuss. Die fiinffache Mutter
ist Prasidentin des KKL (Jiidischer Nationalfonds) St.Gallen und

Albert Herz: Ich wurde nach dem Krieg

geboren. Obwohl ich selber keine negativen

Erlebnisse hatte, war ich stark geprédgt durch

die Kriegsangst meiner Eltern. Mir wurde immer wieder ein-

gescharft, dass man als Jude bescheiden und zurtckhaltend

sein musse. Meine Familie praktizierte ein vorsichtiges Ne-

beneinanderleben mit den Christen, unser jiudischer Glaube
wurde nie gross an die Offentlichkeit getragen.

Bei meinen Kindern verfolge ich ganz klar eine andere Li-
nie. Meine Tochter sind sehr bewusst im Judentum beheima-
tet. Die Mitschilerinnen meiner Tochter wissen um ihre Re-
ligion. Deborah lésst ihre Klasse teilhaben und bringt zum jii-
dischen Neujahrsfest Honigkuchen in die Schule. Dieses tra-
ditionelle judische Gebdck ist symbolisch; alle, die davon
essen, mogen ein susses Jahr haben. Wir leben als Juden in ei-
ner christlichen Umgebung. Deshalb ist es wesentlich, dass
meine Kinder ihre Wurzeln kennen und wissen, wo sie zu
Hause sind. Heute ist leider eine starke Sékularisierung fest-

Vizeprésidentin des KKL Schweiz, sie hat
auch das Amt der Revisorin bei der christ-
lich-jiidischen Arbeitsgemeinschaft inne.

Sie sind beide in St.Gallen aufgewachsen. Wie
haben Sie ihre Kindheit in der Gallusstadt
empfunden?

Myriam Spira-Dreyfuss: [ch wurde im
zweiten Kriegsjahr geboren. Wahrend der
Primarschulzeit 1947 bis 1953 war ich das
einzige judische Médchen in der Klasse. Ich
machte keine negativen Erfahrungen beziig-
lich meines Glaubens und hatte nie mit anti-
semitischen Vorurteilen zu kimpfen. Es gibt
jedoch eine Begebenheit, an die ich mich gut
erinnern kann. Am ersten Tag des 4. Schul-
jahres betrat der neue Lehrer das Schulzim-
mer und polterte los, als es nicht gleich ru-
hig wurde: «Hier geht es zu und her wie in
einer Judenschule!» Sofort streckte eine Mit-
schiilerin auf und teilte dem Lehrer mit, dass
ein judisches Méadchen in der Klasse sasse
und dass er auf seine Worte achten solle. Der
Lehrer entschuldigte sich daraufhin bei mir.
Es kam nie mehr etwas &hnliches vor. Als Jui-
din war ich vom christlichen Religionsun-
terricht dispensiert; zusammen mit anderen
judischen Kindern besuchte ich den Religi-
onsunterricht beim Vorbeter Borenstein,
spéter bei Rabbiner Dr. Rothschild. Er fand
damals im Grabenschulhaus statt. Gut erin-
nern kann ich mich tbrigens an das erste
Kinderfest nach dem Krieg, es fand 1947 statt,
als ich in der ersten Klasse war.

Der jiidische Kalender

Anfangs war der Mond so gross wie die Son-
ne, erzahlt eine altjlidische Sage. Aber das
genlgte ihm nicht, er wollte noch grésser
werden —und zur Strafe wurde er verkleinert.
Auch heute noch bestimmt der Mond den ju-
dischen Kalender. In seiner jetzigen Form be-
steht er seit dem 13. Jahrhundert. Vorher ist
es Brauch gewesen, die Zeit des Neumon-
des und der Feste jeweils durch Sendboten
den judischen Gemeinden kundzutun. Als in
der Epoche des Patriarchats Palastina immer
schlimmer durch Kriegswirren bedrangt war,
wurde ein regularer Kalender festgelegt, wo-
nach das judische Jahr als Mondjahr zwélf
und im Schaltjahr dreizehn Monate zu 29 und
30 Tagen umfasst (insgesamt 354 resp. 384
Tage). Der Ausgleich mit dem Sonnenjahr
wird durch sieben Schaltjahre in einem Zy-
klus von neunzehn Jahren erreicht.

Rosch chodesch — so heisst der Beginn je-
den Monats: Ein Feiertag, der urspringlich
wohl wie der Schabbat begangen wurde. Als
Ruhe- und Freudentag wird er in der alten
Zeit erwahnt, an dem man entfernter woh-
nende Bekannte besuchte. Am Neumond
feierten die Sippen ihre Feste —zu Amos Zei-
ten durften am Neumond keine Geschafte
gemacht werden. Mit der Einflihrung des re-
gularen Kalenders verlor der Neumond ge-
genlber dem Schabbat an Bedeutung, be-
hielt jedoch bis heute seinen festlichen
Grundcharakter. Der Rosch chodesch ist ge-
wissermassen auch der Neubeginn des Le-
bens. Am Schabbat davor wird der Neumond
im Bethaus feierlich angekindigt: Der Mond
in seinem Wachstum und Schwinden und in
seiner stetigen Erneuerung ist in der judi-
schen Kultur wie ein Mahnmal am Himmel,
sich selbst zu wandeln und zu erneuern.
Quelle: «Jidische Glaubenswelt» von Leo
Hirsch; C. Bertelsmann Verlag, Glitersloh 1962

April 1997

SaitEn

zustellen. Wie es viele «Papierchristen» gibt,
so gibt es auch viele «Papierjuden», die viel-
leicht noch das judische Neujahrsfest und
das grosse Versohnungsfest Jom Kippur fei-
ern, ansonsten aber keinen grossen Bezug
mehr zu ihrem Glauben haben.

Myriam Spira-Dreyfuss: Auch ich habe
meine Kinder bewusst im judischen Glau-
ben verankert. Mein Sohn und meine dlteste
Tochter haben beide in der Synagoge ge-
heiratet. Unsere Familien feiern auch all-
wochentlich den Schabbat.

Welche sind die wichtigsten Feiertage, die Sie
mit Ihren Familien zelebrieren?

Albert Herz: Der Schabbat spielt eine
zentrale Rolle; am 7. Tage sollst Du ruhen. So
ist dieser Tag eine klare Zdsur im Alltag, Ab-
stand von der tdglichen Hektik. Die judi-
schen Festtage konzentrieren sich vor allem
auf den Frithling und auf den Herbst. Im
Friihjahr feiern wir Pessach, dessen Wurzeln
im Auszug aus Agypten liegen, es wird auch
das Fest des ungesduerten Brotes genannt.

Wiahrend zwei Tagen im Herbst wird das
Neujahrsfest gefeiert, zehn Tage spéter folgt
Jom Kippur, und wieder eine Woche spéter
wird das Laubhtittenfest zelebriert. Letzteres
ist von seinem Ursprung her ein Erntedank-
fest, ist heute aber vor allem auch ein Fest
fur die Kinder. Man baut mit Blattern und
Zweigen eine Laubhiitte, die kein festes
Dach haben darf; man muss den Himmel
sehen konnen. Die Kinder dekorieren die



Laubhtitte mit Zeichnungen und
Frichten. In gewissen Kreisen
herrscht der Ehrgeiz vor, die gros-
ste und schonste Laubhtitte von
allen zu errichten. Da kann es
schon mal vorkommen, dass bau-
polizeiliche Vorschriften verletzt
werden und man von neidischen
Nachbarn angezeigt wird. Die
Baupolizei gewéhrt eine Frist von
zehn Tagen, um die ursprungli-
chen Verhdltnisse wieder herzu-
stellen. Das Laubhtittenfest dauert
acht Tage. Wenn man zwei Tage
vor dem Fest mit dem Bau be-
ginnt, hat man also nichts zu be-
firchten, selbst wenn im Eifer des
Gefechts Vorschriften verletzt

werden sollten. Bei uns stellen sich aber keine solchen Pro-
bleme, da wir die Laubhiitte auf dem Balkon bauen.

Myriam Spira-Dreyfuss: Charakteri-
stisch fir judische Feste ist, abgesehen vom
religiosen Hintergrund und tieferen Wert,
ihre Verbundenheit mit der Natur. So gibt es
beispielsweise auch ein «Neujahr der Bau-
me», das zwar kein offizieller Feiertag ist,
doch werden an diesem Tag in ganz Israel
Bdume gepflanzt.

Feiertage werden einerseits in der Fami-
lie gefeiert, anderseits feiert man auch mit
der Gemeinschaft. Viele Feste sind ohne die
Gemeinschaft tberhaupt nicht durchfiihr-
bar. Wir sind Teil der Gemeinschaft, wir le-
ben und feiern mit ihr. Das soziale Denken
ist tief verwurzelt im Judentum. Wohltétig-
keit ist ein Grundsatz und eine wichtige Auf-
gabe. Die Gemeinschaft hilft Menschen in
Not, macht Krankenbesuche, stellt einem un-
begtterten Paar Geld fur die Heirat zur Ver-
fligung oder sammelt fiir soziale Projekte.

Frau Spira-Dreyfuss, seit tiber 30 Jahren sind
Sie Prdsidentin des KKL St.Gallen, des Jiidi-
schen Nationalfonds, der in Israel unter ande-
rem Baumpflanzaktionen veranstaltet.

Myriam Spira-Dreyfuss: Bei festlichen
Anlassen oder Todesféllen ist es bei uns Tra-
dition, dass wir den Angehorigen keine ma-
teriellen Geschenke machen, sondern wohl-
tatigen Institutionen Spenden zukommen
lassen. Es werden Urkunden verschenkt, auf
denen es zum Beispiel heisst: «Zu Ehren von
XY werden in Israel soundsoviele Bdume ge-
pflanzt» So sehen Sie auf einem jidischen
Friedhof zum Beispiel niemals Blumen oder
Kranze. Angesichts des Todes sind alle Men-
schen gleich.

Mir ist in jiidischen Friedhdfen aufgefallen,
dass Besucher jeweils kleine Steinchen auf

Der alte jldische Friedhof an der Hagenbuchstrasse, St.Gallen

ren geht.

Das Pessach-Fest

Mit dem Nissan im Frihling beginnt das ju-
dische Jahr. Im Nissan findet auch das Pes-
sach-Fest statt — dieses Jahr vom 23. bis 30.
April.

Pessach erinnert an die Erlésung der judi-
schen Vorahnen aus der agyptischen Knecht-
schaft. Der Auszug aus Agypten musste so
rasch vollzogen werden, dass zum Sauern
und Gérenlassen der Brote keine Zeit blieb.
Wahrend der acht Tage des Pessachfestes
wird deshalb nur Mazzot (ungeséuerte Brote)
gegessen.

Pessach gehort zu den Jamin towim (gute
Tage), die man die Schalosch regalim (drei
Wallfahrtsfeste) nennt. Ausser Pessach
gehoren noch Schawuot, das Wochen-, und
Sukkot, das LaubhUttenfest, dazu.

An Pessach ist es eine Mizwa, eine schone
Pflicht, einen einsamen Menschen einzula-
den. Der Hausherr zieht einen weissen Kittel
an, setzt das weissseidene, bestickte Kapp-
chen auf und bindet den weissleinenen Gur-
tel um. Eine «Haggada» («Die Erzahlung»)
liegt auf jedem Platz. Vor dem Platz des
Hausherrn steht die grosse Sederschissel.
Ebenso liegen drei besondere Mazzot auf der
Schissel. Jede hat einen eigenen Namen
nach dem kultischen Rang der Vorfahren: die
oberste Kohen (Priester), die mittlere Levi
(Levite), die untere Jisrael (allgemeiner Isra-
elit). Auf dem Tuch darlber liegen die ande-
ren Symbole: Petersilie als Frucht der Erde,
das Maror, ein Bitterkraut, Lattich oder Meer-
rettich als Zeichen der Bitterkeit der Knecht-
schaft, Charosset, eine Mischung aus Apfel-
oder Feigenstlickchen, Nissen oder Man-
deln, etwas Zimt, Kaneel oder Ingwer dari-
ber gemahlen, von der Farbe des Lehms,
den die Vorahnen bearbeiten mussten; ein
gesottenes Ei, zum Zeichen der Wandelbar-
keit und Gebrechlichkeit der judischen
Fruchtbarkeit und der Trauer um das zerstor-
te Heiligtum zu Jerusalem; der gerdstete
Knochen, woran noch etwas Fleisch ist, zum
Zeichen des Pessachlammes; schliesslich
noch ein Becher, der dem Propheten Elia,
Gottes ewigem Sendboten, bestimmt ist.
Quelle: «Judische Glaubenswelt» von Leo
Hirsch, C.Bertelsmann Verlag, Gltersloh 1962

April 1997

SatEn

Grabsteine legten. Das bertihmteste
Beispiel ist sicher das Grab von
Rabbi Low auf dem jiidischen
Friedhof in Prag.

Albert Herz: Die Herkunft des
judischen Volkes ist die Wiste.
Wer in der Wiiste stirbt, muss mit
Steinen zugedeckt werden, an-
sonsten wiirde der Leichnam Op-
fer der Raubtiere und Aasfresser.
Das ist eine mogliche Erklarung
fiir den Brauch, der heute noch
sehr verbreitet ist. Zum anderen
besteht in der Wiiste immer die
Gefahr, dass ein Grab von Flug-
sand zugedeckt wird und verges-
sen geht. Alle vortiberziehenden
Reisenden legen also neue Steine

aufs Grab, damit die Markierung der Grabstétte nicht verlo-

Myriam Spira-Dreyfuss: Wie die Chri-
sten Blumen auf die Grédber bringen, so eh-
ren wir Juden unsere verstorbenen An-
gehorigen damit, dass wir bei jedem Fried-
hofshesuch symbolisch einen Stein auf ihre
Grabsteine legen. Anders als bei christlichen
Grabstétten, die nach 20 Jahren aufgehoben
werden, bleiben jidische Graber bis in alle
Ewigkeit bestehen.

Gibt es da mit der Zeit keine Platzprobleme?

Myriam Spira-Dreyfuss: Man muss sich
eben zu behelfen wissen. In Paris gibt es
judische Friedhofe, wo bis zu acht Griaber
ubereinander angeordnet sind.

Albert Herz: Ich sage immer: «Wenn man
Platz zum Leben hat, hat man auch Platz fiir
die Toten.»

Ich habe gelesen, dass er zur Durchfiihrung
von bestimmten Feierlichkeiten eine be-
stimmte Anzahl Mdnner braucht, um die Ge-
bete zu lesen

Albert Herz: Fiir die Durchfithrung von
offentlichen Gottesdiensten braucht es in je-
der jiidischen Gemeinde mindestens zehn
judische Méanner. Viele Gebete kénnen nur
von zehn Méannern gleichzeitig gesprochen
werden. Auch bei Beerdigungszeremonien
miissen mindestens zehn Ménner teilneh-
men.

Fiir eine kleine jiidische Gemeinde ist es
nicht immer einfach, gentigend Méanner zu
finden, besonders wenn die Feierlichkeiten
unter der Woche oder zur Ferienzeit stattfin-
den. St.Gallen ist von der demographischen
Struktur her eine relativ alte Gemeinde, es
kann also zu Engpassen kommen.

Myriam Spira-Dreyfuss: Es erstaunt vor
diesem Hintergrund nicht, dass sich gewis-



i
|
I
I
1
1
I
1
I
I
1

'parISI .
art-deétrlomphe_
:n:‘a.rlius.'_erber_
se.renseigne.sur.
sa.patrie. e

mvkus.erber.erkundigt.sich
-nach.seiner.heimat.

B

I 2

I

I ssomeres e B alf‘"”"‘“””'_k e

i o~ wm" “;;.:-_.‘m;,,,«..g‘ R ERRLARARAAR B ST
m k : m.suma&awm : A »

e

. A A €
Mo A AR

~ Ca suffit!

Da die offentlich aufliegenden Exemplare
immer so schnell vergriffen sind, mochte ich
Saiten per Post zugesandt bekommen.

L Ein ganzes Jahr lang. Monat fiir Monat.

:5’; Weil auch diejenigen, die diese Kulturstadt
verlassen, das Recht darauf haben, zu wissen,

vk | owas hier die Kopfe und Gemiiter bewegt!

e

[ [J Ein Jahr lang zu wissen, was wann wo

l&uft, ist mir Fr. 30.— wert.

] Ein Jahr lang zu wissen, was wann wo
[auft, ist mir Fr. 75.— wert, denn was ich
weiss, das macht mich so heiss, dass ich ein
Unterstiitzungs-Abo bestelle.

Jetzt ausschneiden und einsenden an:
¥ Verlag Saiten, Abonnentendienst,
L | Postfach, 3004 St Gallen




se Berufe bei Juden hidufiger finden: Arzte,
Juristen, Modemacher oder freischaffende
Kiinstler kénnen ihren Zeitplan selber ge-
stalten und zu Gebetszeiten freinehmen.

In St.Gallen soll es einmal ein jlidisches
Tauchbad gegeben haben. Was muss man sich
darunter vorstellen?

Myriam Spira-Dreyfuss: Ja, in der ehe-
maligen Aquasana an der Zwinglistrasse gab
es his Mitte der 50er Jahre ein judisches
Tauchbad, Mikwa genannt. Bei den orthodo-
xen Juden ist dieses rituelle Bad noch heute
Ublich, in St.Gallen verschwand es mit der
Auflosung der ostjudischen Gemeinde 1952.
Am Tag vor Feiertagen und vor dem Schab-
bat suchen orthodoxe Juden das Bad auf und
tauchen, wahrend sie beten, drei Mal vollig
unter - eine symbolische dussere und inne-
re Reinigung. Wichtig ist, dass es sich um
fliessendes Wasser handelt und die rituelle
Reinigung von einer religitosesn Person be-
aufsichtigt wird. Frauen besuchen das
Tauchbad nach der Periode. Sie reinigen
sich rituell, bevor sie den Geschlechtsver-
kehr wieder aufnehmen.

Rituelle Reinheit sowie intensive Hygienevor-
schriften und -handlungen spielen in der jii-
dischen Religion eine grosse Rolle. Das fdngt
bei den Essensvorschriften an.

Myriam Spira-Dreyfuss: Seit alters her ist
es den praktizierenden Juden ein Gebot, wo
und wann sie sich zu waschen und zu reini-
gen haben. Dies diirfte mit ein Grund sein,
weshalb Juden im Mittelalter Seuchen und
ansteckende Krankheiten nicht - oder weni-
ger — bekamen, was dann jeweils mit Hexe-
rei verbunden wurde.

Mein Grossvater betrieb bis 1936 oder
1937 eine koschere Metzgerei an der Linse-
buhlstrasse 9; heute ist dort ein Sexshop
domiziliert. Das Schédchten ist Sache des
Schéchters. Bedingt durch das in der
Schweiz existierende Schachtverbot gesch-
ah das Schédchten im Osterreichischen

Die jidische Kiiche

Reinlichkeit ist das A und O der judischen
Kiche — auch aus der judischen Anschau-
ung, dass ein reiner Geist einen reinen Kor-
per verlange. Dass alles, was aus der judi-
schen Kiche kommt, wohlschmeckend und
bekdmmlich, mit «Liebe» gekocht und appe-
titlich zubereitet sein soll, entspricht der
nicht-asketischen, gesunden Gesamtan-
schauung, die das Leben als ein Geschenk
Gottes, den Korper als ein Gefass der Seele
und die Erfullung der religiosen Pflichten als
eine Freude lehrt. Die judische Kiiche unter-
scheidet alles Essbare in Milchiges, Fleischi-
ges und «Parves» oder «Miniches», das we-
der fleischig noch milchig ist (z.B. Frichte).
Diese Trennung wird schon bei der Zuberei-
tung sehr ernst genommen: So stehen in ei-
ner judischen Kiiche wenigstens zwei Tische
zum getrennten Anrichten des Milchigen
und Fleischigen. Auch die Topfe, Pfannen,
Schisseln, Teller etc. werden in zwei ver-
schiedenen Schranken oder Fachern aufbe-
wahrt. Alle Friichte und Gemluse, Pflanzen-
fette und Wasser, Wein, Bier und Brannt-
wein, Mehl und Brot, Grltze und Gewlirze
und selbst die Fische sind weder milchig
noch fleischig. So darf in der jidischen Kiche
Brot milchig mit Kése oder fleischig mit
Waurst gegessen oder Fisch milchig mit But-
ter gekocht werden — ehe man aber nach ei-
ner fleischigen Mahlzeit etwas Milchiges zu
sich nimmt, muss man sechs Stunden war-
ten.

Das Essen selbst ist eine weihevolle Hand-
lung. Dass man sich nur sauber gewaschen
zu Tische setzt, gilt als selbstverstandlich;
daneben Ubt man eine Zeremonie, die man
das «Sich-Waschen» nennt, auch wenn man
nur einen kleinen Brocken Brot essen will.
Vor jeder regularen Mahlzeit, die man immer
mit Brot beginnt, wascht man sich und
spricht dann die besondere Segnung, sofern
man Brot von der Mindestmenge eines Eies
verzehrt. Diese Zeremonie wird auf den Ko-
nig Salomo zurlickgeflhrt. Man giesst klares,
reines, frisches Wasser in ein Glas oder ei-
nen Krug und Uberschittet damit zweimal
die rechte und zweimal die linke Hand.
Waéhrend des Abtrocknens der Hande spricht
man den Segensspruch «lber das Waschen
der Hande» und darf sonst kein Wort spre-
chen, bis man «Hamozi» gemacht hat. Man
setzt sich zu Tisch, schneidet oder bricht sich
ein Stick Brot, tunkt es in Salz und spricht
den Segen: «Gepriesen seist du, Ewiger, un-
ser Gott, Kénig der Welt, der hervorbringt
Brot aus der Erde» — und man isst das Brot.
Das Mahl hat begonnen.

Quelle: «Jidische Glaubenswelt» von Leo
Hirsch; C.Bertelsmann Verlag, Gltersloh
1962

die man in einem herkommlichen Schlach-
haus nicht antrifft.

Die Juden sind im Zusammenhang mit den
verschwundenen Vermaogenswerten in den
Medien omniprdsent, doch fdllt auf, dass nie
tiber Glaubensinhalte gesprochen wird. Der
jiidische Glaube bleibt abstrakt und unfassbar.
Woher kommt das?

Albert Herz: Noch immer ist eine gegen-
seitige Angst, ein gegenseitiges Misstrauen
festzustellen. Nichi-Juden bekunden grosse
Probleme, das Wort «Jude» auszusprechen.
Zudem ist ein grosses Informationsmanko
festzustellen. Durch die grundsétzliche Be-
rihrungsangst und die Furcht, das Gegen-
uber seelisch zu verletzen, entsteht ein Kli-
ma der Oberflachlichkeit. Man kann es psy-
chologisch interpretieren. Die jetzige Debat-
te Uber die nachrichtenlosen judischen
Vermdogen hilft vieles aufzuarbeiten, was
sehr positiv zu werten ist. Plotzlich geht die
Diskussion mehr in die Tiefe. Leute spre-
chen mich auf meinen Glauben an, die
vorher das Thema geflissentlich gemieden
haben.

Myriam Spira-Dreiyfuss: Gegentiber der
christlichen Offentlichkeit haben wir die
Aufgabe, Informationen zu vermitteln und
Aufkldrung zu betreiben.

Was assoziieren Sie mit Israel?

Myriam Spira-Dreyfuss: Als Judin oder
Jude gehort man zeitlebens einer Minderheit
an. Viele konnen schwer damit umgehen.
Vor der Entstehung des modernen Staates
Israel waren wir haufig der Willkir des je-
weiligen Gastlandes ausgeliefert, was oft zu
Schikanen, Diskriminierung und Verfolgung
fiihrte. Das Beispiel des 2. Weltkriegs hat dies
in aller Deutlichkeit klar gamacht. Der ein-
zige Ort auf der Welt, wo die Juden nicht in
der Minderheit sind, ist Israel.

Albert Herz: Grundsétzlich dirfen alle
Juden jederzeit nach Israel einreisen. Die
Entstehung des Staates ist ein wichtiger Mei-

Hochst - eine komplizierte Angelegenheit, die Tiere mussten
immer tiber den Zoll gebracht werden. Heute wird mit Aus-
nahme des Gefliigels das gesamte koschere Fleisch aus dem
Ausland importiert, es ist entsprechend teuer. Gegen das
Schachten wurden immer tierschiitzerische Argumente ins
Feld gefiihrt. Meiner Meinung nach ist das Schéchten aber ei-
ne viel humanere Schlachtmethode als die industrielle Mas-
senschlachtung. Mit einem absolut einwandfreien Messer
wird ein schneller Schnitt durch den Hals ausgefiihrt, der
Halsschlagader, Speise- und Luftréhre durchtrennt, und das
Ausbluten des Tieres herbeigefiihrt, denn im Blut liegt die
Seele des Tieres, heisst es im Alten Testament. Durch die Blut-
leere im Kopf verliert das Tier sofort das Bewusstsein. Durch
Gebete wird das Tier geehrt und erfdhrt eine Hochachtung,

lenstein in unserer Generation. Ein langgehegter Traum wur-
de wahr. Es war wie ein Wunder, nach jahrtausenderlanger
Heimatlosigkeit hatte das jidische Volk wieder eine Heimat.
Allerdings wird uns mit der Bemerkung, wir hétten doch
Israel, immer wieder unsere politische Miindigkeit ausserhalb
Israels abgesprochen. Die Leute sehen nicht ein, dass wir uns
hier politisch engagieren. Das Thema ist enorm wichtig. Auf
die Frage, ob wir uns mehr mit der Schweiz oder mehr mit
Israel identifizierten, gibt es eine klare Antwort: Wir sind in
erster Linie Schweizer, jidische Schweizer, aber wir fiihlen
uns auch mit Israel sehr verbunden.

Frau Spira-Dreyfuss und Herr Herz, wir danken Ihnen fiir das
Gesprdch.

April 1997

SaitEn



	Am jüdischen Neujahrsfest bringt Deborah Honigkuchen in die Schule

