
Zeitschrift: Saiten : Ostschweizer Kulturmagazin

Herausgeber: Verein Saiten

Band: 4 (1997)

Heft: 37

Artikel: Am jüdischen Neujahrsfest bringt Deborah Honigkuchen in die Schule

Autor: Herz, Albert / Spira-Dreyfuss, Myriam

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-885759

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-885759
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


AM JÜDISCHEN NEUJAHRSFEST
BRINGT DEBORAH HONIGKUCHEN

IN DIE SCHULE
Ein Gespräch mit Albert Herz und Myriam Spira-Dreyfuss

**AEigentlich war ein Spaziergang durch das
jüdische St.Gahen geplant, ein Ablaufen der
historisch aufgeladenen Orte: alter Friedhof,
ehemaliges Bethaus, ehemaliges jüdisches Tauchbad, ehemalige

koschere Metzgerei. Doch schon am Telefon wird abgewinkt:
ausser dem alten Friedhof und der Synagoge existieren kaum
noch Zeugnisse, alles abgebrochen, umgebaut, verschwunden.
Anstehe eines Spaziergangs unter freiem Himmel wird mir eine

verbale Promenade durch die jüdische Vergangenheit und
Gegenwart in St.Gahen vorgeschlagen. Ich werde spontan zu
einem Gespräch eingeladen.

Mein Gastgeber ist Albert Herz-Ginsberger. Er war
während einigen Jahren Mitglied des Vorstandes der jüdischen
Gemeinde St.Gahen, engagiert sich in der christlich-jüdischen
Arbeitsgemeinschaft und amtiert als Vertreter St.Gaüens im
Schweizerischen Israelitischen Gemeindebund. Am Gespräch
teü nimmt auch Myriam Spira-Dreyfuss. Die fünffache Mutter
ist Präsidentin des KKL (Jüdischer Nationalfonds) St.Gahen und
Vizepräsidentin des KKL Schweiz, sie hat Der jüdische Kalender
auch das Amt der Revisorin bei der
christlich-jüdischen Arbeitsgemeinschaft inne.

Sie sind beide in St.Gallen aufgewachsen. Wie
haben Sie ihre Kindheit in der Gallusstadt
empfunden?

Myriam Spira-Dreyfuss: Ich wurde im
zweiten Kriegsjahr geboren. Während der
Primarschulzeit 1947 bis 1953 war ich das

einzige jüdische Mädchen in der Klasse. Ich
machte keine negativen Erfahrungen bezüglich

meines Glaubens und hatte nie mit
antisemitischen Vorurteilen zu kämpfen. Es gibt
jedoch eine Begebenheit, an die ich mich gut
erinnern kann. Am ersten Tag des 4. Schuljahres

betrat der neue Lehrer das Schulzimmer

und polterte los, als es nicht gleich ruhig

wurde: «Hier geht es zu und her wie in
einer Judenschule!» Sofort streckte eine
Mitschülerin auf und teilte dem Lehrer mit, dass

ein jüdisches Mädchen in der Klasse sässe

und dass er auf seine Worte achten solle. Der
Lehrer entschuldigte sich daraufhin bei mir.
Es kam nie mehr etwas ähnliches vor. Als
Jüdin war ich vom christlichen Religionsunterricht

dispensiert; zusammen mit anderen
jüdischen Kindern besuchte ich den
Religionsunterricht beim Vorbeter Borenstein,
später bei Rabbiner Dr. Rothschild. Er fand
damals im Grabenschulhaus statt. Gut erinnern

kann ich mich übrigens an das erste
Kinderfest nach dem Krieg, es fand 1947 statt,
als ich in der ersten Klasse war.

Anfangs war der Mond so gross wie die Sonne,

erzählt eine altjüdische Sage. Aber das

genügte ihm nicht, er wollte noch grösser
werden - und zur Strafe wurde er verkleinert.
Auch heute noch bestimmt der Mond den
jüdischen Kalender. In seiner jetzigen Form
besteht er seit dem 13. Jahrhundert. Vorher ist
es Brauch gewesen, die Zeit des Neumondes

und der Feste jeweils durch Sendboten
den jüdischen Gemeinden kundzutun. Als in

der Epoche des Patriarchats Palästina immer
schlimmer durch Kriegswirren bedrängt war,
wurde ein regulärer Kalender festgelegt,
wonach das jüdische Jahr als Mondjahr zwölf
und im Schaltjahr dreizehn Monate zu 29 und

30 Tagen umfasst (insgesamt 354 resp. 384
Tage). Der Ausgleich mit dem Sonnenjahr
wird durch sieben Schaltjahre in einem
Zyklus von neunzehn Jahren erreicht.
Rosch chodesch - so heisst der Beginn
jeden Monats: Ein Feiertag, der ursprünglich
wohl wie der Schabbat begangen wurde. Als
Ruhe- und Freudentag wird er in der alten
Zeit erwähnt, an dem man entfernter
wohnende Bekannte besuchte. Am Neumond
feierten die Sippen ihre Feste - zu Arnos Zeiten

durften am Neumond keine Geschäfte
gemacht werden. Mit der Einführung des
regulären Kalenders verlor der Neumond
gegenüber dem Schabbat an Bedeutung,
behielt jedoch bis heute seinen festlichen
Grundcharakter. Der Rosch chodesch ist ge-
wissermassen auch der Neubeginn des
Lebens. Am Schabbat davor wird der Neumond
im Bethaus feierlich angekündigt: Der Mond
in seinem Wachstum und Schwinden und in

seiner stetigen Erneuerung ist in der
jüdischen Kultur wie ein Mahnmal am Himmel,
sich selbst zu wandeln und zu erneuern.
Quelle: «Jüdische Glaubenswelt» von Leo

Hirsch; C. Bertelsmann Verlag, Gütersloh 1962

Albert Herz: Ich wurde nach dem Krieg
geboren. Obwohl ich selber keine negativen
Erlebnisse hatte, war ich stark geprägt durch

die Kriegsangst meiner Eltern. Mir wurde immer wieder
eingeschärft, dass man als Jude bescheiden und zurückhaltend
sein müsse. Meine Familie praktizierte ein vorsichtiges
Nebeneinanderleben mit den Christen, unser jüdischer Glaube
wurde nie gross an die Öffentlichkeit getragen.

Bei meinen Kindern verfolge ich ganz klar eine andere
Linie. Meine Töchter sind sehr bewusst im Judentum beheimatet.

Die Mitschülerinnen meiner Tochter wissen um ihre
Religion. Deborah lässt ihre Klasse teilhaben und bringt zum
jüdischen Neujahrsfest Honigkuchen in die Schule. Dieses
traditionelle jüdische Gebäck ist symbolisch; alle, die davon
essen, mögen ein süsses Jahr haben. Wir leben als Juden in
einer christlichen Umgebung. Deshalb ist es wesentlich, dass

meine Kinder ihre Wurzeln kennen und wissen, wo sie zu
Hause sind. Heute ist leider eine starke Säkularisierung fest¬

zustellen. Wie es viele «Papierchristen» gibt,
so gibt es auch viele «Papierjuden», die
vielleicht noch das jüdische Neujahrsfest und
das grosse Versöhnungsfest Jörn Kippur
feiern, ansonsten aber keinen grossen Bezug
mehr zu ihrem Glauben haben.

Myriam Spira-Dreyfuss: Auch ich habe
meine Kinder bewusst im jüdischen Glauben

verankert. Mein Sohn und meine älteste
Tochter haben beide in der Synagoge
geheiratet. Unsere Familien feiern auch
allwöchentlich den Schabbat.

Welche sind die wichtigsten Feiertage, die Sie

mit Ihren Familien zelebrieren?
Albert Herz: Der Schabbat spielt eine

zentrale Rolle; am 7. Tage sollst Du ruhen. So

ist dieser Tag eine klare Zäsur im Alltag,
Abstand von der täglichen Hektik. Die
jüdischen Festtage konzentrieren sich vor allem
auf den Frühling und auf den Herbst. Im
Frühjahr feiern wir Pessach, dessen Wurzeln
im Auszug aus Ägypten liegen, es wird auch
das Fest des ungesäuerten Brotes genannt.

Während zwei Tagen im Herbst wird das
Neujahrsfest gefeiert, zehn Tage später folgt
Jörn Kippur, und wieder eine Woche später
wird das Laubhüttenfest zelebriert. Letzteres
ist von seinem Ursprung her ein Erntedankfest,

ist heute aber vor allem auch ein Fest
für die Kinder. Man baut mit Blättern und
Zweigen eine Laubhütte, die kein festes
Dach haben darf; man muss den Himmel
sehen können. Die Kinder dekorieren die

April 1997

saaBSH



Der alte jüdische Friedhof an der Hagenbuchstrasse, St. Gallen

Laubhütte mit Zeichnungen und
Früchten. In gewissen Kreisen
herrscht der Ehrgeiz vor, die grös-
ste und schönste Laubhütte von
allen zu errichten. Da kann es

schon mal vorkommen, dass

baupolizeiliche Vorschriften verletzt
werden und man von neidischen
Nachbarn angezeigt wird. Die
Baupolizei gewährt eine Frist von
zehn Tagen, um die ursprünglichen

Verhältnisse wieder
herzustellen. Das Laubhüttenfest dauert
acht Tage. Wenn man zwei Tage

vor dem Fest mit dem Bau
beginnt, hat man also nichts zu
befürchten, selbst wenn im Eifer des

Gefechts Vorschriften verletzt
werden sollten. Bei uns stellen sich aber keine solchen
Probleme, da wir die Laubhütte auf dem Balkon bauen.

Myiiam Spira-Dreyfuss: Charakteristisch

für jüdische Feste ist, abgesehen vom
religiösen Hintergrund und tieferen Wert,
ihre Verbundenheit mit der Natur. So gibt es

beispielsweise auch ein «Neujahr der Bäume»,

das zwar kein offizieller Feiertag ist,
doch werden an diesem Tag in ganz Israel
Bäume gepflanzt.

Feiertage werden einerseits in der Familie

gefeiert, anderseits feiert man auch mit
der Gemeinschaft. Viele Feste sind ohne die
Gemeinschaft überhaupt nicht durchführbar.

Wir sind Teil der Gemeinschaft, wir
leben und feiern mit ihr. Das soziale Denken
ist tief verwurzelt im Judentum. Wohltätigkeit

ist ein Grundsatz und eine wichtige
Aufgabe. Die Gemeinschaft hilft Menschen in
Not, macht Krankenbesuche, stellt einem
unbegüterten Paar Geld für die Heirat zur
Verfügung oder sammelt für soziale Projekte.

Frau Spira-Dreyfuss, seit über 30 Jahren sind
Sie Präsidentin des KKL SLGallen, des
Jüdischen Nationalfonds, der in Israel unter anderem

Baumpflanzaktionen veranstaltet.
Myriam Spira-Dreyfuss: Bei festlichen

Anlässen oder Todesfällen ist es bei uns
Tradition, dass wir den Angehörigen keine
materiellen Geschenke machen, sondern
wohltätigen Institutionen Spenden zukommen
lassen. Es werden Urkunden verschenkt, auf
denen es zum Beispiel heisst: «Zu Ehren von
XY werden in Israel soundsoviele Bäume
gepflanzt.» So sehen Sie auf einem jüdischen
Friedhof zum Beispiel niemals Blumen oder
Kränze. Angesichts des Todes sind alle
Menschen gleich.

Mir ist in jüdischen Friedhöfen aufgefallen,
dass Besucher jeweils kleine Steinchen auf

Das Pessach-Fest
Mit dem Nissan im Frühling beginnt das
jüdische Jahr. Im Nissan findet auch das
Pessach-Fest statt - dieses Jahr vom 23. bis 30.

April.
Pessach erinnert an die Erlösung der
jüdischen Vorahnen aus der ägyptischen Knechtschaft.

Der Auszug aus Ägypten musste so
rasch vollzogen werden, dass zum Säuern
und Gärenlassen der Brote keine Zeit blieb.
Während der acht Tage des Pessachfestes
wird deshalb nur Mazzot (ungesäuerte Brote)

gegessen.
Pessach gehört zu den Jamin towim (gute
Tage), die man die Schalosch regalim (drei
Wallfahrtsfeste) nennt. Ausser Pessach
gehören noch Schawuot, das Wochen-, und
Sukkot, das Laubhüttenfest, dazu.
An Pessach ist es eine Mizwa, eine schöne
Pflicht, einen einsamen Menschen einzuladen.

Der Hausherr zieht einen weissen Kittel

an, setzt das weissseidene, bestickte Käpp-
chen auf und bindet den weissleinenen Gürtel

um. Eine «Haggada» («Die Erzählung»)
liegt auf jedem Platz. Vor dem Platz des
Hausherrn steht die grosse Sederschüssel.
Ebenso liegen drei besondere Mazzot auf der
Schüssel. Jede hat einen eigenen Namen
nach dem kultischen Rang der Vorfahren: die
oberste Kohen (Priester), die mittlere Levi
(Levite), die untere Jisrael (allgemeiner Israelit).

Auf dem Tuch darüber liegen die anderen

Symbole: Petersilie als Frucht der Erde,
das Maror, ein Bitterkraut, Lattich oder
Meerrettich als Zeichen der Bitterkeit der Knechtschaft,

Charosset, eine Mischung aus Apfeloder

Feigenstückchen, Nüssen oder Mandeln,

etwas Zimt, Kaneel oder Ingwer darüber

gemahlen, von der Farbe des Lehms,
den die Vorahnen bearbeiten mussten; ein

gesottenes Ei, zum Zeichen der Wandelbarkeit

und Gebrechlichkeit der jüdischen
Fruchtbarkeit und der Trauer um das zerstörte

Heiligtum zu Jerusalem; der geröstete
Knochen, woran noch etwas Fleisch ist, zum
Zeichen des Pessachlammes; schliesslich
noch ein Becher, der dem Propheten Elia,

Gottes ewigem Sendboten, bestimmt ist.
Quelle: «Jüdische Glaubenswelt» von Leo
Hirsch; C.Bertelsmann Verlag, Gütersloh 1962

Grabsteine legten. Das berühmteste
Beispiel ist sicher das Grab von
Rabbi Low auf dem jüdischen
Friedhof in Prag.

Albert Herz: Die Herkunft des

jüdischen Volkes ist die Wüste.
Wer in der Wüste stirbt, muss mit
Steinen zugedeckt werden,
ansonsten würde der Leichnam Opfer

der Raubtiere und Aasfresser.
Das ist eine mögliche Erklärung
für den Brauch, der heute noch
sehr verbreitet ist. Zum anderen
besteht in der Wüste immer die
Gefahr, dass ein Grab von Flugsand

zugedeckt wird und vergessen

geht. Alle vorüberziehenden
Reisenden legen also neue Steine

aufs Grab, damit die Markierung der Grabstätte nicht verloren

geht.
Myriam Spira-Dreyfuss: Wie die Christen

Blumen auf die Gräber bringen, so ehren

wir Juden unsere verstorbenen
Angehörigen damit, dass wir bei jedem
Friedhofsbesuch symbolisch einen Stein auf ihre
Grabsteine legen. Anders als bei christlichen
Grabstätten, die nach 20 Jahren aufgehoben
werden, bleiben jüdische Gräber bis in alle
Ewigkeit bestehen.

Gibt es da mit der Zeit keine Platzprobleme?
Myriam Spira-Dreyfuss: Man muss sich

eben zu behelfen wissen. In Paris gibt es

jüdische Friedhöfe, wo bis zu acht Gräber
übereinander angeordnet sind.

Albert Herz: Ich sage immer: «Wenn man
Platz zum Leben hat, hat man auch Platz für
die Toten.»

Ich habe gelesen, dass er zur Durchßhrung
von bestimmten Feierlichkeiten eine
bestimmte Anzahl Männer braucht, um die
Gebete zu lesen

Albert Herz: Für die Durchführung von
öffentlichen Gottesdiensten braucht es in
jeder jüdischen Gemeinde mindestens zehn
jüdische Männer. Viele Gebete können nur
von zehn Männern gleichzeitig gesprochen
werden. Auch bei Beerdigungszeremonien
müssen mindestens zehn Männer teilnehmen.

Für eine kleine jüdische Gemeinde ist es

nicht immer einfach, genügend Männer zu
finden, besonders wenn die Feierlichkeiten
unter der Woche oder zur Ferienzeit stattfinden.

St.G allen ist von der demographischen
Struktur her eine relativ alte Gemeinde, es

kann also zu Engpässen kommen.
Myriam Spira-Dreyfuss: Es erstaunt vor

diesem Hintergrund nicht, dass sich gewis-

April 1997



PLACE

CHARLES DE GAULLE

.paris.
arC.de.triomphe..14.h.â7. H

.markus.erber.
se.renseigne.sur.
sa.patrie.

(us.çrber.erkundigt.sich.nach.seiner.heimat.

i

Ca suffit!
Da die öffentlich aufliegenden Exemplare

immer so schnell vergriffen sind, möchte ich

Saiten per Post zugesandt bekommen.

Ein ganzes Jahr lang. Monat für Monat.

Weil auch diejenigen, die diese Kulturstadt

verlassen, das Recht darauf haben, zu wissen,

was hier die Köpfe und Gemüter bewegt!

Ein Jahr lang zu wissen, was wann wo

läuft, ist mir Fr. 30 - wert.

Ein Jahr lang zu wissen, was wann wo

läuft, ist mir Fr. 75 - wert, denn was ich

weiss, das macht mich so heiss, dass ich ein

Unterstützungs-Abo bestelle.

Jetzt ausschneiden und einsenden an:

Verlag Saiten, Abonnentendienst,

Postfach, 9004 St.Gallen

Name

Vorname

Strasse

PLZ/Ort

Unterschrift



se Berufe bei Juden häufiger finden: Ärzte,
Juristen, Modemacher oder freischaffende
Künstler können ihren Zeitplan selber
gestalten und zu Gebetszeiten freinehmen.

In St.Gallen soll es einmal ein jüdisches
Tauchbadgegeben haben. Was muss man sich
darunter vorstellen?

Myriam Spira-Dreyfuss: Ja, in der
ehemaligen Aquasana an der Zwinglistrasse gab
es bis Mitte der 50er Jahre ein jüdisches
Tauchbad, Mikwa genannt. Bei den orthodoxen

Juden ist dieses rituelle Bad noch heute
üblich, in St.Gallen verschwand es mit der
Auflösung der ostjüdischen Gemeinde 1952.

Am Tag vor Feiertagen und vor dem Schabbat

suchen orthodoxe Juden das Bad auf und
tauchen, während sie beten, drei Mal völlig
unter - eine symbolische äussere und innere

Reinigung. Wichtig ist, dass es sich um
fliessendes Wasser handelt und die rituelle
Reinigung von einer religiösesn Person
beaufsichtigt wird. Frauen besuchen das
Tauchbad nach der Periode. Sie reinigen
sich rituell, bevor sie den Geschlechtsverkehr

wieder aufnehmen.

Rituelle Reinheit sowie intensive Hygienevorschriften

und -handlungen spielen in der
jüdischen Religion eine grosse Rolle. Das fängt
bei den Essensvorschriften an.

Myriam Spira-Dreyfuss: Seit alters her ist
es den praktizierenden Juden ein Gebot, wo
und wann sie sich zu waschen und zu reinigen

haben. Dies dürfte mit ein Grund sein,
weshalb Juden im Mittelalter Seuchen und
ansteckende Krankheiten nicht - oder weniger

- bekamen, was dann jeweils mit Hexerei

verbunden wurde.
Mein Grossvater betrieb bis 1936 oder

1937 eine koschere Metzgerei an der
Linsebühlstrasse 9; heute ist dort ein Sexshop
domiziliert. Das Schächten ist Sache des
Schächters. Bedingt durch das in der
Schweiz existierende Schächtverbot geschah

das Schächten im österreichischen
Höchst - eine komplizierte Angelegenheit, die Tiere mussten
immer über den Zoll gebracht werden. Heute wird mit
Ausnahme des Geflügels das gesamte koschere Fleisch aus dem
Ausland importiert, es ist entsprechend teuer. Gegen das
Schächten wurden immer tierschützerische Argumente ins
Feld geführt. Meiner Meinung nach ist das Schächten aber eine

viel humanere Schlachtmethode als die industrielle
Massenschlachtung. Mit einem absolut einwandfreien Messer
wird ein schneller Schnitt durch den Hals ausgeführt, der
Halsschlagader, Speise- und Luftröhre durchtrennt, und das

Ausbluten des Tieres herbeigeführt, denn im Blut liegt die
Seele des Tieres, heisst es im Alten Testament. Durch die
Blutleere im Kopf verliert das Tier sofort das Bewusstsein. Durch
Gebete wird das Tier geehrt und erfährt eine Hochachtung,

Die jüdische Küche
Reinlichkeit ist das A und 0 der jüdischen
Küche - auch aus der jüdischen Anschauung,

dass ein reiner Geist einen reinen Körper

verlange. Dass alles, was aus der
jüdischen Küche kommt, wohlschmeckend und

bekömmlich, mit «Liebe» gekocht und
appetitlich zubereitet sein soll, entspricht der
nicht-asketischen, gesunden Gesamtanschauung,

die das Leben als ein Geschenk
Gottes, den Körper als ein Gefäss der Seele
und die Erfüllung der religiösen Pflichten als

eine Freude lehrt. Die jüdische Küche
unterscheidet alles Essbare in Milchiges, Fleischiges

und «Parves» oder «Miniches», das weder

fleischig noch milchig ist (z.B. Früchte).
Diese Trennung wird schon bei der Zubereitung

sehr ernst genommen: So stehen in

einer jüdischen Küche wenigstens zwei Tische

zum getrennten Anrichten des Milchigen
und Fleischigen. Auch die Töpfe, Pfannen,
Schüsseln, Teller etc. werden in zwei
verschiedenen Schränken oder Fächern
aufbewahrt. Alle Früchte und Gemüse, Pflanzenfette

und Wasser, Wein, Bier und Branntwein,

Mehl und Brot, Grütze und Gewürze
und selbst die Fische sind weder milchig
noch fleischig. So darf in der jüdischen Küche
Brot milchig mit Käse oder fleischig mit
Wurst gegessen oder Fisch milchig mit Butter

gekocht werden - ehe man aber nach
einer fleischigen Mahlzeit etwas Milchiges zu
sich nimmt, muss man sechs Stunden warten.

Das Essen selbst ist eine weihevolle Hand-

lung. Dass man sich nur sauber gewaschen
zu Tische setzt, gilt als selbstverständlich;
daneben übt man eine Zeremonie, die man
das «Sich-Waschen» nennt, auch wenn man
nur einen kleinen Brocken Brot essen will.
Vor jeder regulären Mahlzeit, die man immer
mit Brot beginnt, wäscht man sich und

spricht dann die besondere Segnung, sofern
man Brot von der Mindestmenge eines Eies
verzehrt. Diese Zeremonie wird auf den König

Salomo zurückgeführt. Man giesst klares,
reines, frisches Wasser in ein Glas oder
einen Krug und überschüttet damit zweimal
die rechte und zweimal die linke Hand.
Während des Abtrocknens der Hände spricht
man den Segensspruch «über das Waschen
der Hände» und darf sonst kein Wort
sprechen, bis man «Hamozi» gemacht hat. Man
setzt sich zu Tisch, schneidet oder bricht sich
ein Stück Brot, tunkt es in Salz und spricht
den Segen: «Gepriesen seist du, Ewiger,
unser Gott, König der Welt, der hervorbringt
Brot aus der Erde» - und man isst das Brot.
Das Mahl hat begonnen.
Quelle: «Jüdische Glaubenswelt» von Leo
Hirsch; C.Bertelsmann Verlag, Gütersloh
1962

die man in einem herkömmlichen Schlach-
haus nicht antrifft.

Die Juden sind im Zusammenhang mit den
verschwundenen Vermögenswerten in den
Medien omnipräsent, doch fällt auf, dass nie
über Glaubensinhalte gesprochen wird. Der
jüdische Glaube bleibt abstrakt und unfassbar.
Woher kommt das?

Albert Herz: Noch immer ist eine gegenseitige

Angst, ein gegenseitiges Misstrauen
festzustellen. Nicht-Juden bekunden grosse
Probleme, das Wort «Jude» auszusprechen.
Zudem ist ein grosses Informationsmanko
festzustellen. Durch die grundsätzliche
Berührungsangst und die Furcht, das Gegenüber

seelisch zu verletzen, entsteht ein Klima

der Oberflächlichkeit. Man kann es

psychologisch interpretieren. Die jetzige Debatte

über die nachrichtenlosen jüdischen
Vermögen hilft vieles aufzuarbeiten, was
sehr positiv zu werten ist. Plötzlich geht die
Diskussion mehr in die Tiefe. Leute sprechen

mich auf meinen Glauben an, die
vorher das Thema geflissentlich gemieden
haben.

Myriam Spira-Dreiyfuss: Gegenüber der
christlichen Öffentlichkeit haben wir die
Aufgabe, Informationen zu vermitteln und
Aufklärung zu betreiben.

Was assoziieren Sie mit Israel?
Myriam Spira-Dreyfuss: Als Jüdin oder

Jude gehört man zeitlebens einer Minderheit
an. Viele können schwer damit umgehen.
Vor der Entstehung des modernen Staates
Israel waren wir häufig der Willkür des

jeweiligen Gastlandes ausgeliefert, was oft zu
Schikanen, Diskriminierung und Verfolgung
führte. Das Beispiel des 2. Weltkriegs hat dies

in aller Deutlichkeit klar gamacht. Der einzige

Ort auf der Welt, wo die Juden nicht in
der Minderheit sind, ist Israel.

Albert Herz: Grundsätzlich dürfen alle
Juden jederzeit nach Israel einreisen. Die
Entstehung des Staates ist ein wichtiger

Meilenstein in unserer Generation. Ein langgehegter Traum wurde

wahr. Es war wie ein Wunder, nach jahrtausenderlanger
Heimatlosigkeit hatte das jüdische Volk wieder eine Heimat.
Allerdings wird uns mit der Bemerkung, wir hätten doch
Israel, immer wieder unsere politische Mündigkeit ausserhalb
Israels abgesprochen. Die Leute sehen nicht ein, dass wir uns
hier politisch engagieren. Das Thema ist enorm wichtig. Auf
die Frage, ob wir uns mehr mit der Schweiz oder mehr mit
Israel identifizierten, gibt es eine klare Antwort: Wir sind in
erster Linie Schweizer, jüdische Schweizer, aber wir fühlen
uns auch mit Israel sehr verbunden.

Frau Spira-Dreyfuss und Herr Herz, wir danken Ihnen für das

Gespräch.

April 1997

SCäHESH


	Am jüdischen Neujahrsfest bringt Deborah Honigkuchen in die Schule

