
Zeitschrift: Saiten : Ostschweizer Kulturmagazin

Herausgeber: Verein Saiten

Band: 4 (1997)

Heft: 37

Artikel: DIe jüdische Gemeinde St. Gallen 1863-1914

Autor: Müller, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-885758

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-885758
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE JÜDISCHE GEMEINDE ST.GALLEN
1863-1914
; v., --«v • ** •/-. • * V/^

Ein Aufschwung mit Schwierigkeiten

5 'I » ',',v * «" i.
' > » "* s* *" ' "T-

Die Zeiträume muten fast biblisch an. 1349

wurde die jüdische Gemeinde St.Gallen im
Gefolge der Grossen Pest vernichtet, die
Mitglieder gefangen und verbrannt. In den
folgenden Jahrhunderten blieb die Aufnahme
von Juden sehr begrenzt, das verbriefte Wohnrecht innerhalb
der Stadtgrenze wurde ihnen konsequent verweigert. 1863,
mehr als 500 Jahre nach dem schrecklichen Pogrom, kam es

zur Neugründung der Gemeinde. Die Bevölkerungszahl stieg
rasch an: 1870 zählte man 138 Israeliten, 1900 bereits 419. Zum
damaligen Wirtschaftsaufschwung der Stadt trugen sie viel
bei, u.a. als Textil- und Stickereiunternehmer.

von Peter Müller

1860 reichten die im Kanton StGallen wohnenden Israeliten
beim Grossen Rat ein Gesuch um die Erteilung des

Niederlassungsrechtes ein. Von den 26 Unterzeichnern stammten
zehn aus Hohenems, zwei aus New York, einer aus Triest, die
restlichen aus Deutschland. Die Eingabe hatte Erfolg. Am 28.

März 1863 erliess der Grosse Rat das «Gesetz über den
Handelsverkehr, den Aufenthalt und die Niederlassung der
Israeliten». Gestützt auf dieses Gesetz erteilte die Stadt StGallen
27 Israeliten die Niederlassungsbewilligung. Nach der
Annahme der eidgenössischen Volksabstimmung vom 14. Januar

1866 über die Gleichstellung der Juden bald darauf auch ihre

Einbürgerung möglich. Erster St.G aller Ortsbürger wurde
1876 der Textilunternehmer Adolf Burgauer.

Die Wiedererrichtung der jüdischen Gemeinde wurde am
17. September 1863 an einer Versammlung im Hotel Hecht
beschlossen. Als Synagoge diente zunächst ein Mietlokal im
Hinterhof des Hauses «Zum Stein» am Bohl. 1881 wurde die
Synagoge an der Frongartenstrasse eingeweiht. Im Gefolge der
Emanzipation, der Öffnung der Gesellschaft, des Handels und
der Entwicklung der Stickerei- und Textilindustrie erlebten
die Juden in der Stadt St.Gallen einen allgemeinen sozialen
Aufstieg. Die Bevölkerungszahl stieg an: 1870 betrug sie 138,

1900 bereits 419. Mit der um 1900 beginnenden Einwanderung

aus Osteuropa, wo vor allem in Polen und Russland
systematische Judenverfolgungen betrieben wurden, erreichte
man Rekordzahlen: 1910 zählte man in der Stadt 769 Israeliten,

im Kanton 955,1920 kam man auf 1017 bzw. 1131. In der
sozialen Schichtung überwogen die kaufmännischen,
kleinindustriellen und freien Berufe, wobei die Ostjuden mehr das

Gepräge kleinbürgerlichen Erwerbs behielten.
Erzählen liesse sich über diese Zeit viel. Wir wollen drei

Kapitel herausgreifen: die Geschichte des jüdischen Friedhofs
im Hagenbuch, die Krawalle beim «Tigerhof» und den Streit
um das Schächten.

Ein eigener Friedhof

Mit dem Betlokal im Hinterhof des Hauses
«Zum Stein» am Bohl war es nicht getan: Die
jüdische Gemeinde brauchte auch einen

Friedhof. Nur dort, wo man seine Toten begraben kann, ist
man wirklich daheim. Die Behörden boten der jüdischen
Gemeinde ein Stück Land an der Speicherstrasse an, das sich
aber als ungeeignet erwies. In der späteren Diskussion tauchten

ein Grundstück im Feldli und zwei Grundstücke an der
St.Leonhardstrasse auf. Gekauft wurde schliesslich eines im
im Hagenbuch zu StFiden. Der Kaufvertrag wurde dem
Regierungsrat und der Gemeinde Tablat zur Sanktionierung
vorgelegt.

Eingeweiht wurde der Friedhof am 2. März 1869 mit der
Beerdigung eines Mädchen, laut der Bestattungsanzeige im
«StGaller Tagblatt» das 11 Jahre, 6 Monate und 14 Tage alte
Töchterlein des Herrn Berthold Burgauer, Kaufmann, von
Hohenems, wohnhaft zum Schaf an der Spisergasse Nr. 19». Trotz
des schlechten Wetters folgte dem Sarg von der Altstadt nach
St.Fiden eine grosse Menschenmenge. Als Gäste hatte die
jüdische Gemeinde den Regierungsrat, die Geistlichkeit beider
christlichen Konfessionen von StGallen und StFiden sowie
deren Gemeinderat und den Verwaltungsrat der Stadt StGallen

eingeladen. Die Trauerrede von Rabbiner Dr. Hermann
Engelbert machte sichtlich Eindruck «Mit der Einsenkung
dieser Leiche im StG allischen Boden ist die Ansiedlung der
Israeliten in unserer Stadt zu einer dauerhaften und bleibenden

geworden», brachte der Geistliche die Bedeutung des
Ereignisses auf den Punkt. Viele fühlten sich an das Alte Testament

erinnert, wo Abraham im Lande Kanaan den Hetithern
eine Höhle abkauft, um dort seine Frau Sara zu begraben:
«Fremder und Halbbürger bin ich unter euch. Gebt mir ein
Grab bei euch als Eigentum, damit ich meine Tote hinaus-
bringen und begraben kann» (Gen. 23,4).

Bereits 1873 sah die jüdische Gemeinde die Zukunft des

Friedhofs gefährdet: Mit der städtischen Beerdigungsverordnung

vom 24. August 1873 sollte die Benützung eines
gemeinsamen Friedhofes für alle Stadtbewohner eingeführt
werden (1876 als Friedhof Feldli eröffnet). Man wurde sofort
bei den Gemeindebehörden vorstellig und erreichte, dass

man die Garantie erhielt, den Friedhof im Hagenbuch so lange

benutzen zu können, bis er in seinem jetzigen Umfang mit
Gräbern angefüllt sei. Drei Jahre später kam es noch schlimmer:

Der Grosse Rat verfügte die Schliessung des Friedhofs.
Anstösser hatten behauptet, dass bei der zunehmenden Uber-
bauung des Gebietes vom Friedhof eine gesundheitsschädigende

Wirkung ausgehe. Abwegig war das grundsätzlich
nicht. Wenn eine Stadt im 19. Jahrhundert ihren Friedhof an
die Peripherie verlegte, begründete sie das meist mit
gesundheitspolitischen und hygienischen Überlegungen. Die jüdische

Gemeinde legte beim Regierungsrat Rekurs ein und
erreichte die Zurücknahme der Schliessung. Wichtige Dienste

»4 £•l&j®r - Pr - jgy V

April 1997

KSEEBSH



leistete ihr dabei ein Gutachten, das sie beim Zürcher
Geologieprofessor Albert Heim hatte anfertigen lassen. Der Gelehrte

kam darin zum Schluss, dass die Befürchtungen der An-
stösser völlig unbegründet seien.

1913 eröffnete die jüdische Gemeinde an der Kesselhal-
denstrasse einen neuen Friedhof, der grösser war und auch
Platz für eine Abdankungshalle bot. Die Anlage im Hagenbuch

wurde geschlossen, aber nicht geräumt: Von der Bibel
abgeleitete, jüdische Tradition will es, dass israelitische Friedhöfe,

wenn immer möglich, nicht aufgehoben werden. Heute
liegt der alte Judenfriedhof zwischen den Wohnhäusern der
Hagenbuch-, Rappenstein- und Falkensteinstrasse wie eine
Oase. Den Strassenverkehr und die Glocken der Evangelischen

Kirche Grossacker hörte man wie aus weiter Ferne. Ein
Besuch lohnt sich. Der kleine Park ist nicht nur ein Stück fast

vergessener StGaller Geschichte. Die Inschriften auf den
Grabsteinen erzählen von der Geschichte eines ganzen
Volkes: New York, Odessa, Alexandrow, Mühlhausen, Endingen...

Krawall beim «Tigerhof»

Hunderte von Leuten, die sich vor dem Geschäftshaus eines
jüdischen Kaufmanns zusammenrotten; randalierende
Metzgersburschen, die in das Gebäude eindringen; Plünderungen
und Verwüstungen durch eine johlende Menge - Ein
Regierungsrat, der mit Steinen beworfen und niedergebrüllt wird,
als er die Leute besänftigen will - Militär, das den Platz vor
dem Gebäude räumt. Die wüsten Szenen erinnern an die
Judenpogrome des Spätmittelalters, abgespielt haben sie sich

aber im Juni 1883. Ort des Geschehens war der «Tigerhof» an
der Müller-Friedbergstrasse in St.Gallen. Hier besass der deutsche

Kaufmann Louis Bamberger seit kurzem ein
«Abzahlungsgeschäft», eine Art Warenhaus, das die Arbeiterschaft
mit günstigen Waren belieferte.

Auslöser der Krawalle war ein Artikel Bambergers im
St.Galler «Stadtanzeiger» über die Landesausstellung in
Zürich. Er fand für die Ausstellung wenig lobende Worte und
strich dafür die Überlegenheit Deutschlands hervor. Die
Verhältnisse in der Schweiz kritisierte er scharf. Die
Arbeiterwohnungen verglich er z.B. mit Pferdeställen, die an der
Ausstellung präsentierte Maschinenhalle bezeichnete er als
«Grabstätten des Kleinhandels». Besonders unglücklich war
die Gleichsetzung «Kaufmann gleich Ausbeuter»: Bambergers
eigenes «Abzahlungsgeschäft» stellte zeitweise nämlich mehr
Pfändungen aus als die ganze Stadt St.G allen.

Die Reaktionen liessen nicht lange auf sich warten. Am 16.

Juni veröffentlichte das «St.Galler Tagblatt» einen Leserbrief,
der bereits erste antisemitische Äusserungen enthielt und dazu

aufforderte, dem Kaufmann «eine Summe in währschafter
Handmünze heimzuzahlen». Zwei Tage später kam es vor
dem «Tigerhof» zum ersten Auflauf. Rund 300 Leute versammelten

sich, um Bamberger mit Pfannendeckeln und andern
Lärminstrumenten eine «Katzenmusik» darzubringen. Am
folgenden Tag, einem Montag, ermunterte in der «Ostschweiz»
eine Stimme «aus dem Publikum» zu weiteren Taten, die denn
auch gleich folgten: Am Dienstag- und Mittwochabend kam
es zu den oben beschriebenen Ausschreitungen, denen die
Behörden mit dem Aufmarsch mehrerer Kompanien Infanterie

und Kavallerie Herr wurden. Weitere Aufläufe wurden an
den folgenden zwei Abenden im Keim erstickt.

April 1997

KSCEESH



Links: Legende: In den «Hinteren Lauben», der Verbindung zwischen Markt- und Neugasse, lebten während des späten Mittelalters die Juden von St.Gallen.
Rechts: Grabstein des ersten Rabbiners in St. Gallen Dr. Herman Engelbert

Leute von der Strasse? Arbeiter und Kleinbürger?
Wirtschaftlich Benachteiligte? Randalierer? Nicht nur: Zwei Jahre
später stellte sich heraus, dass der Tablater Bezirksammann
Albert Walliser-von Streng bei den Krawallen der
Hauptdrahtzieher gewesen war. Die Aufrufe zu Tätlichkeiten in der
«Ostschweiz» und im Zürcher «Weinländer» waren von ihm
geschrieben bzw. inspiriert worden. Acht Monate vor dem
Krawall hatte der «Weinländer» im Zusammenhang mit der
Aushebung eines Bordells auf dem «Lindenhügel» in St.Fiden

von Sex-Orgien berichtet, die angeblich bei der Jugend begüterter

jüdischer Kaufleute gang und gäbe waren. Auch dieser

anonyme Artikel, sah man nun, stammte vom Bezirksammann.

Er war mit dem Fall als Untersuchungsrichter betraut
gewesen... Dass vor allem Leute aus dem Bezirk Tablat zum
«Tigerhof» geströmt waren, hatte man schon während den
Krawallen selbst festgestellt. Zur Rechenschaft fordern konnte

man Walliser allerdings nicht mehr: Der Führer der
Christlich-Sozialen war mit seiner Geliebten und einer halben Million

Franken Schulden durchgebrannt.
Und Louis Bamberger? Er gab sein Geschäft schon wenige

Monate nach den Krawallen auf. Am 21. September gab er
in Inseraten die Räumung seines Lager bekannt.

Schächten - Eine Tierquälerei?

Im Judentum wird ein Tier nicht geschlachtet, sondern ge-
schächtet: Mit einem Halsschnitt werden Schlagadern,
Luftröhre und Speiseröhre durchtrennt, was zu rascher
Besinnungslosigkeit und völligem Ausbluten führt. Das Verfahren
führte im 19. und 20. Jahrhundert immer wieder zu Diskussionen

und Streitereien, auch in der Stadt St.Gallen. «Ist
Schächten Tierquälerei?» lautete die Frage. Unterschwellig
war dabei oft Antisemitismus im Spiel. Gegner und
Befürworter überboten einander mit Fachgutachten.

In der Stadt St.Gallen führten Anfeindungen durch die
einheimischen Metzger bereits 1866 dazu, dass der Gemein-
derat das Verfahren verbot. Die jüdische Gemeinde wehrte
sich und erhielt Unterstützung vom St.G aller Regierungsrat,
der den Gemeinderat im Juni 1867 anwies, das Verbot
rückgängig zu machen. In den Zeitungen wurden diese Vorgänge
eifrig besprochen. Auch Rabbiner Dr. Hermann Engelbert
meldete sich zu Wort und veröffentlichte im «St.G aller
Tagblatt» eine Artikelserie, in welcher er sich gegen den Vorwurf
verwahrte, Schächten sei eine Tierquälerei. Er betonte z.B.,

dass das alte Testament dazu verpflichte, die Tiere als
«Geschöpfe Gottes» zu achten. An die Adresse der Gegner stellte
er die Frage, warum sie nichts gegen Hetz- und Treibjagden
oder die z.T. schrecklichen Zustände in den städtischen
Schlachthäusern unternähmen.

1874 verbot der Gemeinderat das Verfahren erneut und
bekam diesmal vom Regierungsrat Rückendeckung. Die jüdische

Gemeinde wandte sich darauf an den Bundesrat, der ihr
Recht gab und die St.Galler Regierung anwies, den Beschluss

April 1997

SailEJBH



zurückzunehmen. Die Sache ging an den
Grossen Rat, der sich im November 1876
dem Antrag des Regierungsrates anschloss.
Rabbiner Engelbert hatte sich auch diesmal
wieder publizistisch in den Streit
eingeschaltet und eine «Denkschrift» veröffentlicht.

Wie schon in den «Tagblatt»-Artikeln
argumentierte er darin nicht nur tiermedizinisch

und physiologisch, sondern auch
ethisch und philosophisch. Grosse Bedeutung

mass er z.B. dem religiös-rituellen
Aspekt des Schächtens zu: «Durch das

Schächtgebot ist das Töten des Tieres zu
einem religiösen Akt gemacht und schon
dadurch der Sphäre der Rohheit enthoben».
Wer ein Tier schlachtet, sollte es als
Gegenüber ernst nehmen, als Teil des Lebens,
Teil der Schöpfung.

In den 1890er Jahren gab das Schächten
in der Stadt St.Gallen noch einmal viel zu
reden. Am 20. August 1893 nahm das Schweizer

Stimmvolk mit 1911527 gegen 1271101

Stimmen eine Volksinitiative an, welche ein
Verbot des Verfahrens verlangte. Gegen die
Initiative hatte sich nicht nur die
Bundesversammlung ausgesprochen. Auch der
Kanton St.Gallen lehnte sie mit einem
Stimmenverhältnis von 3:2 ab. Beigetragen hatten

zu diesem Ergebnis nicht zuletzt die Bemühungen eines
Initiativkomitees, dem neben Vertretern der jüdischen
Gemeinde StGallen u.a. vier Regierungsräte und der katholische
Pfarrektor angehörten. Rabbiner Dr. Hermann Engelbert hatte

sogar den StGallischen Tierschutzverein auf seine Seite
ziehen können. Der Zentralvorstand der deutschschweizer
Tierschutzvereine, der die Initiative lanciert hatte, verübelte
dies dem Verein recht.

Bibliografie:
Lothar Rotschild, Im Strom der Zeit, Hundert Jahre Israelitische

Gemeinde StGallen 1865-1963, StGallen 1965
Hermann Schmelzer, Zur Geschichte der Israelitischen
Gemeinde St.Gallen, in: Gallusstadt 1981, 69-81.

Schächten:
Die rituelle Schlachtung reiner Tiere

Das Judentum ist äusserst tierfreundlich. Es

hat niemals Tiere als Götter verehren lassen
wie die alten Ägypter noch hat es je Tierhetzen

zu einem Spektakel gemacht wie die
alten Römer. Stierkämpfe, Hahnenkämpfe,
selbst die Jagd als Vergnügen sind dem
Judentum fremd. Im jüdischen Glauben ist es
dem Menschen nur dann erlaubt, Tere zu
töten, wenn es zum Zweck der notwendigen
Ernährung gilt. Jede unnütze Terquälerei ist
verboten. Zudem besteht das Gebot, jedem
leidenden Tier Hilfe zu leisten und auch dem
Esel des Feindes aufzuhelfen, der unter seiner

Last zusammenbricht.
Trotzdem besteht gegenüber dem Judentum

immer wieder das Vorurteil, es sei
tierfeindlich. Dafür verantwortlich gemacht wird
das Schächten, die rituelle Schlachtung reiner
Tiere (Schechita). Das Schächtverbot ist von
der Bundesverfassung zwar aus diskrimina-
torischen Gründen entfernt worden, im Ter-
schutzartikel aber noch immer verankert -
«ein Volksentscheid, den die Juden akzeptieren»,

wie Rabbiner Schmelzer sagt.
Gemäss jüdischem Religionsgesetz darf

nur der ausdrücklich zugelassene Schächter, der Schochet,
Schächten; nur reine, gesunde Tere dürfen geschächtet werden.

Durch einen in neuerer Zeit konstruierten Apparat hat man
die Möglichkeit, das Tier sekundenschnell in die notwendige
Rückenlage zu bringen, worauf es sofort geschächtet wird. Der
Schächtschnitt hat durch ein haarscharfes Messer, das nicht
schartig sein darf, in einem Zug zu erfolgen, sodass der Hals bis

zu den Nackenwirbeln durchtrennt ist. Das Durschschneiden
der Adern bewirkt eine augenblickliche Blutleere im Gehirn, die
als Betäubung wirkt: Die Schmerzunempfindlichkeit erfolgt
also erwiesenermassen gleichzeitig.

Quelle: «Jüdische Glaubenswelt» von Leo Hirsch; C.Bertels¬

mann Verlag, Gütersloh 1962
Hermann Bauer, StGallens alterJudenfriedhof,
in: Die Ostschweiz vom
31. Oktober 1980.

André Gunz, Bezirksammann
zog die Fäden, Antisemitismus

in der Ostschweiz, Der
«Judenkrawall» von 1885,

in: Ostschweizer AZ vom
9. Januar 1989. *vrj

April 1997

SaCEBSH

Aktuelle Debatte um die Rolle von Sidney
Dreifuss im «Fall Grüninger»
Hat Sidney Dreifuss - wie Christoph Blocher
es weismachen will - den Flüchtlingsretter
Paul Grüninger denunziert? In den Akten, die
im St.Galler Staatsarchiv zum Verfahren
gegen den Polizeihauptmann aufbewahrt werden,

spielt Dreifuss als Belastungszeuge eine

grosse Rolle. Am 13. März 1939
bekommt er in seiner Wohnung Besuch von
Landammann Valentin Keel und unterrichtet
ihn darüber, dass Grüninger im Verdacht stehe,

Einreisedaten manipuliert und Flüchtlingen

damit ein Bleiberecht verschafft zu
haben. Er habe, soll Dreifuss gesagt haben, in

den nachfolgenden Einvernahmen, Grüningers

Praxis «nur ungern» geduldet.
Allerdings: Jene Hinweise, die das Verfahren

gegen Grüninger in Gang setzten, kamen
nicht von Dreifuss - sondern aus einem
Spitzelbericht der Schweizerischen Bundespolizei

(Bupo) vom Januar 1939. Dreifuss ist also

nicht der Denunziant. Diese Meinung vertritt

auch Stefan Keller, der Autor des Buches
von «Grüningers Fall», auf welches Blocher
seine fragwürdige Behauptung abstützen
will. Dreifuss habe selber an der Rettung
illegal eingereister Flüchtlinge mitgewirkt und
1939 zugegeben, gemeinsam mit Grüninger
Eirîreisedaten gefälscht zu haben, sei also
«ein Komplize bei Grüningers Hilfsaktion
gewesen» (Keller).
«Ob er nicht damit einverstanden war, dass

man möglichst viele Juden hereinliess, ob er
die Flüchtlingshilfe vor Nachstellungen der
misstrauisch gewordenen Behörden schützen

wollte, oder ob es ihm um die eigene
Familie ging - wir werden es wohl nie erfahren»,

schreibt Rolf App im «St.Galler
Tagblatt» vom 20. März 1997.

Innenraum der Synagoge im Bleichen


	DIe jüdische Gemeinde St. Gallen 1863-1914

