
Zeitschrift: Saiten : Ostschweizer Kulturmagazin

Herausgeber: Verein Saiten

Band: 4 (1997)

Heft: 37

Artikel: Im Spannungsfeld zwischen zwei Kulturen : ein Gespräch mit Rabbiner
Schmelzer über die aktuelle Situation von Jüdinnen und Juden in St.
Gallen

Autor: Riklin, Adrian / Schmelzer, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-885757

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-885757
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Judentum ist eine Kultur der
Vielfalt - auch in der Schweiz.
Neben den orthodoxen Juden leben
hier auch liberal-traditionelle und
liberal-reformistisch ausgerichtete

Juden. Die meisten der 180

Mitglieder der Israelitischen Gemeinde

in St.Gallen zählen sich zu den
liberal-traditionellen Juden.
Orthodoxe Juden leben keine in
St.Gallen - dafür zahlreiche
Menschen jüdischer Herkunft auch
ausserhalb der Israelitischen
Gemeinde, die sich weitgehend
assimiliert haben. Erhebliche
Unterschiede bestehen zwischen den
alteingesessenen und neueingewanderten

Gruppen. Ein Gespräch mit Hermann Schmelzer, dem
Rabbiner der Israelitischen Gemeinde St.Gallen sowie Dozent
für Judaistik an der Universität St.Gallen.

Die Israelitische Gemeinde StGallen zählt heute etwa 180
Mitglieder. Die Mitgliederzahlen sind in den letzten Jahrzehnten stetig

gesunken. Besteht die Gefahr, dass die Israelitische Gemeinde

StGallen in einigen Jahrzehnten nur noch aus einer kleinen
Gruppe besteht?

Schmelzer: Rein demographisch gesehen: Ja. Aber wir sind
keine Hellseher: Es ist durchaus denkbar, dass in Zukunft
Jüdinnen und Juden aus dem In- und Ausland in St.G allen Wohnsitz

nehmen.

Die christlichen grossen Kirchen klagen seitJahren über immer
weniger Kirchgängerinnen. Viele junge Christen beteiligen sich
kaum bis überhaupt nicht mehr am kirchlichen Leben, einige
suchen Zuflucht in neuen Kirchen oder esoterischen Strömungen.

Wie sieht es bei den jungen Juden aus?

Bei Juden nicht-orthodoxer Provenienz ist der Besuch der
Synagoge eher bescheiden. Die Gründe sind mannigfaltig:
Viele jungen Juden haben keinen Zugang zur liturgischen
Sprache und empfinden den «Gottesdienst»
als nicht besonders «attraktiv». Mehrheitlich
aber bleiben sie der Gemeinde treu -
obwohl auch wir mit dem Phänomen des Austritts

aus der Gemeinde zu tun haben. Weder
in St.Gallen noch sonstwo in der Schweiz ist
mir allerdings eine Hinwendung junger
Juden zu esoterischen Strömungen bekannt.

Im
Spannungsfeld
zwischen zwei

Kulturen
Ein Gespräch mit Rabbiner

Schmelzer über die
aktuelle Situation von

Jüdinnen und Juden in StGallen

gen, bekommen sie in den staatlichen

Schulen an Feiertagen eine
Dispens.

Jüdische Kultur in StGallen tritt
ganz im Gegensatz etwa zu Zürich,
wo im Kreis 3 (Enge) orthodoxes
Judentum immer noch sehr präsent
ist, nur sehr unscheinbar in
Erscheinung. Wie lässt sich das
erklären?

In St.Gallen wohnen
verhältnismässig wenige Juden. Diese
wiederum sind weitgehend in der
Umwelt integriert und tragen
ihren Glauben nicht zur Schau.

Wie lässt sich in einer christlich geprägten
Umwelt, die kaum Rücksicht auf die jüdische
Kultur nimmt, die Pflege des jüdischen Glaubens

mit den hier vorherrschenden kulturellen

Bedingungen vereinbaren? Inwieweit nehmen

die staatlichen Schulen auf die Pflege des

Glaubens jüdischer Schülerinnen Rücksicht?
Wenn die religiöse Uberzeugung und der

nötige Wille vorhanden sind, kann jüdisches
Glaubensleben mit der Kultur der Umgebung

durchaus vereinbart werden. Wenn
jüdische Schülerinnen oder Schüler es verlan-

«Die humanitäre und
ethische Grundlage
des Juden- und des

Christentums ist eine
gemeinsame. Sie

stellt eine wichtige
Grundlage dafür
dar, dass wir im

humanitären Bereich
sowie im Bereich

der Menschenrechte
weitgehend zusammen

arbeiten können».

Die Tradition der stetigen schriftlichen Fortsetzung des Talmud
is tm 5. Jahrhundert abgebrochen worden. Liesse sich eine
Wiederaufnahme dieser Tradition vorstellen?

Die jüdische Theologie und das Religionsgesetz gründen
sich auf die Auslegung und Erläuterung des Grundtextes der
Hebräischen Bibel (Altes Testament). Diese kommentierende
Tätigkeit, die sowohl Auslegung wie auch Anpassung an die
jeweilige Umgebung ist, besteht kontinuierlich. Die Fragestellungen

und Probleme spiegeln sich in den Kommentaren und
Auslegungen des Bibeltextes.

Was bestehen ßr gegenseitige Kontakte zwischen jüdischen und
christlichen Seelsorgern?

Das Verhältnis in der Stadt mit den beiden christlichen
Kirchen ist gut, entkrampft und direkt. Die humanitäre und
ethische Grundlage beider Religionen ist eine gemeinsame.
Sie stellt eine wichtige Grundlage dafür dar, dass wir im
humanitären Bereich sowie im Bereich der Menschenrechte
weitgehend zusammenarbeiten können.

Trotzdem gibt es grundlegende Unterschiede. Wann im Alltag
treten ßr einen praktizierenden Juden Probleme auf?

Im Bereich der Feiertage, bei traditionel-
' j len Juden zudem im Bereich der Speisevorschriften.

Beide Probleme lassen sich jedoch
bei gutem Willen lösen.

Als Dozent ßr Judaistik an der Universität
sind sie ein wichtiger Vermittler jüdischer
Kultur, Geschichte und Religion. Was müsste
getan werden, damit Christen mehr Wissen
und weniger Vorurteile über das Judentum
haben?

Es ist sehr wünschenswert, dass im Ge-
schichts- und im Religionsunterricht
nichtjüdische Schülerinnen und Schüler mehr
über jüdische Religion und Geschichte
erfahren. Ebenso wichtig ist es, dass Jüdinnen
und Juden auch über christliche Religion im
weitesten und umfassenden Sinne
unterrichtet werden. Ich persönlich halte es für
wichtig, dass die jüdische Geschichte aus
jüdischer Sicht wie auch aufgrund von For-

April 1997

saajBSH



schungsergebnissen jüdischer Historiker
gezeigt wird. Nicht nur, aber dieser Aspekt
muss vordergründig sein - im Sinne einer
realistischen Selbstdarstellung des Judentums.

Was ßr einen Stellenwert nimmt die jüdisch-
christliche Arbeitsgemeinschaft ein?

Für die Arbeit der jüdisch-christlichen
Arbeitsgemeinschaft sollte ein viel grösseres
Interesse bestehen, als es bis heute vorhanden

ist. Die Vorträge und Anlässe werden
nur von wenigen besucht. Auffallend ist vor
allem, wie wenige Jugendliche daran
teilnehmen.

Inwieweit wird Jiddisch von Mitgliedern der
Israelitischen Gemeinde noch gesprochen?
Besteht die Gefahr, dass die jiddische Sprache
innerhalb desJudentums in SLGallen verloren
geht? Inwieweit lernen die jüdischen Kinder
noch Hebräisch?

In St.Gallen wird seit Jahrzehnten
überhaupt nicht mehr Jiddisch gesprochen. Einige

wenige ältere Jüdinnen und Juden verstehen

es noch. Was das Hebräisch betrifft: Da
es nur wenig Stunden für den Religionsunterricht gibt,
beschränkt sich die Unterweisung auf das Gebetsleben und
soweit es für die religiöse Praxis notwendig ist.

Inwieweit wirkt sich die derzeitige politische Diskussion um die
Rolle der Schweiz gegenüberJuden während des Zweiten
Weltkrieges im Gemeindeleben aus?

Sicher beschäftigt die Diskussion um die Rolle der Schweiz
während der Nazizeit viele Gemeindemitglieder - allerdings
mehr deren Köpfe als deren Gemüter. Die
Diskussionen innerhalb der Gemeinde sind
eher argumentativ, weniger emotional. Pro

und Contra, Licht- und Schattenseiten der
schweizerischen Rolle kommen gleicherweise

zu Worte.

Die christlich-jüdische
Arbeitsgemeinschaft in St.Gallen
Die Förderung des Dialogs zwischen Juden
und Christen, die Überwindung der
Judenfeindschaft sowie die Unterstützung für
einen gerechten Frieden im Nahen Osten -
darin bestehen die Ziele der christlich-jüdischen

Arbeitsgemeinschaft in der Schweiz,
welche 1946 gegründet wurde. Hierzu
veranstaltet der Verein Vorträge, Diskussionen,
Studientagungen, Liederabende, Dichterlesungen

und Filmvorführungen. In der
Schweiz gibt es gegenwärtig regionale Gruppen

im Aargau, in Basel, Bern, Biel, Locarno,
Solothurn, Zürich, in der Romandie und in

St.Gallen. in «Grundsätze und Perspektiven
für den Dialog zwischen Juden und
Christen» schreibt die Arbeitsgemeinschaft: «Ein

halbes Jahrhundert nach der Shoa, welche
die Folgen von Verachtung und Hass auf die

Spitze getrieben hat, 40 Jahre nach der
Neugründung des Staates Israel, in einer aus den

Fugen geratenen Welt, die nach Lebenssinn
sucht, schulden sich Christen und Juden
gegenseitig, ihre Überzeugungen offenzulegen»,

Zur Erneuerung des Appells der
Konferenz von Seelisberg (1947) lud die
Dialoggruppe Genf im Jahre 1989 Juden und Christen

zum Dialog ein, in welchem ein bis
heute verbindliches Zehn-Punkte-Programm
festgehalten wurde. Interessierte, die über
die Arbeit und Veranstaltungen der
christlichjüdischen Arbeitsgemeinschaft laufend
informiert werden wollen, melden sich bei
Pfarrer Roland Strässle, dem Präsidenten der

regionalen Gruppe St.Gallen: Pfarrer Roland
Strässle, Greithstrasse 10. 9000 St.Gallen

Wie stark engagiert sich die Israelitische
Gemeinde auch heute noch im ßrsorglichen
Bereich?

Die Gemeinde war ausserordentlich aktiv

und hat als Grenzkanton seit Österreichs
Anschluss (1938) viele jüdische Flüchtlinge
empfangen, aufgenommen und betreut. Eine
wichtige Rolle spielte zum Beispiel Sidney
Dreifuss, der Vater der heutigen Bundesrätin
Ruth Dreifuss. Dadurch dass Bund und Kanton

heute in Notfallsituationen soziale
Hilfeleistungen leisten, sind die fürsorglichen
Aktivitäten der Gemeinde bescheidener
geworden.

Herr Rabbiner; wir danken ßr das Gespräch!

«Es ist sehr wünschenswert,

dass sowohl
im Geschichts- als
auch im

Religionsunterricht nichtjüdische
Schülerinnen und
Schüler mehr über

jüdische Religion und
Geschichte erfahren.
Ebenso wichtig ist es,

dass Jüdinnen und
Juden auch über christ¬

liche Religion im
weitesten und umfassenden

Sinne
unterrichtet werden»

Interview: Adrian Riklin

Der Schabbat
«Freitag zur Nacht» - so beginnt ein jüdisches
Volkslied - »ist jeder Jud ein König! Das ganze
Stübele lacht, und die Menschen alle sind
fröhlich». Den Schabbat zu halten, keine Arbeit am
siebenten Tag zu tun noch tun zu lassen, ist ein
biblisches Gebot von bedeutender Wichtigkeit
- und nicht zuletzt eine soziale Einrichtung von
hohem Wert. Selbst wenn die jüdische Religion

der Menschheit weiter nichts gegeben hätte

als den wöchentlichen Ruhetag, so wäre ihre

Leistung schon sehr gross - eine Äusserung,

die in fast allen historischen, theologischen

und soziologischen Werken von
Nichtjuden wiederkehrt. Das Nichtstundürfen
ist dabei nicht als Zwang, sondern als Befreiung

gedacht. «Es lebt noch ein Funken der
Vollendungsstimmung von der Weltschöpfung
in diesem Tag, an welchem Gott ruhte»,
schreibt Leo Hirsch in seinem Buch «Jüdische
Glaubenswelt). «Man hat eine höhere Seele

am Schabbat, der Schabbat ist von der Art der
zukünftigen Welt, ja, er ist die Quelle der
kommenden Welt. Man hat gewissermassen
einen neuen Menschen angezogen, wenn man
vor Einbruch der Dunkelheit zum Beten geht.

Nun ist der Tisch gedeckt, vordem Platz des Hausherrn sind
die beiden braunglänzenden Schabbatbrote unter einem samtenen,

goldbestickten Deckcken verborgen, daneben strahlt der

grosse Weinbecher, und mitten auf dem Tische stehen die
Leuchter mit den Schabbatkerzen. Mit dem Licht ist der
Schabbat eingetreten, mit dem Segen hat die Frau ihn willkommen

geheissen».
«Am Freitagabend geht man aus der Synagoge heim, ohne

sich aufhalten zu lassen. Gut Schabbat, grüsst man einander, und
das klingt wie: Nun ist es mir und sei es auch
dir eine Freude, da zu sein!» (Hirsch).

Tags darauf spricht man das Abendgebet
so spät es nur angeht, um den Schabbat so
lange wie möglich zu behalten. «Es ist eine bis

zum Jubel anschwellende Freude, dass es
noch Schabbat ist über die ganze Welt, und
eine bis zum Übertäubenmüssen wachsende
Beklommenheit, dass der Schabbat sich zum
Abschied anschickt», schreibt Hirsch.

Dem Schabbat-Ausgangsgebet schliesst
sich «Hawdala» an. In dieser Zeremonie probt
man an den Empfindungen eines Sinns nach

dem andern die Schiedlichkeit. Das Geheimnis
der Hawdala besteht nach kabbalistischer
Auffassung «in der Abscheidung der Schalen»,
die in der Welt der Fertigung die Heiligkeit
durchdringen». Es folgt ein ein zuversichtliches

Lied mit dem Beginn «Der scheidet zwi-
schem Heiligem und Profanem». Die Woche
hat begonnen. Man wünscht einander: Gut
Woch! Und dankt mit dem steigernden
Gegenwunsch: Gut Woch! Gut Jahr!

Quelle: «Jüdische Glaubenswelt» von Leo
Hirsch; C.Bertelsmann Verlag, Gütersloh 1962

April 1997


	Im Spannungsfeld zwischen zwei Kulturen : ein Gespräch mit Rabbiner Schmelzer über die aktuelle Situation von Jüdinnen und Juden in St. Gallen

