
Zeitschrift: Revue vaudoise de généalogie et d'histoire des familles

Herausgeber: Cercle vaudois de généalogie

Band: 35 (2022)

Artikel: L'appartenance et l'identité familiale

Autor: Piret, Bertrand

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1085121

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1085121
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'appartenance et l'identité familiale

Bertrand Piret

En quoi la famille contribue-t-elle à forger pour tout
un chacun un sentiment d'appartenance et d'identité La

réponse paraît aller de soi. C'est bien le nom de famille

qui fournit le nom gravé sur la carte d'identité et le

premier groupe auquel l'enfant se sent appartenir est bien
entendu la famille. Il convient toutefois de s'interroger sur
ces évidences premières. Les familles ne constituent plus
depuis longtemps un bloc monolithique qu'on pouvait
définir à partir d'une ascendance incarnée par un pater
familias. La multiplication des séparations, des recompositions,

la diversification des modalités d'union, dont les

unions homosexuelles, les nouvelles possibilités légales de

choix de son patronyme sont quelques-uns des facteurs

qui complexifient les notions d'appartenance et d'identité
et rendent plus aléatoire leur expérience vécue.

Devant cette complexité et cette diversification des

modalités pratiques de la constitution des familles, il est

difficile de tenir un discours général. Il faudrait entrer
dans le détail de chaque cas particulier pour examiner

précisément les enjeux qu'il pose en pratique du point
de vue de ces deux notions d'appartenance et d'identité:

comment ces expériences sont-elles vécues et que
représentent-elles pour les enfants issus de couples recomposés,

de couples monoparentaux, de couples homopa-
rentaux, où lorsqu'ils sont le fruit de techniques modernes
de procréation assistée, certains pouvant avoir jusqu'à

quatre ou cinq « origines parentales » différentes : un père/

parent biologique (un don de sperme), un père/parent
social adoptif, une donneuse d'ovule, une mère porteuse
(location d'utérus), une mère/un deuxième parent social

adoptif...

À défaut de pouvoir entrer dans le détail de ces
considérations, il est possible de prendre du recul vis-à-vis
des fausses évidences portées par les notions d'appartenance

et d'identité, pour en proposer des acceptions plus
ouvertes et plus critiques et sans doute plus adaptées à

l'analyse des situations sociologiques contemporaines.
Nous proposerons pour chacune de ces notions deux
manières de les envisager à partir des enseignements fournis

par l'expérience de la psychanalyse et la théorie qui
peut en être faite, et par un certain nombre de travaux
d'anthropologie1.

Qu'est-ce que l'identité?

Avant de tenter de définir ce qui pourrait relever d'une
identité familiale, il convient de distinguer de manière
générale deux acceptions fort différentes de la notion
d'identité. On peut poser qu'il existe deux types d'identité
ou deux acceptions de ce concept qui relèvent de registres
très différents.

L'identité imaginaire

La première conception fait de l'identité la somme d'un
certain nombre de traits et de caractéristiques qui se sont
mis en place au cours de l'enfance et de l'adolescence pour
aboutir à une sorte de sommation qui constitue l'identité
de l'adulte. Elle est encore susceptible d'évolution et de

changements. C'est une définition très floue et il est bien

1 Lévi-Strauss, Claude (dir.), L'identité [séminaire sur], Paris: Grasset et
Fasquelle (réédition, coll. Quadrige), 1977.

21



Revue vaudoise de généalogie et d'histoire des familles - 2022

difficile d'aller plus loin que cette désignation d'une
sommation de traits. Car il n'est ni possible de résumer ni de

lister de manière exhaustive les traits qui vont constituer
cette identité. Il s'agit de notions aussi hétéroclites que
le nom, le genre, l'orientation sexuelle, la nationalité,
la couleur de la peau, l'origine, la religion, la culture,
le style du corps, la démarche, les cheveux, les yeux, la

voix, la langue, le métier, les goûts alimentaires, le choix
de certaines pratiques sportives, la couleur politique, etc.
La liste est interminable et le contenu de la somme des

traits qui constituent l'identité est inépuisable.

Certains éléments ont évidemment acquis à certaines

périodes de l'histoire et dans certaines cultures un poids
tout particulier. L'identité administrative par exemple

repose sur les critères qu'on trouve sur la carte d'identité

: nom, prénoms, date de naissance, lieu de naissance,

sexe... Comme on le sait, en dehors de la date et du lieu
de naissance, tout est désormais modifiable sur cette carte
d'identité. On peut y modifier son nom, ses prénoms et

son sexe... Ces révolutions sociales contribuent à affaiblir

et à déconnecter le lien traditionnellement fort entre
l'identité et le nom. Ce lien, dans nos contrées, continue
à rester fort lorsque le nom est célèbre ou signale

l'appartenance à la noblesse ou à l'aristocratie. De la même

manière, dans d'autres cultures, encore nombreuses, le

nom renvoie immédiatement à l'identité du groupe, du
clan, de la lignée ou de la tribu et emporte avec lui une
somme de traits réputés communs à tous les membres du

groupe. La dispersion géographique des familles contribue

également à la perte de ce lien entre le nom patronymique

et la référence au groupe. Lorsque dans un même
endroit, plusieurs générations vivent ensemble depuis des

siècles, le nom qui se transmet en ligne paternelle
renvoie à la représentation d'une famille élargie et repérable
dans les générations précédentes. A l'inverse, lorsque les

familles sont dispersées comme c'est le cas depuis presque
un siècle en raison des mobilités imposées ou favorisées

par les études et le travail, les petites unités familiales

« nucléaires » se retrouvent noyées dans un certain

anonymat que viennent seulement rompre de temps à autre
les réunions familiales, telles les «cousinades». On peut
observer une semblable dispersion des morts d'une même
famille enterrés dans des endroits très éloignés des uns des

autres au fil des générations et des exils des descendants.

Il en résulte que le cimetière ne constitue plus un lieu de

ressourcement de l'identité familiale.

Cependant, cet affaiblissement du lien identitaire
basé sur le nom patronymique, s'il a des racines sociologiques,

ne fait que rejoindre une précarité essentielle et
fondamentale de la notion même d'identité. Quelles que
soient l'époque ou la culture, on pourra toujours trouver
le témoignage de tel ou tel membre du groupe qui ne se

satisfait pas de cette définition identitaire au groupe par
le nom et qui revendique une différence et une singularité
qui lui soit propre, ou une appartenance et une identité
mélangées. Cela provient du fait signalé plus haut qu'il est

impossible de faire la liste exhaustive des traits qui vont
déterminer une fois pour toutes et de manière définitive
mon identité. L'identité qui repose sur une sommation
de traits est par définition incomplète, provisoire, exposée

aux changements... Certains refusent cet inconfort et
rêvent d'une identité forte, définitive et close.

Une certaine orientation de la névrose (sous forme de

repli narcissique par exemple), comme une certaine
perversion du discours social (au sens où il entretient un
mensonge complice), véhicule ainsi l'idée que cette identité

non seulement peut être définie, mais peut se caractériser

par son homogénéité, sa stabilité et sa permanence.
C'est un fantasme. Mais c'est un fantasme dangereux.
Les dérives, au niveau du psychisme, comme au niveau
d'une société, sont dramatiques. En effet, comme il est

impossible de se rassurer sur son identité à partir d'une
liste finie de traits qui la définiraient et la constitueraient,
celui qui veut croire à son identité stable et close est

obligé de recourir à un artifice : c'est dans l'opposition à

un autre, à un autre groupe caractérisé par au moins un

22



L'appartenance et l'identité familiale

trait identitaire différent, qu'il va fortifier son sentiment
identitaire. Pour me sentir pleinement assuré de mon
identité, je dois confirmer à chaque instant que le groupe
auquel j'appartiens est homogène au regard du trait qui
nous rassemble et je dois donc veiller à ce qu'aucun intrus
ne vienne gâcher cette belle homogénéité. C'est pourquoi
la recherche forcenée d'une certitude identitaire ne peut
que mener à la fabrication d'un ennemi à exclure, voire
à détruire. On reconnaîtra ici la structure de tous les

discours dits « identitaires », qui ne peuvent faire autrement

que de s'appuyer sur l'exclusion de 1'«autre», quel qu'il
soit (il varie en fonction des époques et des lieux).

C'est sans doute aussi la raison pour laquelle la notion
d'identité a si mauvaise presse en psychanalyse. On la considère

au mieux comme une illusion, un mirage, au pire
comme une aliénation frisant la paranoïa. On recommande
de s'en tenir à la notion d'identification, qui elle est parfaitement

intelligible dans le registre de la psychanalyse. En effet,

l'identification est le mécanisme par lequel je m'identifie et
donc je me construis en empruntant à quelques autres que
j'investis particulièrement un certain nombre de traits. J'ai
parfois conscience de ce que j'ai emprunté à l'autre, mais il
m'arrive aussi au décours d'une expérience, parfois douloureuse,

de découvrir des identifications cachées, restées jusque-
là inconscientes, et qui étaient à la source de comportements
aberrants ou de répétition d'échecs.

Il est vrai que cette conception de l'identité renvoie à

l'image et à l'imaginaire. Elle relève de ce que la psychanalyse

appelle depuis Freud le Moi et qu'il faut rigoureusement

distinguer, depuis Lacan, du Sujet. Le Moi, c'est

une sorte de surface sur laquelle miroitent des insignes qui
vont représenter son identité dans le regard de l'autre. On
revient à l'impossibilité logique de tout à l'heure de lister
de manière exhaustive les insignes qui vont représenter
le Moi auprès des autres. Je ne peux épuiser la définition
de mon Moi dans aucun ensemble de contenus, quels

que soient mes efforts de description et d'introspection.
Le Moi est donc avant tout une surface réfléchissante

aliénante. C'est l'image dans laquelle j'essaie de me reconnaître

et de me faire reconnaître mais dont j'éprouve
immanquablement la vanité. Car il y a toujours dans cet
effort de me constituer dans une image qui me représente,

quelque chose qui manque, quelque chose qui échappe à

cette peinture que j'aimerais globale et complète. Cette

représentation n'est jamais tout à fait satisfaisante, il y
manque toujours un trait qui me spécifierait vraiment. Ce

n'est pas pour rien qu'on appelle en peinture « vanités » ces

tentatives de représentations de la vacuité et de la mort, à

partir du xvne siècle. Première tentative, peut-être, dans

l'art de représenter l'irreprésentable.

L'aliénation est ici de structure. Ce n'est pas un
accident, elle est inévitable. Je ne peux pas faire autrement

que d'être pris dans cette image leurrante de moi-même.
C'est seulement à ce prix que la vie sociale et sentimentale

est possible. Il n'y a donc pas à dénigrer cet imaginaire-
là qui est ce qui nous permet de vivre au quotidien. Par

contre, cette aliénation peut devenir pathologique si la

dimension d'incomplétude, de vanité, n'est pas assumée

par le sujet et qu'elle est refoulée ou forclose. Ce qui
donnera névroses, pathologies narcissiques et psychoses.

L'identité symbolique

En opposition à cette structure imaginaire du Moi,
découle la deuxième acception que l'on peut donner à la

notion d'identité. C'est l'identité au sens de la singularité
irréductible. C'est ce qui manquait tout à l'heure à mon
identité imaginaire pour me spécifier comme tel, tel que
je suis et pas un autre. C'est une acception qui dérive de

la logique, de l'identité au sens mathématique du terme
où l'on peut dire que a a. C'est l'identité au sens du

principe d'identité, au sens d'un absolu qui me fait dire

que, comme a a, je je, au sens où il n'y a qu'un seul

sujet à être ce je-là, ce sujet qui parle et pas un autre.

Contrairement à l'identité imaginaire du Moi,
représentée par les multiples insignes qu'on peut énumérer,

23



Revue vaudoise de généalogie et d'histoire des familles - 2022

cette identité qu'on peut dire symbolique, cette affirmation

du principe d'identité, échappe à toute représentation.

Cela peut paraître paradoxal — mais il est facile de le

confirmer par l'expérience - ce qui me spécifie en propre,
ce qui fait ma singularité la plus ultime, c'est aussi ce qui
échappe à toute représentation et ce qui reste toujours
au-delà de ce que je peux en dire. Mon identité en tant
que sujet de l'inconscient est de l'ordre de l'insaisissable.

Mais là encore, bien qu'elle soit insaisissable et son
contenu impossible à décrire, cette identité-là, comme
fondement de ma subjectivité, est tout aussi indispensable

que l'autre.

Elle ne correspond pas à l'image que me renvoie l'autre,

mon semblable, mais elle renvoie au principe même de

ce qui fait garantie pour la parole. Dans son séminaire

sur les psychoses, Lacan épingle cette fonction sous la
forme de la nécessité qu'il y ait quelque chose qui ne

trompe pas2. En effet, dit-il, pour que le jeu de la parole
puisse fonctionner normalement, c'est-à-dire dans un
jeu toujours incertain entre la vérité, le mensonge et la

tromperie, il est logiquement nécessaire de postuler une
instance qui ne trompe pas, à partir de laquelle il est

possible de déterminer ce qui est vrai et ce qui est faux, ce

qui existe et ce qui n'existe pas. Nous avons besoin de ce

principe d'identité qui garantisse la vérité de la réalité et
sa permanence. Lacan rappelle que, dans la majorité des

civilisations, et par exemple chez les Grecs anciens comme
chez Aristo te, cette instance réside dans les deux. Ce qui
garantit la vérité de la réalité, sa stabilité, sa permanence
et son existence, c'est le retour immuable toujours à la

même place des constellations dans le ciel.

Dans notre culture de tradition judéo-chrétienne, cette

garantie réside ailleurs. C'est ce que Descartes a repris
sous la rubrique du dieu non trompeur. C'est un Dieu

2 Lacan, Jacques (1955-1956), Les psychoses. Séminaire, livre III, Paris : Seuil,
1981.

qui s'annonce par le verbe en affirmant: «je suis ce que
je suis» ou «je suis celui qui est».

L'être humain se construit à partir de ces deux types
d'identité. L'identité imaginaire, son Moi, qui va constituer

sa personnalité psychologique et sa personne sociale

et son identité singulière, insaisissable, mais indispensable
toutefois pour asseoir l'assurance que la réalité existe en
vérité et qu'il existe un lieu garant du fonctionnement de

la parole (et que je suis celui que je suis...).

On peut repérer cliniquement des situations où cette

garantie n'est pas en place. A l'extrême, c'est la psychose
où l'on observe que rien n'arrête le défilé des signifiants
et des questions posées répétitivement à l'autre, comme
à la recherche de quelque chose qui viendrait garantir
enfin que les mots ont un sens et ne sont pas totalement
arbitraires. Dans ces situations cliniques d'ailleurs, on
retrouve fréquemment ce que la psychiatrie appelle un
délire de filiation (conviction d'une origine prestigieuse
cachée) qui pointe bien l'incertitude foncière quant à

l'identité.

De vives discussions ont actuellement lieu parmi les

psychanalystes à propos de cette question. Certains

pensent que certaines conditions sociales et culturelles,
la perversion du langage dominant, sont susceptibles de

mettre en défaut cette garantie de la parole et d'induire
chez les sujets des modifications dans leur rapport à la

parole au point de brouiller la distinction de principe
entre le vrai et le faux. Dans cette hypothèse, réalité

et fiction, mensonge et vérité viendraient se mettre en

équivalence, sur le modèle des fake news, des boniments,
du bullshit, que des personnages publics comme Trump
mettent désormais en avant. L'hypothèse est que le

langage en lui-même pourrait perdre sa valeur de vérité et de

créativité. C'est ce que George Orwell a pu imaginer dans

ses romans comme 1984, mais aussi ce que Klemperer a

décrit à propos de la perversion du langage induit par le

nazisme dans son livre L TI, la langue du IIIe Reich.

24



L'appartenance et l'identité familiale

À l'opposé, d'autres psychanalystes pensent que cette
crainte n'est pas fondée et que l'homme, par la structure
même du langage humain, est soumis à ce tiers garant
de la vérité et du fonctionnement de la parole, qu'il le

veuille ou non. Sauf pathologie grave, l'être humain ne

pourrait faire autrement que d'être soumis à cette identité

symbolique qui lui échappe, qui échappe à toute
représentation, dont il peut certes tenter de refouler ou
de dénier les effets mais pas s'abstraire en tant que sujet.

Je ne trancherai pas dans ce débat difficile qui nécessite
des enquêtes cliniques approfondies qui tiennent compte
de- et explorent le rapport entre le subjectif et le social.

Mais il faut garder ces questions à l'esprit pour saisir ce

qui est en jeu lorsqu'au cours de la recherche d'identifications

propres à l'adolescence se mettent en place des

adhésions à des discours contestant le principe même
du vrai et du faux (par exemple les thèses et les sites

complotistes). S'agit-il de simples péripéties comme il
en a toujours existé dans le cadre de la construction de la

personnalité et des explorations diverses et contradictoires
de l'adolescence, ou s'agit-il d'une modification plus
profonde du rapport au monde et à la parole

Il est important de ne pas mépriser l'identité imaginaire
en la rabattant du côté d'une illusion dont on pourrait
se passer et dont le but de la psychanalyse serait de se

dépouiller. Si la psychanalyse permet, quand elle réussit,
d'accéder au-delà des miroitements du Moi, au sujet de

l'inconscient, c'est toujours de manière épisodique, par
éclipses, non programmables, non maîtrisables, et impossibles

à répéter sur demande. La cure psychanalytique ne
dénude pas l'analysant de ses oripeaux imaginaires. Les

descriptions dramatiques de la fin de l'analyse comme
aboutissant au «désêtre», c'est-à-dire à un être débarrassé

de ses illusions et de toute consistance imaginaire,
surnageant dans un univers de pur désir au-dessus du

commun des mortels, nourrissent des fantasmes et des

velléités normatives qui ne font pas une bonne publicité
à la psychanalyse.

Si la psychanalyse aboutit à quelque chose du côté de

l'identité imaginaire, c'est simplement à l'assouplir, à lui
donner de la mobilité, à permettre au sujet de ne plus être

assigné à un seul personnage, un seul vêtement, une seule

image, mais de pouvoir en jouer au gré des circonstances,
des rencontres et du contexte.

On retrouve là un autre imaginaire, lui aussi posé

en termes d'idéal et parfois de normes, qui nourrit les

représentations autour du métissage, du bigarré, de la

mosaïque, de l'Arlequin. On aura reconnu la nouvelle

ethnopsychiatrie de Marie Rose Moro, qui, après les excès

de Tobie Nathan, a prôné l'identité comme métissage.
L'Arlequin, c'est le modèle que propose Michel Serres3,

avec le métissage encore, à la base de toute éducation et
pédagogie afin de tenir compte de l'altérité.

Cet imaginaire généreux qui permet de rêver à un
monde enfin pacifié se heurte toutefois à la réalité insistante

de ce qu'on peut appeler la guerre des identités.

Tout illusoire et imaginaire qu'elle soit, l'identité se

revendique et nourrit des conflits dont la violence est
bien réelle.

C'est une autre raison pour laquelle il est important
de ne pas sous-estimer ou mépriser l'importance de cette
identité imaginaire. La question devient celle des

raisons pour lesquelles un sujet ou un groupe se retrouve
en position de revendiquer son identité. Or, à bien y
réfléchir, c'est essentiellement lorsqu'elle est revendiquée

que l'identité fait parler d'elle. La question de l'identité

ne prend jamais autant d'importance que lorsque
le sentiment domine qu'elle est menacée ou en voie de

disparition. Il s'agit là de l'identité collective, sociale ou
culturelle, celle qui correspond au sentiment d'appartenance.

Revendication identitaire et revendication

d'appartenance au groupe défini par cette identité sont donc

3Serres, Michel, Le Tiers-Instruit, Paris: Éd. François Bourin, 1991

25



Revue vaudoise de généalogie et d'histoire des familles - 2022

équivalentes. Cette identité collective, Freud en a décrit
la structure dans son article sur la psychologie des foules.

Il décrit deux mécanismes à l'origine de la constitution de

ces masses agglutinées par un sentiment d'appartenance
et d'identité commune : il s'agit d'une part d'une
identification mutuelle des membres entre eux, sur la base d'un
ou de plusieurs traits communs mais qui restent largement

évanescents et difficiles à définir; et d'autre part
sur l'abdication de la subjectivité de chacun des membres

au profit du leader ou du discours de vérité qui mène la

troupe. Freud explique que chacun des membres de cette
foule a troqué son idéal du moi avec un objet extérieur

qui vient à la place de cet idéal : le leader ou le slogan, un
discours mis en position de vérité.

Il s'agit toujours dans cette revendication identitaire
collective d'une posture de minoritaire. Je dis «posture»
car la réalité de la situation minoritaire n'est pas toujours
présente.

La revendication identitaire et d'appartenance correspond

toujours au sentiment d'un défaut de reconnaissance.

Avant d'y voir la manifestation d'un symptôme

purement psychique, et d'une résistance du sujet à assumer

sa complexité, son caractère divisé ou son manque,
il faut s'interroger sur sa signification en tant que symptôme

social. Et en quoi cette dimension sociale induit
une telle posture.

Nos sociétés sont marquées par la violence de la
discrimination : par la couleur, par l'origine, par le patronyme,
par l'origine sociale, par la religion, par le statut, etc.
L'existence de seuils infranchissables pour beaucoup en

termes d'accès à certaines professions, à certaines études, à

certaines conditions de vie, les fameux plafonds de verre,
alimente cette violence. Dans ces conditions, vivre son
identité de manière légère et mobile, à la manière d'un
habit d'Arlequin ou d'un métissage heureux, est un luxe
de dominants. C'est le luxe de ceux qui sont installés
dans un confort que l'on pourrait dire bourgeois si le

vocabulaire marxiste n'avait été autant disqualifié..., de

ceux à qui la terre appartient, car ils peuvent aller partout
n'ayant aucun problème de visa, et se prétendre ainsi

citoyens du monde et non plus réduits à telle ou telle
nationalité ou appartenance.

À ceux qui n'ont pas cette chance, et qui se vivent
comme les oubliés d'un système mondialisé qui ne profite
qu'à quelques-uns, reste la violence de la revendication
identitaire, reste l'expression la plus bruyante possible
dans l'espoir d'être enfin aperçus et reconnus, et de sortir
de l'invisibilité. De la revendication de ses origines fan-
tasmées par l'adolescent issu de l'immigration au port du
gilet jaune comme signifiant d'une demande de
reconnaissance et de visibilité, les exemples ne manquent pas.

Mais nous avons dans l'histoire de nombreux exemples
où c'est une majorité qui construit un discours de défense

identitaire par rapport à une menace imaginaire, la plupart

du temps constitué par un groupe désigné comme
étranger, externe ou interne. Les historiens ont mis en
évidence que tous les génocides ont été préparés par - et
précédés de - l'érection d'un ennemi intérieur par
rapport auquel l'identité du groupe majoritaire était
prétendument menacée4. C'est évidemment ce qui s'est passé
dans l'Allemagne nazie où les juifs représentaient cette
menace. Au Rwanda, les Tutsi ont été mis en position de

menacer l'identité de la majorité Hutu. En Yougoslavie,
c'est l'Eglise orthodoxe qui la première va agiter l'idée

que les Serbes sont menacés d'un nouveau génocide de la

part des musulmans du Kosovo ou de Bosnie. Il s'agit en
inventant cette menace de ressouder l'identité collective
du nous et de légitimer la purification ethnique.

Les discours nationalistes de plus en plus nombreux

qui prétendent que les valeurs occidentales sont menacées

par les étrangers et les migrants vont dans le même sens,

4 Voir Semelin, Jacques, Purifier et détruire: usages politiques des massacres et
génocides, Paris, éditions du Seuil, 2005 (coll. Points).

26



L'appartenance et l'identité familiale

même s'ils n'ont pas encore acquis le même pouvoir de

nuisance que les trois exemples qui viennent d'être cités.

Retenons donc que l'identité et la revendication

d'appartenance qui en découle sont avant tout des réactions
vis-à-vis d'une discrimination réelle ou d'une menace
fantasmatique.

Qu'est-ce que l'appartenance?

Venons-en maintenant à la notion d'appartenance. En
matière de famille, l'appartenance semble correspondre
à un sentiment commun, celui d'appartenir au groupe
composé par les « parents », qui comprennent les géniteurs

proprement dits (ou ceux qui en tiennent lieu) et ceux qui
sont en parenté. Pourtant, là encore, ce sentiment est pour
beaucoup loin d'être évident. Entre une appartenance
trop forte, voire étouffante, dont certains n'arrivent pas à

s'extraire et qu'ils vivent comme une entrave à leur liberté

et le sentiment contraire d'être exclu du groupe auquel
leur nom et leur origine devraient les faire appartenir,
toutes les modalités existent et toutes les problématiques,
parfois douloureuses, peuvent se présenter.

En outre, chacun peut vérifier pour son propre compte
que la notion d'appartenance n'est pas exclusive. Chacun
d'entre nous appartient à différents groupes, à différents
collectifs, à commencer par les corporations de travail,
les groupes de pairs à l'école ou à l'université ou au sein
de toute autre formation. On peut être aussi marqué

par son appartenance à un groupe politique voire à un
parti, à un ensemble de personnes que rassemble une
même passion ou un même hobby, une activité culturelle,

un sport. L'appartenance à des groupes plus vastes peut
être prédominante pour certains: la région, la nation,
l'ensemble des locuteurs d'une même langue, etc.

Comme nous l'avons fait pour l'identité, il est utile de

distinguer deux grandes modalités de ce qu'on regroupe
habituellement sous la rubrique de l'appartenance :

l'appartenance proprement dite et l'inclusion.

Il existe en effet différentes sortes de liens par lesquels

un sujet ou un individu est en relation avec le collectif.
Il peut s'agir d'une appartenance, ou plus exactement
d'un sentiment d'appartenance, d'une inclusion ou d'une
exclusion, mais la clinique nous fait aussi rencontrer des

positions ambivalentes et paradoxales de liens caractérisés

par une position marginale au groupe ou encore d'exclusion

interne pour ceux qui se sentent, depuis toujours
parfois, étrangers à leur propre groupe d'appartenance.

L'ambivalence du sentiment d'appartenance reflète

au fond le conflit qui agite l'enfant, et souvent encore
l'adulte, entre le désir de séparation et d'autonomie et le

souhait de rester dans la dépendance vis-à-vis des parents
et de la famille. L'appartenance au groupe est autant un
refuge qu'une source d'oppression qu'on veut plus ou
moins secrètement fuir.

Les positions à la marge, au bord, ni dedans ni dehors,
maintiennent un compromis, repoussent la décision

et l'acte nécessaire à la coupure d'avec les liens de

dépendance.

Cependant, le clivage peut également constituer un
avantage, en permettant le maintien d'une mise à

distance vis-à-vis d'identités trop homogènes et en favorisant
les passerelles de l'une à l'autre. C'est l'hypothèse que
Charles-Henri Pradelles de Latour a développée à partir
de son activité de médiateur auprès des familles africaines

immigrées de la région parisienne5.

Inclusion et appartenance

Pour décrire les positions respectives des parents immigrés

et de leurs enfants vis-à-vis de la culture d'origine
et vis-à-vis du pays d'accueil, il propose de se référer aux

5 Pradelles de Latour, Charles-Henri, Clivages et dérapages: première et
deuxième générations d'Africains en banlieue parisienne, Montréal, Éditions
de l'Homme, 2001, p. 157, 151-166.

27



Revue vaudoise de généalogie et d'histoire des familles - 2022

notions d'appartenance et d'inclusion telles que la théorie

des ensembles les a définies dans la mathématique
moderne, et telles que le philosophe Alain Badiou les a

redéfinies en termes d'ontologie. Dans cette perspective
l'appartenance concerne des éléments qui appartiennent à

un ensemble et qui font l'objet d'une présentation, tandis

que ce sont les sous-ensembles qui sont inclus dans un
ensemble supérieur et qui font l'objet d'une re-présenta-
tion. L'appartenance témoignerait ainsi de la singularité
irréductible des éléments, tandis que l'inclusion serait

purement nominale, et concernerait ce qui représente
les sujets comme catégorie formelle. En appliquant ces

notions à la question de l'exil et de la migration, il est

possible de repérer deux types de liens, qui en pratique se

recoupent toujours, mais dont l'importance relative peut
varier. L'appartenance concerne le lien existentiel avec un

groupe, qu'il soit familial ou social, avec lequel on fait

corps. L'inclusion concerne plutôt le lien à des entités

plus élargies et plus formelles comme les communautés

politiques, ou les communautés de statut administratif
ou de travail dans lesquels les personnes sont plus
représentées que présentées.

Ainsi, en raison des modalités particulières de

l'immigration en France, les parents immigrés africains, et

notamment les hommes ont gardé des liens très étroits
avec leur pays d'origine, auquel ils continuent d'envoyer
de l'argent par le biais des caisses de solidarité villageoises.
Il en résulte une appartenance indéfectible au village
d'origine et la poursuite, malgré l'immigration, de
nombreuses traditions, comme la persistance des croyances
traditionnelles et l'enterrement des morts. L'immigré est

physiquement et idéologiquement relié aux autres du
village par les lois de la parenté et de l'oralité. Dans le pays
d'accueil par contre, l'immigré de première génération est

surtout inclus grâce à un jeu de représentations et par des

contrats de travail peu investis car ils ne s'accompagnent

pas de véritables projets de formation et de carrière. Il
y a donc clivage entre l'appartenance qui implique un

ancrage existentiel de toute éternité au pays d'origine et
l'inclusion dans le pays d'accueil qui ne propose qu'une
représentation formelle et pour un temps donné.

Du côté des immigrés de la deuxième génération, des

enfants, il existe un clivage analogue mais inversé. La
culture africaine se perd au fil des années et notamment

pour les enfants nés en France. L'absence de l'entourage

traditionnel, la réduction de la famille à la stricte
cellule nucléaire, l'homogénéisation et l'uniformisation
de la pensée des comportements par le biais de l'école et
de la télévision expliquent l'absence de transmission de

la tradition dans toute sa complexité. Même la langue
parfois cesse de se transmettre. Les enfants s'éloignent
ainsi progressivement du pays d'origine dans lequel ils se

sentent étrangers même s'ils y restent inclus par le biais
des systèmes de parenté, qui représentent leur place dans

la famille. Mais c'est une place qui n'est plus investie au

quotidien. Le désir de ces jeunes est de vivre en France

et leur investissement aussi bien dans les relations avec
leurs pairs que dans l'école vient attester le fait qu'ils
appartiennent de facto à leur pays d'accueil. Comme pour
leurs parents, il y a clivage, plus ou moins douloureux,
plus ou moins heureux (pouvant parfois donner lieu à

différentes manifestations symptomatiques ou délictuelles).
Mais ce clivage est inversé puisque là où les parents se

sentaient appartenir au pays d'accueil, eux n'y sont plus

que représentés, et là où les parents se sentent seulement
formellement inclus, eux-mêmes se sentent appartenir.

Ce repérage par l'inclusion et l'appartenance ne doit
toutefois pas faire oublier que les uns et les autres, première et
deuxième générations, peuvent également se sentir exclus

dans le pays d'accueil, malgré leur inclusion formelle.

Le résultat important à souligner de l'expérience de

Charles-Henri Pradelles de Latour, c'est le constat que les

clivages ainsi décrits ne sont pas à la source des difficultés
psychologiques sociales, mais que c'est bien au contraire
l'absence de clivage qui a les conséquences les plus graves.

28



L'appartenance et l'identité familiale

L'absence de clivage concerne par exemple ces hommes

et femmes qui, pour des raisons diverses, n'arrivent pas
à s'insérer dans la société d'accueil ou au contraire, ceux

qui, tellement désireux d'être entièrement intégrés dans

cette dernière, nient, dangereusement pour eux et leurs
enfants, leur appartenance ethnique d'origine. L'attitude
psychothérapique consiste à introduire du clivage là où
il manque c'est-à-dire à proposer des formes de passage
et de traduction d'une culture à l'autre, à l'instar de

Georges Devereux, cité par Pradelles de Latour lorsqu'il
utilise pour son patient, Indien des plaines, des

éléments de sa culture dans le transfert6, ou encore comme
Marie-Cécile Ortigues à Dakar lorsqu'elle ménageait,
en parallèle de son intervention psychanalytique auprès
des enfants, l'intervention de marabouts et de guérisseurs

traditionnels7. L'attitude de négation de la culture
d'origine est cependant beaucoup plus difficile à aborder

que la situation de maintien dans l'appartenance exclusive

au pays d'origine. Quant aux enfants d'immigrés,
l'expérience montre qu'ils ne peuvent se construire ni
dans la seule culture de leurs parents ni exclusivement
dans celle enseignée dans le pays d'accueil, mais dans

des formes nouvelles, qui, leur étant propres, leur
permettent de se situer dans leur différence. Pour beaucoup
les cultures nouvelles comme le rap, hip-hop ou la break
dance constituent des cultures de passage qui ont valeur
d'une identité et d'une altérité proclamée, l'une n'allant

pas sans l'autre.

Pour Pradelles de Latour, les principaux dérapages

qu'il a observés ne résultaient pas d'une absence ou d'un
défaut d'identité, mais bien plutôt d'une absence de

clivage et de l'appauvrissement qui en résulte au niveau
des registres sur lequel il est possible de faire jouer les

6 Devereux, Georges, Psychothérapie d'un Indien des Plaines, trad., Paris : J.C.
Godefroy, 1982 (1er éd. 1951).

7 Ortigues, Marie-Cécile et Edmond, Œdipe africain, Paris : L'Harmattan,
1984.

différents discours et la diversité des identifications et
des investissements.

Que peut-on conclure de ces travaux en ce qui concerne
la notion d'appartenance familiale? La distinction que
propose l'ethnologue est valable partout. On peut
toujours distinguer un versant existentiel de l'appartenance,
basé sur l'investissement affectif au quotidien pendant
l'enfance d'un environnement au cours duquel on a évolué.

Et d'un autre côté, pour tout un chacun, il existe un
versant qu'on pourrait dire plus symbolique de

l'appartenance, qu'on peut appeler inclusion, pour la distinguer
de la première forme, et qui se base sur l'identification à

tel ou tel groupe sur la base de traits formels. En matière
de famille occidentale, on pense bien sûr tout d'abord
au nom patronymique qui peut effectivement donner
le sentiment d'être inclus dans un groupe composé des

descendants et des porteurs de ce nom. Ce qui n'empêche

pas par ailleurs celui qui se sentira inclus dans cette

grande famille patronymique, d'en éprouver un attachement

existentiel et affectif très faible, bref de ne pas s'y
sentir appartenir vraiment. Tout simplement parce que
son éducation, l'environnement dans lequel il a évolué

pendant son enfance, les personnages auxquels il s'est

identifié ne sont eux-mêmes pas forcément porteurs de

ces traits d'inclusion. Mais le résultat le plus intéressant
réside sans doute dans la conclusion qu'en tire l'auteur

quant au clivage. Un raisonnement simple pourrait en
effet nous faire regretter l'absence de coïncidence entre
l'inclusion et l'appartenance puisqu'effectivement pour
certains cela peut être le lieu d'un inconfort voire d'une
certaine souffrance psychologique. Or, ce qu'observe
Pradelles de Latour est bien différent. Les plus grands

problèmes psychologiques ne proviennent pas de cette
discordance, de ce clivage mais bien au contraire du refus

de la contradiction qui peut résulter de cette double
affiliation. Car puisqu'il n'est pas possible de faire coïncider

parfaitement appartenance et inclusion, le seul moyen
d'évacuer cette contradiction, c'est d'évacuer l'un des

29



Revue vaudoise de généalogie et d'histoire des familles - 2022

deux termes de l'équation. La première solution, c'est
de nier ses liens d'appartenance, en reniant par exemple
ses origines et sa famille, ce qui se traduit parfois par le

changement de patronyme, de religion et une coupure
totale avec les personnes susceptibles de rappeler cette

appartenance. L'autre solution, c'est de renier les

affiliations symboliques qui, qu'on le veuille ou non, qu'on
l'ait vécu de manière affective et quotidienne ou non,
nous représentent en tant que membre d'une catégorie

ou d'un ensemble formel. Le fils d'une famille de la

grande noblesse aura beau s'exiler à l'autre bout du monde

et vivre chichement en ermite auprès des pauvres, son
inclusion dans le grand ensemble des aristocrates n'en
restera pas moins effective, malgré son déni. Le lecteur

trouvera de multiples autres exemples de ces négations
d'appartenance et de leurs effets délétères.

Pour conclure en quelques mots, les principaux enseignements

que peuvent apporter l'expérience de la psychanalyse

et les études anthropologiques aux débats concernant
l'identité et l'appartenance familiale sont les suivants.

La constitution de son identité est primordiale pour
l'être humain. Mais un certain nombre de conditions
doivent être remplies pour que cette identité soit
véritablement au service de l'épanouissement du sujet et de son
ouverture à l'autre, faute de quoi l'identité peut rapidement

devenir un symptôme, le lieu d'une faiblesse que
visent des menaces imaginaires, et conduire à des discours

voire à des comportements de défense et d'exclusion vio¬

lents et antisociaux. Pour que l'identité soit vraiment une
richesse, il faut que le sujet accepte sa nature foncièrement

incertaine, mobile, incomplète, évolutive... Qu'il
renonce au fantasme autrement dit d'une identité close,

déterminée et fixée une fois pour toutes. Il est nécessaire

d'accepter que l'assurance de son identité ne réside pas
dans les insignes visibles des diverses appartenances, mais
bien au contraire dans ce qui fonde au plus profond de

nous-mêmes la possibilité même de parler à la première

personne, de dire «je suis», «je suis celui qui parle», et

que cette possibilité même repose sur un paradoxe : une
assurance d'identité fondée sur un insaisissable à dire ou
à imaginer.

Quant à l'appartenance familiale, elle sera d'autant
mieux vécue que sera assumé l'écart - et parfois la contradiction

- entre les liens affectifs d'appartenance et les liens

symboliques d'inclusion à des groupes plus larges. Se pose
également le problème psychologique que tout un chacun

a à résoudre entre la nécessaire séparation vis-à-vis des

liens de l'enfance, par définition marqués par la dépendance

aux parents et qui en tant que tels peuvent nuire
à l'émancipation de l'adulte, et le tout autant nécessaire

maintien de liens structurants qu'ils soient affectifs de

l'ordre de l'appartenance ou symboliques de l'ordre de

l'inclusion à partir desquels tout sujet doit construire en
les transformant et en les enrichissant les nouveaux liens

qui feront de sa vie une création singulière et originale.

Bertrand Piret

30


	L'appartenance et l'identité familiale

