Zeitschrift: Revue vaudoise de généalogie et d'histoire des familles
Herausgeber: Cercle vaudois de généalogie

Band: 35 (2022)

Artikel: L'appartenance et l'identité familiale
Autor: Piret, Bertrand

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1085121

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1085121
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L'appartenance et l'identité familiale

Bertrand Piret

En quoi la famille contribue-t-elle a forger pour tout
un chacun un sentiment d’appartenance et d’identité? La
réponse parait aller de soi. C’est bien le nom de famille
qui fournit le nom gravé sur la carte d’identité et le pre-
mier groupe auquel 'enfant se sent appartenir est bien
entendu la famille. Il convient toutefois de s’interroger sur
ces évidences premiéres. Les familles ne constituent plus
depuis longtemps un bloc monolithique qu'on pouvait
définir a partir d’une ascendance incarnée par un pater
familias. La multiplication des séparations, des recompo-
sitions, la diversification des modalités d’union, dont les
unions homosexuelles, les nouvelles possibilités légales de
choix de son patronyme sont quelques-uns des facteurs
qui complexifient les notions d’appartenance et d’identité
et rendent plus aléatoire leur expérience vécue.

Devant cette complexité et cette diversification des
modalités pratiques de la constitution des familles, il est
difficile de tenir un discours général. Il faudrait entrer
dans le détail de chaque cas particulier pour examiner
précisément les enjeux qu’il pose en pratique du point
de vue de ces deux notions d’appartenance et d’iden-
tité: comment ces expériences sont-elles vécues et que
représentent-elles pour les enfants issus de couples recom-
posés, de couples monoparentaux, de couples homopa-
rentaux, ol lorsqu’ils sont le fruit de techniques modernes
de procréation assistée, certains pouvant avoir jusqu’a
quatre ou cinq «origines parentales» différentes: un pere/
parent biologique (un don de sperme), un pére/parent
social adoptif, une donneuse d’ovule, une mére porteuse
(location d’utérus), une mére/un deuxiéme parent social

adoptif...

A défaut de pouvoir entrer dans le détail de ces consi-
dérations, il est possible de prendre du recul vis-a-vis
des fausses évidences portées par les notions d’apparte-
nance et d’identité, pour en proposer des acceptions plus
ouvertes et plus critiques et sans doute plus adaptées a
Ianalyse des situations sociologiques contemporaines.
Nous proposerons pour chacune de ces notions deux
maniéres de les envisager  partir des enseignements four-
nis par I'expérience de la psychanalyse et la théorie qui
peut en étre faite, et par un certain nombre de travaux
d’anthropologie’.

Qu'est-ce que l'identité ?

Avant de tenter de définir ce qui pourrait relever d’une
identité familiale, il convient de distinguer de maniére
générale deux acceptions fort différentes de la notion
d’identité. On peut poser qu’il existe deux types d’identité
ou deux acceptions de ce concept qui relévent de registres
trés différents.

L'identité imaginaire

La premiére conception fait de I'identité la somme d’un
certain nombre de traits et de caractéristiques qui se sont
mis en place au cours de 'enfance et de I'adolescence pour
aboutir 4 une sorte de sommation qui constitue 'identité
de I'adulte. Elle est encore susceptible d’évolution et de
changements. Cest une définition tres floue et il est bien

"Levi-Strauss, Claude (dir.), L’identité [séminaire sur], Paris: Grasset et

Fasquelle (réédition, coll. Quadrige), 1977.

21



22

REVUE VAUDOISE DE GENEALOGIE ET D HISTOIRE DES FAMILLES - 2022

difficile d’aller plus loin que cette désignation d’une som-
mation de traits. Car il n’est ni possible de résumer ni de
lister de maniére exhaustive les traits qui vont constituer
cette identité. Il s’agit de notions aussi hétéroclites que
le nom, le genre, 'orientation sexuelle, la nationalité,
la couleur de la peau, origine, la religion, la culture,
le style du corps, la démarche, les cheveux, les yeux, la
voix, la langue, le métier, les gotits alimentaires, le choix
de certaines pratiques sportives, la couleur politique, etc.
La liste est interminable et le contenu de la somme des
traits qui constituent I'identité est inépuisable.

Certains éléments ont évidemment acquis a certaines
périodes de I'histoire et dans certaines cultures un poids
tout particulier. L’identité administrative par exemple
repose sur les critéres qu'on trouve sur la carte d’iden-
tité: nom, prénoms, date de naissance, lieu de naissance,
sexe... Comme on le sait, en dehors de la date et du lieu
de naissance, tout est désormais modifiable sur cette carte
d’identité. On peut y modifier son nom, ses prénoms et
son sexe... Ces révolutions sociales contribuent a affai-
blir et 2 déconnecter le lien traditionnellement fort entre
I’identité et le nom. Ce lien, dans nos contrées, continue
a rester fort lorsque le nom est célebre ou signale I'ap-
partenance a la noblesse ou a I'aristocratie. De la méme
maniére, dans d’autres cultures, encore nombreuses, le
nom renvoie immédiatement a 'identité du groupe, du
clan, de la lignée ou de la tribu et emporte avec lui une
somme de traits réputés communs 2 tous les membres du
groupe. La dispersion géographique des familles contri-
bue également a la perte de ce lien entre le nom patrony-
mique et la référence au groupe. Lorsque dans un méme
endroit, plusieurs générations vivent ensemble depuis des
siecles, le nom qui se transmet en ligne paternelle ren-
voie a la représentation d’une famille élargie et repérable
dans les générations précédentes. A Pinverse, lorsque les
familles sont dispersées comme C’est le cas depuis presque
un siécle en raison des mobilités imposées ou favorisées
par les études et le travail, les petites unités familiales

«nucléaires» se retrouvent noyées dans un certain ano-
nymat que viennent seulement rompre de temps a autre
les réunions familiales, telles les «cousinades». On peut
observer une semblable dispersion des morts d’'une méme
famille enterrés dans des endroits trés éloignés des uns des
autres au fil des générations et des exils des descendants.
Il en résulte que le cimetiére ne constitue plus un lieu de
ressourcement de 'identité familiale.

Cependant, cet affaiblissement du lien identitaire
basé sur le nom patronymique, s’il a des racines sociolo-
giques, ne fait que rejoindre une précarité essentielle et
fondamentale de la notion méme d’identité. Quelles que
soient 'époque ou la culture, on pourra toujours trouver
le témoignage de tel ou tel membre du groupe qui ne se
satisfait pas de cette définition identitaire au groupe par
le nom et qui revendique une différence et une singularité
qui lui soit propre, ou une appartenance et une identité
mélangées. Cela provient du fait signalé plus haut qu’il est
impossible de faire la liste exhaustive des traits qui vont
déterminer une fois pour toutes et de maniére définitive
mon identité. L'identité qui repose sur une sommation
de traits est par définition incompleéte, provisoire, exposée
aux changements... Certains refusent cet inconfort et
révent d’une identité forte, définitive et close.

Une certaine orientation de la névrose (sous forme de
repli narcissique par exemple), comme une certaine per-
version du discours social (au sens ot il entretient un
mensonge complice), véhicule ainsi I'idée que cette iden-
tité non seulement peut étre définie, mais peut se caracté-
riser par son homogénéité, sa stabilité et sa permanence.
C’est un fantasme. Mais c’est un fantasme dangereux.
Les dérives, au niveau du psychisme, comme au niveau
d’une société, sont dramatiques. En effet, comme il est
impossible de se rassurer sur son identité & partir d’une
liste finie de traits qui la définiraient et la constitueraient,
celui qui veut croire a son identité stable et close est
obligé de recourir a un artifice: c’est dans 'opposition a
un autre, A un autre groupe caractérisé par au moins un



LAPPARTENANCE ET L'IDENTITE FAMILIALE

trait identitaire différent, qu’il va fortifier son sentiment
identitaire. Pour me sentir pleinement assuré de mon
identité, je dois confirmer 4 chaque instant que le groupe
auquel jappartiens est homogene au regard du trait qui
nous rassemble et je dois donc veiller & ce qu’aucun intrus
ne vienne gicher cette belle homogénéité. Cest pourquoi
la recherche forcenée d’une certitude identitaire ne peut
que mener 2 la fabrication d’'un ennemi a exclure, voire
a détruire. On reconnaitra ici la structure de tous les dis-
cours dits «identitaires », qui ne peuvent faire autrement
que de s’appuyer sur 'exclusion de I'«autre», quel qu’il
soit (il varie en fonction des époques et des lieux).

Cest sans doute aussi la raison pour laquelle la notion
d’identité a si mauvaise presse en psychanalyse. On la consi-
dére au mieux comme une illusion, un mirage, au pire
comme une aliénation frisant la paranoia. On recommande
des’en tenir a la notion d’identification, qui elle est parfaite-
ment intelligible dans le registre de la psychanalyse. En effet,
I'identification est le mécanisme par lequel je m’identifie et
donc je me construis en empruntant a quelques autres que
jinvestis particuliérement un certain nombre de traits. J’ai
parfois conscience de ce que j'ai emprunté a l'autre, mais il
m’arrive aussi au décours d’une expérience, parfois doulou-
reuse, de découvrir des identifications cachées, restées jusque-
1a inconscientes, et qui étaient a la source de comportements
aberrants ou de répétition d’échecs.

Il est vrai que cette conception de 'identité renvoie a
'image et a I'imaginaire. Elle reléve de ce que la psycha-
nalyse appelle depuis Freud le Moi et qu’il faut rigoureu-
sement distinguer, depuis Lacan, du Sujet. Le Moi, c’est
une sorte de surface sur laquelle miroitent des insignes qui
vont représenter son identité dans le regard de I'autre. On
revient 3 'impossibilité logique de tout a 'heure de lister
de maniére exhaustive les insignes qui vont représenter
le Moi aupres des autres. Je ne peux épuiser la définition
de mon Moi dans aucun ensemble de contenus, quels
que soient mes efforts de description et d’introspection.
Le Moi est donc avant tout une surface réfléchissante

aliénante. C’est 'image dans laquelle j’essaie de me recon-
naitre et de me faire reconnaitre mais dont j’éprouve
immanquablement la vanité. Car il y a toujours dans cet
effort de me constituer dans une image qui me représente,
quelque chose qui manque, quelque chose qui échappe a
cette peinture que j’aimerais globale et compléte. Cette
représentation n’est jamais tout a fait satisfaisante, il y
manque toujours un trait qui me spécifierait vraiment. Ce
n’est pas pour rien qu’on appelle en peinture «vanités» ces
tentatives de représentations de la vacuité et de la mort, a
partir du xvir° siecle. Premiére tentative, peut-étre, dans
Part de représenter I'irreprésentable.

L’aliénation est ici de structure. Ce n’est pas un acci-
dent, elle est inévitable. Je ne peux pas faire autrement
que d’étre pris dans cette image leurrante de moi-méme.
Cest seulement  ce prix que la vie sociale et sentimentale
est possible. Il n’y a donc pas a dénigrer cet imaginaire-
1a qui est ce qui nous permet de vivre au quotidien. Par
contre, cette aliénation peut devenir pathologique si la
dimension d’incomplétude, de vanité, n’est pas assumée
par le sujet et quelle est refoulée ou forclose. Ce qui
donnera névroses, pathologies narcissiques et psychoses.

L'identité symbolique

En opposition & cette structure imaginaire du Moi,
découle la deuxieme acception que 'on peut donner a la
. 3. . 5 3. " . .,
notion d’identité. C’est I'identité au sens de la singularité
irréductible. C’est ce qui manquait tout a ’heure & mon
identité imaginaire pour me spécifier comme tel, tel que
je suis et pas un autre. Cest une acception qui dérive de
la logique, de l'identité au sens mathématique du terme
ou l'on peut dire que a = a. Cest I'identité au sens du
principe d’identité, au sens d’un absolu qui me fait dire
que, comme a = a, je = je, au sens ot il n’y a qu’un seul
sujet A étre ce je-13, ce sujet qui parle et pas un autre.

Contrairement a I'identité imaginaire du Moi, repré-
sentée par les multiples insignes qu’on peut énumérer,

23



24

REVUE VAUDOISE DE GENEALOGIE ET D HISTOIRE DES FAMILLES - 2022

cette identité qu'on peut dire symbolique, cette affirma-
tion du principe d’identité, échappe a toute représenta-
tion. Cela peut paraitre paradoxal — mais il est facile de le
confirmer par 'expérience — ce qui me spécifie en propre,
ce qui fait ma singularité la plus ultime, c’est aussi ce qui
échappe a toute représentation et ce qui reste toujours
au-dela de ce que je peux en dire. Mon identité en tant
que sujet de 'inconscient est de 'ordre de I'insaisissable.

Mais 1a encore, bien qu’elle soit insaisissable et son
contenu impossible a décrire, cette identité-1a, comme
fondement de ma subjectivité, est tout aussi indispensable
que lautre.

Elle ne correspond pas a I'image que me renvoie l'autre,
mon semblable, mais elle renvoie au principe méme de
ce qui fait garantie pour la parole. Dans son séminaire
sur les psychoses, Lacan épingle cette fonction sous la
forme de la nécessité qu’il y ait quelque chose qui ne
trompe pas®. En effet, dit-il, pour que le jeu de la parole
puisse fonctionner normalement, c’est-a-dire dans un
jeu toujours incertain entre la vérité, le mensonge et la
tromperie, il est logiquement nécessaire de postuler une
instance qui ne trompe pas, a partir de laquelle il est
possible de déterminer ce qui est vrai et ce qui est faux, ce
qui existe et ce qui n’existe pas. Nous avons besoin de ce
principe d’identité qui garantisse la vérité de la réalité et
sa permanence. Lacan rappelle que, dans la majorité des
civilisations, et par exemple chez les Grecs anciens comme
chez Aristote, cette instance réside dans les cieux. Ce qui
garantit la vérité de la réalité, sa stabilité, sa permanence
et son existence, c’est le retour immuable toujours a la
méme place des constellations dans le ciel.

Dans notre culture de tradition judéo-chrétienne, cette
garantie réside ailleurs. C’est ce que Descartes a repris
sous la rubrique du dieu non trompeur. C’est un Dieu

2LAcAN, Jacques (1955-1956), Lesp:yc/]a:e.r. Séminaire, livre 111, Paris: Seuil,
1981.

qui s'annonce par le verbe en affirmant: «je suis ce que
je suis» ou «je suis celui qui est».

L’étre humain se construit  partir de ces deux types
d’identité. L’identité imaginaire, son Moi, qui va consti-
tuer sa personnalité psychologique et sa personne sociale
et son identité singuliere, insaisissable, mais indispensable
toutefois pour asseoir 'assurance que la réalité existe en
vérité et qu’il existe un lieu garant du fonctionnement de
la parole (et que je suis celui que je suis...).

On peut repérer cliniquement des situations ol cette
garantie n’est pas en place. A I'extréme, c’est la psychose
ou I'on observe que rien n’arréte le défilé des signifiants
et des questions posées répétitivement a 'autre, comme
a la recherche de quelque chose qui viendrait garantir
enfin que les mots ont un sens et ne sont pas totalement
arbitraires. Dans ces situations cliniques d’ailleurs, on
retrouve fréquemment ce que la psychiatrie appelle un
délire de filiation (conviction d’une origine prestigieuse
cachée) qui pointe bien I'incertitude fonci¢re quant a
Iidentité.

De vives discussions ont actuellement lieu parmi les
psychanalystes & propos de cette question. Certains
pensent que certaines conditions sociales et culturelles,
la perversion du langage dominant, sont susceptibles de
mettre en défaut cette garantie de la parole et d’induire
chez les sujets des modifications dans leur rapport a la
parole au point de brouiller la distinction de principe
entre le vrai et le faux. Dans cette hypothése, réalité
et fiction, mensonge et vérité viendraient se mettre en
équivalence, sur le modele des fake news, des boniments,
du bullshit, que des personnages publics comme Trump
mettent désormais en avant. L’hypothése est que le lan-
gage en lui-méme pourrait perdre sa valeur de vérité et de
créativité. Cest ce que George Orwell a pu imaginer dans
ses romans comme /984, mais aussi ce que Klemperer a
décrit & propos de la perversion du langage induit par le
nazisme dans son livre L77, la langue du III Reich.



LAPPARTENANCE ET L'IDENTITE FAMILIALE

A Popposé, d’autres psychanalystes pensent que cette
crainte n’est pas fondée et que '’homme, par la structure
méme du langage humain, est soumis 2 ce tiers garant
de la vérité et du fonctionnement de la parole, qu’il le
veuille ou non. Sauf pathologie grave, I'étre humain ne
pourrait faire autrement que d’étre soumis 2 cette iden-
tité symbolique qui lui échappe, qui échappe a toute
représentation, dont il peut certes tenter de refouler ou
de dénier les effets mais pas s’abstraire en tant que sujet.

Je ne trancherai pas dans ce débat difficile qui nécessite
des enquétes cliniques approfondies qui tiennent compte
de- et explorent le rapport entre le subjectif et le social.
Mais il faut garder ces questions a I'esprit pour saisir ce
qui est en jeu lorsqu’au cours de la recherche d’identifi-
cations propres a I'adolescence se mettent en place des
adhésions a des discours contestant le principe méme
du vrai et du faux (par exemple les theses et les sites
complotistes). S’agit-il de simples péripéties comme il
en a toujours existé dans le cadre de la construction de la
personnalité et des explorations diverses et contradictoires
de I'adolescence, ou s’agit-il d’une modification plus pro-
fonde du rapport au monde et a la parole?

Il est important de ne pas mépriser I'identité imaginaire
en la rabattant du c6té d’une illusion dont on pourrait
se passer et dont le but de la psychanalyse serait de se
dépouiller. Si la psychanalyse permet, quand elle réussit,
d’accéder au-dela des miroitements du Moi, au sujet de
Iinconscient, c’est toujours de maniére épisodique, par
éclipses, non programmables, non maitrisables, et impos-
sibles a répéter sur demande. La cure psychanalytique ne
dénude pas I'analysant de ses oripeaux imaginaires. Les
descriptions dramatiques de la fin de I'analyse comme
aboutissant au «désétre», c’est-a-dire 3 un étre débar-
rassé de ses illusions et de toute consistance imaginaire,
surnageant dans un univers de pur désir au-dessus du
commun des mortels, nourrissent des fantasmes et des
velléités normatives qui ne font pas une bonne publicité
a la psychanalyse.

Si la psychanalyse aboutit a4 quelque chose du coté de
I'identité imaginaire, c’est simplement a 'assouplir, a lui
donner de la mobilité, & permettre au sujet de ne plus étre
assigné a un seul personnage, un seul vétement, une seule
image, mais de pouvoir en jouer au gré des circonstances,
des rencontres et du contexte.

On retrouve 1a un autre imaginaire, lui aussi posé
en termes d’idéal et parfois de normes, qui nourrit les
représentations autour du métissage, du bigarré, de la
mosaique, de I'Arlequin. On aura reconnu la nouvelle
ethnopsychiatrie de Marie Rose Moro, qui, apres les exces
de Tobie Nathan, a proné I'identité comme métissage.
L’Arlequin, c’est le modéle que propose Michel Serres?,
avec le métissage encore, 2 la base de toute éducation et
pédagogie afin de tenir compte de I'altérité.

Cet imaginaire généreux qui permet de réver 3 un
monde enfin pacifié se heurte toutefois a la réalité insis-
tante de ce qu’on peut appeler la guerre des identités.

Tout illusoire et imaginaire qu’elle soit, I'identité se
revendique et nourrit des conflits dont la violence est
bien réelle.

C’est une autre raison pour laquelle il est important
de ne pas sous-estimer ou mépriser I'importance de cette
identité imaginaire. La question devient celle des rai-
sons pour lesquelles un sujet ou un groupe se retrouve
en position de revendiquer son identité. Or, a bien y
réfléchir, Cest essentiellement lorsqu’elle est revendiquée
que l'identité fait parler d’elle. La question de I'iden-
tité ne prend jamais autant d’importance que lorsque
le sentiment domine qu’elle est menacée ou en voie de
disparition. Il s’agit 1a de I'identité collective, sociale ou
culturelle, celle qui correspond au sentiment d’apparte-
nance. Revendication identitaire et revendication d’ap-
partenance au groupe défini par cette identité sont donc

3SERRES, Michel, Le Tiers-Instruit, Paris : Ed. Francois Bourin, 1991.

25



26

REVUE VAUDOISE DE GENEALOGIE ET D HISTOIRE DES FAMILLES - 2022

équivalentes. Cette identité collective, Freud en a décrit
la structure dans son article sur la psychologie des foules.
Il décrit deux mécanismes a I'origine de la constitution de
ces masses agglutinées par un sentiment d’appartenance
et d’identité commune: il sagit d’une part d’une identi-
fication mutuelle des membres entre eux, sur la base d’un
ou de plusieurs traits communs mais qui restent large-
ment évanescents et difficiles & définir; et d’autre part
sur 'abdication de la subjectivité de chacun des membres
au profit du leader ou du discours de vérité qui mene la
troupe. Freud explique que chacun des membres de cette
foule a troqué son idéal du moi avec un objet extérieur
qui vient 2 la place de cet idéal : le leader ou le slogan, un
discours mis en position de vérité.

Il s’agit toujours dans cette revendication identitaire
collective d’une posture de minoritaire. Je dis « posture »
car la réalité de la situation minoritaire n’est pas toujours
présente.

La revendication identitaire et d’appartenance corres-
pond toujours au sentiment d’un défaut de reconnais-
sance. Avant d’y voir la manifestation d’'un symptéme
purement psychique, et d’une résistance du sujet 2 assu-
mer sa complexité, son caractere divisé ou son manque,
il faut s’interroger sur sa signification en tant que symp-
tome social. Et en quoi cette dimension sociale induit
une telle posture.

Nos sociétés sont marquées par la violence de la discri-
mination: par la couleur, par I'origine, par le patronyme,
par Porigine sociale, par la religion, par le statut, etc.
L’existence de seuils infranchissables pour beaucoup en
termes d’accés A certaines professions, a certaines études, a
certaines conditions de vie, les fameux plafonds de verre,
alimente cette violence. Dans ces conditions, vivre son
identité de maniére légere et mobile, a la maniére d’un
habit d’Arlequin ou d’'un métissage heureux, est un luxe
de dominants. Clest le luxe de ceux qui sont installés
dans un confort que 'on pourrait dire bourgeois si le

vocabulaire marxiste n’avait été autant disqualifié..., de
ceux & qui la terre appartient, car ils peuvent aller partout
n’ayant aucun probléme de visa, et se prétendre ainsi
citoyens du monde et non plus réduits 2 telle ou telle
nationalité ou appartenance.

A ceux qui n’ont pas cette chance, et qui se vivent
comme les oubliés d’un systtme mondialisé qui ne profite
qu’a quelques-uns, reste la violence de la revendication
identitaire, reste 'expression la plus bruyante possible
dans 'espoir d’étre enfin apercus et reconnus, et de sortir
de l'invisibilité. De la revendication de ses origines fan-
tasmées par I'adolescent issu de I'immigration au port du
gilet jaune comme signifiant d’'une demande de recon-
naissance et de visibilité, les exemples ne manquent pas.

Mais nous avons dans l'histoire de nombreux exemples
ol C’est une majorité qui construit un discours de défense
identitaire par rapport & une menace imaginaire, la plu-
part du temps constitué par un groupe désigné comme
étranger, externe ou interne. Les historiens ont mis en
évidence que tous les génocides ont été préparés par — et
précédés de — Iérection d’un ennemi intérieur par rap-
port auquel I'identité du groupe majoritaire était préten-
dument menacée’. Cest évidemment ce qui s’est passé
dans 'Allemagne nazie ol les juifs représentaient cette
menace. Au Rwanda, les Tutsi ont été mis en position de
menacer I'identité de la majorité Hutu. En Yougoslavie,
Cest I'Eglise orthodoxe qui la premiére va agiter lidée
que les Serbes sont menacés d’un nouveau génocide de la
part des musulmans du Kosovo ou de Bosnie. Il s’agit en
inventant cette menace de ressouder I'identité collective
du nous et de légitimer la purification ethnique.

Les discours nationalistes de plus en plus nombreux
qui prétendent que les valeurs occidentales sont menacées
par les étrangers et les migrants vont dans le méme sens,

“Voir SEMELIN, Jacques, Purifier et détruire: usages politiqm’: des massacres et
génocides, Paris, éditions du Seuil, 2005 (coll. Points).



LAPPARTENANCE ET L'IDENTITE FAMILIALE

méme s’ils n’ont pas encore acquis le méme pouvoir de
nuisance que les trois exemples qui viennent d’étre cités.

Retenons donc que l'identité et la revendication d’ap-
partenance qui en découle sont avant tout des réactions
vis-a-vis d’une discrimination réelle ou d’une menace
fantasmatique.

Qu'est-ce que I'appartenance?

Venons-en maintenant  la notion d’appartenance. En
matié¢re de famille, 'appartenance semble correspondre
a un sentiment commun, celui d’appartenir au groupe
composé par les « parents », qui comprennent les géniteurs
proprement dits (ou ceux qui en tiennent lieu) et ceux qui
sont en parenté. Pourtant, la encore, ce sentiment est pour
beaucoup loin d’étre évident. Entre une appartenance
trop forte, voire étouffante, dont certains n’arrivent pas a
s'extraire et qu’ils vivent comme une entrave a leur liberté
et le sentiment contraire d’étre exclu du groupe auquel
leur nom et leur origine devraient les faire appartenir,
toutes les modalités existent et toutes les problématiques,
parfois douloureuses, peuvent se présenter.

En outre, chacun peut vérifier pour son propre compte
que la notion d’appartenance n’est pas exclusive. Chacun
d’entre nous appartient a différents groupes, a différents
collectifs, & commencer par les corporations de travail,
les groupes de pairs a 'école ou a 'université ou au sein
de toute autre formation. On peut étre aussi marqué
par son appartenance a un groupe politique voire a un
parti, 3 un ensemble de personnes que rassemble une
méme passion ou un méme hobby, une activité culturelle,
un sport. L’appartenance a des groupes plus vastes peut
étre prédominante pour certains: la région, la nation,
I'ensemble des locuteurs d’'une méme langue, etc.

Comme nous 'avons fait pour I'identité, il est utile de
distinguer deux grandes modalités de ce qu’on regroupe
habituellement sous la rubrique de I'appartenance: 'ap-
partenance proprement dite et 'inclusion.

Il existe en effet différentes sortes de liens par lesquels
un sujet ou un individu est en relation avec le collectif.
eut s’agir d’une appartenance, ou plus exactement
I peut s'ag pp p
d’un sentiment d’appartenance, d’une inclusion ou d’une
exclusion, mais la clinique nous fait aussi rencontrer des
positions ambivalentes et paradoxales de liens caractérisés
par une position marginale au groupe ou encore d’exclu-
sion interne pour ceux qui se sentent, depuis toujours
parfois, étrangers a leur propre groupe d’appartenance.

L’ambivalence du sentiment d’appartenance refléte
au fond le conflit qui agite 'enfant, et souvent encore
'adulte, entre le désir de séparation et d’autonomie et le
souhait de rester dans la dépendance vis-a-vis des parents
et de la famille. L’appartenance au groupe est autant un
refuge qu’une source d’oppression qu’on veut plus ou
moins secrétement fuir.

Les positions a la marge, au bord, ni dedans ni dehors,
maintiennent un compromis, repoussent la décision
et lacte nécessaire a la coupure d’avec les liens de
dépendance.

Cependant, le clivage peut également constituer un
avantage, en permettant le maintien d’une mise a dis-
tance vis-a-vis d’identités trop homogenes et en favorisant
les passerelles de 'une a I'autre. C’est hypothése que
Charles-Henri Pradelles de Latour a développée a partir
de son activité de médiateur aupres des familles africaines

immigrées de la région parisienne’.

Inclusion et appartenance

Pour décrire les positions respectives des parents immi-
grés et de leurs enfants vis-a-vis de la culture d’origine
et vis-3-vis du pays d’accueil, il propose de se référer aux

°PRADELLES DE LaTOUR, Charles-Henri, Clivages et dérapages: premiére et
deuxiéme générations d’Africains en banliene parisienne, Montréal, Editions
de 'Homme, 2001, p. 157, 151-166.

27



28

REVUE VAUDOISE DE GENEALOGIE ET D HISTOIRE DES FAMILLES - 2022

notions d’appartenance et d’inclusion telles que la théo-
rie des ensembles les a définies dans la mathématique
moderne, et telles que le philosophe Alain Badiou les a
redéfinies en termes d’ontologie. Dans cette perspective
I'appartenance concerne des éléments qui appartiennent a
un ensemble et qui font I'objet d’une présentation, tandis
que ce sont les sous-ensembles qui sont inclus dans un
ensemble supérieur et qui font 'objet d’une re-présenta-
tion. L'appartenance témoignerait ainsi de la singularité
irréductible des éléments, tandis que l'inclusion serait
purement nominale, et concernerait ce qui représente
les sujets comme catégorie formelle. En appliquant ces
notions a la question de 'exil et de la migration, il est
possible de repérer deux types de liens, qui en pratique se
recoupent toujours, mais dont 'importance relative peut
varier. L’appartenance concerne le lien existentiel avec un
groupe, qu’il soit familial ou social, avec lequel on fait
corps. L'inclusion concerne plutét le lien a des entités
plus élargies et plus formelles comme les communautés
politiques, ou les communautés de statut administratif
ou de travail dans lesquels les personnes sont plus repré-
sentées que présentées.

Ainsi, en raison des modalités particuli¢res de I'im-
migration en France, les parents immigrés africains, et
notamment les hommes ont gardé des liens trés étroits
avec leur pays d’origine, auquel ils continuent d’envoyer
de l'argent par le biais des caisses de solidarité villageoises.

en résulte une appartenance indétectible au village
Il le ppart défectibl llag

’origine et la poursuite, malgré 'immigration, de nom-
dorig p g g

reuses traditions, comme la persistance des croyances
b tradit | t d y
traditionnelles et 'enterrement des morts. L’immigré est
physiquement et idéologiquement relié aux autres du vil-
lage par les lois de la parenté et de 'oralité. Dans le pays

"accueil par contre, 'immigré de premiére génération est
d p grédep 8
surtout inclus grice 4 un jeu de représentations et par des
contrats de travail peu investis car ils ne s’accompagnent
pas de véritables projets de formation et de carri¢re. Il
y a donc clivage entre 'appartenance qui implique un

ancrage existentiel de toute éternité au pays d’origine et
Pinclusion dans le pays d’accueil qui ne propose qu’une
représentation formelle et pour un temps donné.

Du c6té des immigrés de la deuxi¢me génération, des
enfants, il existe un clivage analogue mais inversé. La
culture africaine se perd au fil des années et notamment
pour les enfants nés en France. L’absence de I'entou-
rage traditionnel, la réduction de la famille 4 la stricte
cellule nucléaire, 'homogénéisation et I'uniformisation
de la pensée des comportements par le biais de I'école et
de la télévision expliquent I'absence de transmission de
la tradition dans toute sa complexité. Méme la langue
parfois cesse de se transmettre. Les enfants s’éloignent
ainsi progressivement du pays d’origine dans lequel ils se
sentent étrangers méme s’ils y restent inclus par le biais
des systémes de parenté, qui représentent leur place dans
la famille. Mais c’est une place qui n’est plus investie au
quotidien. Le désir de ces jeunes est de vivre en France
et leur investissement aussi bien dans les relations avec
leurs pairs que dans I’école vient attester le fait qu’ils
appartiennent de facto a leur pays d’accueil. Comme pour
leurs parents, il y a clivage, plus ou moins douloureux,
plus ou moins heureux (pouvant parfois donner lieu a dif-
férentes manifestations symptomatiques ou délictuelles).
Mais ce clivage est inversé puisque la ol les parents se
sentaient appartenir au pays d’accueil, eux n’y sont plus
que représentés, et la ou les parents se sentent seulement
formellement inclus, eux-mémes se sentent appartenir.

Ce repérage par 'inclusion et I'appartenance ne doit tou-
tefois pas faire oublier que les uns et les autres, premiére et
deuxiéme générations, peuvent également se sentir exclus
dans le pays d’accueil, malgré leur inclusion formelle.

Le résultat important a souligner de I'expérience de
Charles-Henri Pradelles de Latour, c’est le constat que les
clivages ainsi décrits ne sont pas a la source des difficultés
psychologiques sociales, mais que c’est bien au contraire
Iabsence de clivage qui a les conséquences les plus graves.



LAPPARTENANCE ET L'IDENTITE FAMILIALE

L’absence de clivage concerne par exemple ces hommes
et femmes qui, pour des raisons diverses, n’arrivent pas
a s’insérer dans la société d’accueil ou au contraire, ceux
qui, tellement désireux d’étre enti¢rement intégrés dans
cette derniére, nient, dangereusement pour eux et leurs
enfants, leur appartenance ethnique d’origine. L’attitude
psychothérapique consiste a introduire du clivage 1a ou
il manque cest-a-dire 4 proposer des formes de passage
et de traduction d’une culture & 'autre, a l'instar de
Georges Devereux, cité par Pradelles de Latour lorsqu’il
utilise pour son patient, Indien des plaines, des élé-
ments de sa culture dans le transfert®, ou encore comme
Marie-Cécile Ortigues a Dakar lorsqu’elle ménageait,
en paralléle de son intervention psychanalytique aupres
des enfants, l'intervention de marabouts et de guéris-
seurs traditionnels’. L’attitude de négation de la culture
d’origine est cependant beaucoup plus difficile & aborder
que la situation de maintien dans 'appartenance exclu-
sive au pays d’origine. Quant aux enfants d’immigrés,
expérience montre qu’ils ne peuvent se construire ni
dans la seule culture de leurs parents ni exclusivement
dans celle enseignée dans le pays d’accueil, mais dans
des formes nouvelles, qui, leur étant propres, leur per-
mettent de se situer dans leur différence. Pour beaucoup
les cultures nouvelles comme le rap, hip-hop ou la break
dance constituent des cultures de passage qui ont valeur
d’une identité et d’une altérité proclamée, 'une n’allant
pas sans l'autre.

Pour Pradelles de Latour, les principaux dérapages
qu’il a observés ne résultaient pas d’une absence ou d’un
défaut d’identité, mais bien plutdt d’une absence de cli-
vage et de 'appauvrissement qui en résulte au niveau
des registres sur lequel il est possible de faire jouer les

® DEVEREUX, Georges, Psychothérapie d’un Indien des Plaines, trad., Paris: J.C.
Godefroy, 1982 (1 ¢d. 1951).

7 ORTIGUES, Marie-Cécile et Edmond, @dipe africain, Paris: L’Harmattan,
1984.

différents discours et la diversité des identifications et
des investissements.

Que peut-on conclure de ces travaux en ce qui concerne
la notion d’appartenance familiale? La distinction que
propose I'ethnologue est valable partout. On peut tou-
jours distinguer un versant existentiel de 'appartenance,
basé sur I'investissement affectif au quotidien pendant
Ienfance d’un environnement au cours duquel on a évo-
lué. Et d’un autre c6té, pour tout un chacun, il existe un
versant qu’on pourrait dire plus symbolique de 'appar-
tenance, qu on peut appeler inclusion, pour la distinguer
de la premiére forme, et qui se base sur I'identification a
tel ou tel groupe sur la base de traits formels. En matiere
de famille occidentale, on pense bien str tout d’abord
au nom patronymique qui peut effectivement donner
le sentiment d’étre inclus dans un groupe composé des
descendants et des porteurs de ce nom. Ce qui n’em-
péche pas par ailleurs celui qui se sentira inclus dans cette
grande famille patronymique, d’en éprouver un attache-
ment existentiel et affectif trés faible, bref de ne pas s’y
sentir appartenir vraiment. Tout simplement parce que
son éducation, I'environnement dans lequel il a évolué
pendant son enfance, les personnages auxquels il s’est
identifié ne sont eux-mémes pas forcément porteurs de
ces traits d’inclusion. Mais le résultat le plus intéressant
réside sans doute dans la conclusion qu’en tire 'auteur
quant au clivage. Un raisonnement simple pourrait en
effet nous faire regretter I'absence de coincidence entre
Pinclusion et 'appartenance puisqu’effectivement pour
certains cela peut étre le lieu d’un inconfort voire d’une
certaine souffrance psychologique. Or, ce qu’observe
Pradelles de Latour est bien différent. Les plus grands
problémes psychologiques ne proviennent pas de cette
discordance, de ce clivage mais bien au contraire du refus
de la contradiction qui peut résulter de cette double affi-
liation. Car puisqu’il n’est pas possible de faire coincider
parfaitement appartenance et inclusion, le seul moyen
d’évacuer cette contradiction, c’est d’évacuer 'un des

29



30

REVUE VAUDOISE DE GENEALOGIE ET D HISTOIRE DES FAMILLES - 2022

deux termes de Iéquation. La premiere solution, c’est
de nier ses liens d’appartenance, en reniant par exemple
ses origines et sa famille, ce qui se traduit parfois par le
changement de patronyme, de religion et une coupure
totale avec les personnes susceptibles de rappeler cette
appartenance. L’autre solution, c’est de renier les affi-
liations symboliques qui, qu'on le veuille ou non, qu’on
I'ait vécu de maniere affective et quotidienne ou non,
nous représentent en tant que membre d’une catégo-
rie ou d’un ensemble formel. Le fils d’une famille de la
grande noblesse aura beau s’exiler a I'autre bout du monde
et vivre chichement en ermite aupres des pauvres, son
inclusion dans le grand ensemble des aristocrates n’en
restera pas moins effective, malgré son déni. Le lecteur
trouvera de multiples autres exemples de ces négations
d’appartenance et de leurs effets déléteres.

Pour conclure en quelques mots, les principaux enseigne-
ments que peuvent apporter 'expérience de la psychana-
lyse et les études anthropologiques aux débats concernant
I'identité et I'appartenance familiale sont les suivants.

La constitution de son identité est primordiale pour
'étre humain. Mais un certain nombre de conditions
doivent étre remplies pour que cette identité soit vérita-
blement au service de I'épanouissement du sujet et de son
ouverture a l'autre, faute de quoi I'identité peut rapide-
ment devenir un symptome, le lieu d’une faiblesse que
visent des menaces imaginaires, et conduire a des discours
voire 4 des comportements de défense et d’exclusion vio-

lents et antisociaux. Pour que I'identité soit vraiment une
richesse, il faut que le sujet accepte sa nature fonciére-
ment incertaine, mobile, incompléte, évolutive... Qu’il
renonce au fantasme autrement dit d’une identité close,
déterminée et fixée une fois pour toutes. Il est nécessaire
d’accepter que I'assurance de son identité ne réside pas
dans les insignes visibles des diverses appartenances, mais
bien au contraire dans ce qui fonde au plus profond de
nous-mémes la possibilité méme de parler a la premiere
personne, de dire «je suis», «je suis celui qui parle», et
que cette possibilité méme repose sur un paradoxe: une
assurance d’identité fondée sur un insaisissable & dire ou
a imaginer.

Quant a l'appartenance familiale, elle sera d’autant
mieux vécue que sera assumé ['écart — et parfois la contra-
diction — entre les liens affectifs d’appartenance et les liens
symboliques d’inclusion a des groupes plus larges. Se pose
également le probléme psychologique que tout un chacun
a 4 résoudre entre la nécessaire séparation vis-a-vis des
liens de 'enfance, par définition marqués par la dépen-
dance aux parents et qui en tant que tels peuvent nuire
a 'émancipation de 'adulte, et le tout autant nécessaire
maintien de liens structurants qu’ils soient affectifs de
'ordre de I'appartenance ou symboliques de I'ordre de
Pinclusion & partir desquels tout sujet doit construire en
les transformant et en les enrichissant les nouveaux liens
qui feront de sa vie une création singuliére et originale.

Bertrand Piret



	L'appartenance et l'identité familiale

