
Zeitschrift: Revue vaudoise de généalogie et d'histoire des familles

Herausgeber: Cercle vaudois de généalogie

Band: 30 (2017)

Artikel: La "banque protestante" trouve-t-elle son origine dans la Genève de
Calvin?

Autor: Ramelet, Denis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1085140

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1085140
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


La «banque protestante» trouve-t-elle
son origine dans la Genève de Calvin?

Denis Ramelet

Il est de fait que, en Suisse romande, les familles de

banquiers des xixe et xxe siècles, dont certaines existent

encore aujourd'hui, sont toutes — à notre connaissance —

de confession protestante. On pourrait estimer que ce

fait n'a rien d'étonnant, la Suisse romande ayant été

elle-même majoritairement protestante jusque dans la

deuxième moitié du xxe siècle.

Cependant, si l'on y regarde de plus près, le fait est moins
banal qu'il n'y paraît. D'une part, si le protestantisme était

nettement majoritaire en Suisse romande à cette époque,
les catholiques représentaient tout de même environ un
tiers de la population, avec deux cantons catholiques
(Valais et Fribourg) et des minorités catholiques plus

ou moins importantes dans les trois cantons protestants
(Vaud, Genève et Neuchâtel)1. D'autre part, le canton
de Genève présentait à l'époque la double particularité,
parmi les trois cantons protestants, d'avoir à la fois la plus

importante minorité de catholiques2 et la plus grande
concentration de familles de banquiers, toutes protestantes.

1 Nous laissons de côté le canton de Berne et sa minorité francophone, dont
une partie formera le canton du Jura en 1979.

2 Déjà 40% en 1941 (Chantre, Pierre-Louis et alii, Comment l'immigration
évolue et modifie Genève, Genève : Bureau de l'intégration des étrangers,

2003, p. 13). Cette importante minorité catholique dans le canton abritant
la « Rome protestante», d'autant plus surprenante qu'elle date de bien avant
la vague d'immigration des années 1960 et 1970 en provenance des pays du
Sud de l'Europe (Italie, Espagne, Portugal), remonte au traité de Turin du
16 mars 1816, qui vit le rattachement au canton de Genève d'une vingtaine
de communes savoyardes, totalisant près de 13 000 habitants, catholiques

pour la plupart.

La surreprésentation des protestants parmi les familles de

banquiers est encore plus flagrante si l'on porte le regard
outre-Jura. En France, en effet, où les protestants ne
représentent plus que 2 % de la population au xixe siècle3, environ

25 % des banquiers les plus importants sous le Second

Empire sont protestants (et environ 20 % sont juifs)4.

Il apparaît donc qu'il y a dans l'espace francophone,
aux xixe et xxe siècles (et déjà — nous le verrons — au
xviiie), une forte affinité entre l'activité bancaire et le

protestantisme, et que cette affinité nous autorise à parler
de « banque protestante » (si ce n'est de « protestantisme
bancaire»). Mais quelles sont donc l'origine et la cause
de cette « banque protestante »

La thèse de Max Weber à l'appui de celle
de l'origine genevoise de la banque protestante

À cette question, la fameuse thèse de Max Weber, soutenue

au début du xxe siècle dans son célèbre essai L'éthique
protestante et l'esprit du capitalisme5, offre une réponse
tentante : la clé de l'affinité entre le protestantisme et le
capitalisme - et donc la banque - résiderait dans la théologie

3 La proportion maximale de protestants en France, environ 10%, fut
atteinte dans les années 1360 et ne cessa de décroître par la suite (Cabanel,
Patrick, Histoire des protestants en France (xvf-xxf siècles), Paris : Fayard,
2012, p. 68-69).

4Ibid., p. 994.
5 Weber, Max, L'éthique protestante et l'esprit du capitalisme, Grossein, Jean-
Pierre (trad.), Paris: Gallimard, 2003 (éd. originale allemande 1904-1905),
LXII, 531 p. (coll. Tel).

15



Revue vaudoise de généalogie et d'histoire des familles - 2017

Max Weber.

protestante elle-même, plus particulièrement dans la

conception calviniste de la prédestination. Par conséquent,
la «banque protestante» trouverait son origine première
dans la Genève réformée du milieu du xvie siècle6.

6 À titre d'exemple de « succombement » à la tentation wébérienne, cet article

paru en 2005 dans le quotidien Le Temps, édité à Genève: « [L\a banque
genevoise ne seraitpas ce qu'elle est sans le calvinisme. Absolument prédestiné,

La thèse de l'origine genevoise de la « banque
protestante», suggérée par la thèse de Weber, est encore plus
tentante lorsqu'on s'intéresse spécialement aux familles de

banquiers de Suisse romande. Cette thèse - séduisante -
est-elle confirmée par les faits

Avant d'éprouver la thèse proprement dite de l'origine
genevoise de la «banque protestante», commençons par
examiner pour elle-même la thèse plus générale de Weber

qui, si elle s'avère fondée, apporte un appui certain à la

thèse précédente.

Dans le domaine des sciences exactes, certaines thèses

scientifiques, parfois assez pointues, deviennent célèbres

au point d'être incorporées à la culture générale
occidentale : pensons au théorème de Pythagore, au principe
d'Archimède, au géocentrisme de Copernic, à la gravitation

de Newton, à la relativité d'Einstein ou au principe
d'incertitude de Heisenberg. Ce phénomène d'incorporation

d'une thèse scientifique à la culture générale est

plus rare dans le domaine des sciences humaines: on

peut penser au cogito de Descartes ou au contrat social
de Hobbes et Rousseau. La thèse de Weber, pourtant
assez élaborée, fait probablement partie de cette catégorie.

Du fait de cette célébrité, acquise très rapidement
après la parution de l'essai il y a plus d'un siècle, les livres
discutant la thèse de Weber se comptent par dizaines

et les articles par centaines. Ce n'est bien sûr pas ici
le lieu de retracer — fût-ce à grands traits — plus d'un
siècle de «controverse post-wébérienne», d'autant plus

l'homme est également, pour Calvin, intégralement responsable. Et c'est dans
l'exercice de ses compétences terrestres - essentiellementprofessionnelles - et de ses

responsabilités sociales qu'il accomplit, le mieuxpossible, sa destinée. Max Weber
voit dans cette interprétation lepréalable idéologique au développement du
capitalisme. [...] Cette vision, qui fait également du protestantisme une source de

la modernité, est contestée. [...] Ce n'en estpas moins sur cette conception d'un

argent qu'on purifie en renonçant à en jouir pour le réinvestir pour le bien

commun que s'est développée, dans le milieu trèsfavorable de la diaspora protestante,

la banque genevoise. » (Arsever, Sylvie, «Calvin, es-tu là?», Le Temps,
16 avril 2005 [https://www.letemps.ch/culture/2005/04/16/calvin-es]).

16



LA « BANQUE PROTESTANTE » TROUVE-T-ELLE SON ORIGINE DANS LA GENEVE DE CALVIN

que cela a déjà été fait, pour les six premières décennies
du moins, par Philippe Besnard7. Mentionnons
seulement, pour mémoire, les auteurs des principales
contributions à cette controverse (outre Weber lui-même) : les

Allemands Ernst Troeltsch et Werner Sombart, l'Anglais
Richard H. Tawney, l'Américain Talcott Parsons ainsi

que les Suisses André Biéler et Herbert Liithy. Nous ne
citerons, plus loin, que ce dernier, dont nous faisons nôtres
la plupart des critiques qu'il adresse à la thèse de Weber.

Présentons d'abord la thèse. L'essai de Max Weber se

divise en deux parties. La thèse est développée dans la
seconde partie, intitulée L \éthique de laprofession comme
vocation dans le protestantisme éthique, plus précisément
dans le premier chapitre de cette seconde partie, intitulé

Les fondements religieux de l'ascèse intramondaine*.
Les passages clés de ce développement — et donc de tout
l'essai — nous paraissent être les suivants :

« [P]artout où l'on s'en tenait à la doctrine de la
prédestination, il n 'a pas été possible d'éluder la question
de savoir s'il existait des critères certains permettant de

reconnaître que l'on faisaitpartie des electi. »9

« En conséquence, autant les bonnes œuvres sont impropres
à servir de moyenspour acquérir la béatitude [...] autant
elles sont indispensables comme signes de l'élection. Elles

constituent le moyen technique non pas d'acheter la béatitude,

mais de se libérer de l'angoissepour la béatitude. [...]
[Pour le calviniste, le chemin vers la béatitude consiste] en

un contrôle de soi systématique qui se trouve à tout moment
placédevant l'alternative: élu ou réprouvé?Nous abordons

là un point très important de nos considérations. »10

7 Besnard, Philippe, Protestantisme et capitalisme. La controverse post-wébé-
rienne, Paris: Librairie Armand Colin, 1970, 426 p.

8 Plus précisément encore, du bas de la p. 116 au haut de la p. 135 de l'édition
que nous utilisons.

9 Weber, Max, L'éthiqueprotestante et l'esprit du capitalisme..., op. cit., p. 119

(souligné dans le texte).

10Ibid., p. 127-128 (souligné dans le texte).

« En effet, il n 'a peut-être jamais existé de forme plus
intense de valorisation religieuse de l'agir moral que celle

que le calvinisme a engendrée chez ses adeptes. »n

« La pratique éthique de l'homme du quotidien fut ainsi
dépouillée de son caractère nonplanifié et non systématique

et prit la forme d'une méthode cohérente de la conduite
de la vie dans son ensemble. Ce n 'est pas un hasard si le

nom de "méthodistes" est resté attaché aux représentants du
derniergrand réveil des idéespuritaines au xviif siècle, de

même que le terme de \'précisâtes ", d'une signification tout
à fait équivalente, avait été appliqué à leurs précurseurs

spirituels du xvif siècle. [...] La vie du "saint"était
exclusivement tournée vers un but transcendant: la béatitude,

mais, précisémentpour cette raison, elle était entièrement
rationalisée dans son déroulement ici-bas et entièrement
dominéepar unpoint de vue exclusif: accroître la gloire de

Dieu sur terre; etjamais laperspective omnia in majorem
Dei gloriam < toutes chosespour la gloire de Dieu > n'a
été prise avec un sérieux aussi sévère. [...] Et c'est cette

rationalisation qui a conféré à lapiété réformée son aspect

spécifiquement ascétique [...]. »12

Ainsi donc, le moyen terme qui permet à Weber de

relier le calvinisme et la mentalité capitaliste, c'est la

notion de prédestination. La question de la prédestination

se pose à toute pensée mono- ou polythéiste, c'est-

à-dire à toute pensée qui admet l'existence d'un ou de

plusieurs dieu(x) personnel(s) : quelle place la volonté du

ou des dieu(x) laisse-t-elle à la liberté des hommes Une

conception univoque de la prédestination, dans laquelle
la volonté divine écrase la liberté humaine, inclinera les

hommes au fatalisme, comme c'est le cas, dit-on, dans

l'islam13. Or, Jean Calvin est réputé avoir soutenu une

conception de ce genre, qualifiée par la suite de « double

11 Ibid., p. 130 (souligné dans le texte).

12Ibid., p. 133-135 (souligné dans le texte).
13 Ibid., p. 117.

17



Revue vaudoise de généalogie et d'histoire des familles - 2017

prédestination », chaque homme étant destiné par Dieu,
avant même sa naissance, au ciel ou à l'enfer14. Pourtant,
dit Max Weber, la doctrine calvinienne de la double
prédestination, loin d'incliner les calvinistes à la passivité,
comme il semblerait logique, les pousse paradoxalement
à l'activité. L'explication de ce paradoxe est, toujours
selon Weber, que les calvinistes recherchent dans la

prospérité, fruit de leur activité, le signe, la « confirmation

» de leur élection par Dieu : «Auplan logique, bien

sûr, le fatalisme devrait être la conséquence se déduisant
naturellement de la prédestination. Or, du fait de Vinsertion

de Vidée de 4confirmation \ Vejfet psychologique fut
exactement Vinverse. »15

La thèse de Weber met donc en relation le protestantisme

et le capitalisme, par le moyen des motivations
psychologiques induites par la doctrine de la double
prédestination. Avant de discuter cette construction assez

élaborée voire sophistiquée, il convient d'examiner d'un
œil critique les notions mêmes qui se trouvent ainsi mises

en relation.

14Voici comment Calvin lui-même définit la prédestination: «Nous appelons
'prédestination ' le conseil éternel de Dieu, par lequel il a déterminé ce qu 'il
voulaitfaire de chaque être humain. Car Dieu ne les crée pas tous dans une
même condition, mais ordonne les uns à la vie éternelle, les autres à l'éternelle
damnation. Ainsi, selon lafin pour laquelle est créé l'être humain, nous disons

que celui-ci est prédestiné à la mort ou à la vie. » (Calvin, Jean, Institution
de la religion chrétienne, Aix-en-Provence : Kerygma & Charols : Excelsis,
2009 (lre éd. 1560), livre III, chap, xxi, § 5, p. 859). Calvin ajoute, deux
chapitres plus loin (chap, xxiu, § 7, p. 889) : «Je reconnais que ce décret

[par lequel Dieu prédestine à l'enfer une partie de l'humanité] doit nous
effrayer. » Il n'est donc guère étonnant que, depuis sa formulation par Calvin
et jusqu'à nos jours, cette doctrine de la double prédestination soit apparue
à la plupart des gens comme révoltante, y compris parmi les disciples même
de Calvin. La doctrine de la double prédestination a en particulier
occasionné l'arminianisme, courant théologique dissident du calvinisme, né au
début du xviT siècle aux Pays-Bas des positions « anti-prédestinianistes »

du théologien réformé néerlandais Jacob Arminius (1560-1609). Weber
cite le jugement du poète anglais John Milton (1608-1674), l'auteur du
Paradis Perdu (1667), d'obédience puritaine : « Dussé-je aller en enfer, jamais
un tel Dieu ne forcera mon respect. » (Weber, Max, L'éthique protestante...,
op. cit., p. 102).

15 Weber, Max, L'éthiqueprotestante..., op. cit., p. 129, n° 68 (soulignés dans
le texte).

La première critique que l'on peut adresser à la thèse
de Weber tient en effet à la définition particulière qu'elle
suppose de chacune de ces deux notions : protestantisme
et capitalisme. Dans l'essai de Weber, comme l'écrit
Lüthy, « le souci est visible de nepas serrer de trop près des

notions essentiellement ambiguës »16.

Le concept de protestantisme, utilisé dans le titre et
le premier chapitre de l'essai, laisse progressivement la

place à celui plus restrictif de calvinisme, celui-ci étant,
de l'aveu même de Weber, restreint à son tour, en
particulier dans le dernier chapitre de l'essai, à certaines de

ses variétés tardives : le puritanisme du xvne siècle et le

méthodisme du xvine siècle17.

En ce qui concerne le concept de capitalisme, le
problème n'est pas, cette fois, un changement d'«extension»

et de « compréhension » (au sens de la logique formelle) du

concept en cours de route, mais un malentendu entre Weber

et ses lecteurs, malentendu dont Lixthy attribue la responsabilité

à Weber lui-même, pour avoir désigné par l'expression

«esprit du capitalisme» rien moins que la mentalité
caractéristique de la modernité occidentale dans son ensemble :

« [C] e que [Weber] désignepar les termes de 4capitalisme'

ou 'esprit du capitalisme', c'est l'ensemble des caractères

distinctifs de cette civilisation occidentale [...] dont le

mot clé, chez Weber, est rationalité. [...] L'éthique
protestante, enfin de compte, c'est cette rationalité intériorisée

qui constitue l'esprit même du capitalisme. »18

16Lüthy, Herbert, «'Calvinisme et capitalisme'. Après soixante ans de
débat», Cahiers Vilfredo Pareto, n° 2, 1963, p. 5-35, p. 7. Cet article
rassemble, pour l'essentiel, les critiques que l'auteur avait adressées à la thèse
de Weber tant dans l'introduction que dans les « remarques finales » de son

opus magnum : Lüthy, Herbert, La Banqueprotestante en France, de l'édit de

Nantes à la Révolution, 2 vol., Paris : S.E.V.P.E.N., 1959-1961.
17

« Concernant l'esquisse qui va suivre, soulignons d'entrée que nous ne prenons pas
en considération les conceptionspersonnelles de Calvin, mais le calvinisme, et même

celui-ci, sous laforme qu 'il avaitprise à lafin du xvf et au XVIf siècle [...].» (Weber,

Max, L'éthiqueprotestante..., op. cit., p. 99, n° 7, souligné dans le texte).
18 Lüthy, Herbert, « 'Calvinisme et capitalisme'... », art. cit., p. 8-9 (souligné

dans le texte).

18



LA « BANQUE PROTESTANTE » TROUVE-T-ELLE SON ORIGINE DANS LA GENEVE DE CALVIN

«Nul parmi ceux qui ont repris les thèses de Weber na
compris le concept de capitalisme dans l'acception infiniment

large qui était la sienne. Leproblème a tout de suite
été ramenéaux niveaux inférieurs de l'organisation
économique, de l'accumulation du capital ou de la simple âpreté

au gain. Mais c'estprécisément de ce malentendu que ce

brefessai sur le protestantisme et le capitalisme — le seul

de toute l'œuvre de Weber qui soit parvenu à la notoriété

publique internationale — tire son inépuisable force
de suggestion. Si Weber, en se forgeant une terminologie
toutepersonnelle, n 'avaitpas décidé deposer ainsi lapartie
pour le tout, s'il avait intitulé son essai d'une manière qui
ait exprimé sapensée defaçon moins insolite etparadoxale

—par exemple: Protestantisme et société moderne [...] — il
n 'auraitformulépar là, avec des accents certes nouveaux et

sous uneforme nouvelle, qu 'un rapport de choses que
personne n 'a jamais contesté et qui n 'eûtguèrefait sensation,

à savoir que la Réforme marque l'un despoints décisifs de

rupture spirituelle et structurelle entre le monde médiéval

et le monde moderne [...]. »19

Mais voilà, « [1]^ mot [...] de capitalisme était lâché, et
la discussion s'est limitée à ce seul aspect des rapports entre
la doctrine réformée et les conduites économiques — non
de rapports indirects [...], mais d'un rapport immédiat
de causalité ou de fonction directe entre une doctrine

religieuse et un comportement économique pratique.
C'était comme si l'on avait trouvé là le fil conducteur
de l'histoire qui allait conduire dialectiquement de

l'affichage des thèses de Wittenberg à Wall Street [...]. »20

Ainsi, selon Lüthy, ce sont les malentendus causés par
la façon discutable dont Weber a forgé et nommé ses

concepts qui sont paradoxalement à l'origine du succès

de sa thèse. Pour notre part, nous voyons aussi une autre
raison au succès de la thèse de Weber : c'est la séduction

19Ibid., p. 10.

20 Ibid., p. 11.

qu'exerce toute théorie qui prétend connaître mieux que
les agents eux-mêmes les mobiles de leurs actions. Sous cet

angle, la thèse de Weber s'apparente au marxisme — dont
elle est par ailleurs l'antithèse21 — voire au freudisme22.

Outre la façon discutable dont Weber a forgé et nommé
ses concepts, la principale critique de Lixthy à l'encontre
de la thèse de Weber est le « décalage chronologique irritant
entre l'époque de la Réforme et celle de ses effets économiques
supposés » : « Tous les faits cités, en particulier, en faveur de

la thèse de Weber concernent le xvnf et le XIXe siècle, séparés
de la Réforme par trop de générations, d'événements et de

changements de mentalitépour qu 'on puisse établir avec elle

une relation lisible et intelligible»15.

Cette critique de fond adressée à la thèse de Weber se

retrouve chez plusieurs autres auteurs, comme le relève

Besnard: «S'ily a donc une vocation capitaliste de l'éthique
protestante, elle ne provientpas d'une orientation originelle
de lafoi réformée mais au contraire de la transformation
progressive duprotestantisme en une religion tolérante, pluraliste
et semi-sécularisée. Cette idée sous-tend les analyses de
nombreux auteurs, Sayous, Tawney, Robertson, Hyma [,..].»24
Quelques pages auparavant, Besnard souligne: «Sayous

va jusqu 'à suggérer l'existence d'une relation inverse entre
le calvinisme et le capitalisme. Il semble que le capitalisme
se soit développé à Genève dans la mesure même où la foi
calviniste régressait etperdait de son empire sur la vie
quotidienne. L'essor du capitalisme àpartir de la seconde moitié du

xvif siècle va depair avec le déclin de l'orthodoxie religieuse,

s'agissant enparticulier de la doctrine de laprédestination. »25

21 Détermination de la religion par l'économie chez Marx, détermination de

l'économie par la religion chez Weber.
22 Par deux fois, Lüthy assimile la thèse de Weber à de la « psychanalyse »,

qualifiée la première fois de « primaire » (Lüthy, Herbert, « 'Calvinisme et
capitalisme'... », art. cit., p. 21), la seconde fois de «subtile» (p. 25).

23Lüthy, Herbert, «'Calvinisme et capitalisme'... », art. cit., p. 17.
24 Besnard, Philippe, Protestantisme et capitalisme..., op. cit., p. 48.

25Ibid., p. 30. Le «déclin de l'orthodoxie religieuse, s'agissant en particulier
de la doctrine de la prédestination », est retracé à grands traits par Sayous,

19



Revue vaudoise de généalogie et d'histoire des familles - 2017

Toujours dans la même ligne, Lixthy se demande s'il
ne faudrait pas dire plutôt que la Réforme a été « non la

cause, mais le moindre obstacle [que la Contre-Réforme]
à l'émancipation et à l'essor du capitalisme »26.

Toutefois, comme le remarque Besnard avec perspicacité

: « Une telle interprétation déplace le problème plutôt
qu 'elle ne le résout, car ilfaut encore expliquer pourquoi
ce processus de sécularisation aurait affecté le protestantisme

davantage que le catholicisme [...]. C'est donc dans

la Réforme en tant que telle qu 'on cherchera un facteur de

libération de l'homme, d'émancipation de l'individu dans

tous les domaines. »27

Dans la Réforme, certes, mais pas, comme Weber, dans

la doctrine de la double prédestination. Lixthy écrit :

« [Calvin] a forgé un type d'hommes hautains et durs,

conscients de n 'avoir à répondre de leur vie qu 'à Dieu et
à leur consciencey c'est-à-dire des hommes libres et responsables

d'eux-mêmes, et il a fait naître ces communautés
calvinistesfarouchement rebelles à toute autorité humaine

sur les consciences, pour qui la séparation de l'Eglise et de

l'Etat allait toujours de soi quand l'Etat ne s'identifiait
pas à la communauté elle-même, comme c'était le cas dans

l'ancienne Genève et dans les établissementspuritains de

la Nouvelle-Angleterre. De Genève, cette Sion du nouveau

peuple de Dieu, est sortie une révolution internationale au

sens leplusfort. [...] Or, cet homme libre et responsable

devant lui-même, cet homme actifdans le monde [... ] est

devenu un ferment du monde occidental [...]. »28

Lixthy est donc d'accord avec Weber pour voir dans le

calvinisme l'une des sources majeures de la modernité

André, «Calvinisme et capitalisme: l'expérience genevoise», Annales d'histoire

économique et sociale, t. 7, n° 33, 1935, p. 223-244, p. 235 et suivantes.

26Lüthy, Herbert, «'Calvinisme et capitalisme'... », art. cit., p. 20.
27 Besnard, Philippe, Protestantisme et capitalisme..., op. cit., p. 48.

28Lüthy, Herbert, «'Calvinisme et capitalisme'... », art. cit., p. 29.

occidentale, en particulier de son dynamisme
économique. Il y a désaccord, en revanche, en ce qui concerne
le moyen terme qui relie le calvinisme à la modernité.
Pour Weber, c'est la double prédestination et la « rationalisation

» du comportement qu'elle implique, pour Lixthy,
c'est une sorte d'individualisme libéral.

Si Lixthy a raison, Calvin doit se retourner dans sa

tombe, car l'individualisme libéral est tout le contraire
de ce qu'il prônait29. Cependant, une telle « ruse de l'histoire

» n'est pas du tout à exclure. En effet, comme l'écrit
Weber: « [N]ous devrons [...] nous attendre à ce que les

effets culturels de la Réforme aient étépour une largepart
—peut-être même, eu égard à nospoints de vueparticuliers,

pour l'essentiel — des suites imprévues et proprement non
voulues du travail des réformateurs, souvent fort éloignées,
voire à l'opposé de tout ce qu'ils avaient eux-mêmes

en vue.»30 Sur cette « hétérogenèse des fins», il est fort
probable que Lixthy tombe enfin d'accord avec Weber.

Pour conclure sur la thèse de Weber, nous considérons,

avec Lixthy et bien d'autres auteurs, que cette thèse sophistiquée

n'est pas validée par les faits. Comme Lixthy, nous
aurions tendance à chercher l'explication de l'apparente
corrélation entre protestantisme et développement
économique dans un certain individualisme induit - semble-

t-il — par la Réforme, fût-ce au rebours des intentions des

Réformateurs eux-mêmes.

Cependant, une corrélation assez générale entre
développement économique et protestantisme ne suffit pas
à expliquer la forte affinité entre activité bancaire et

protestantisme dans l'espace francophone. A l'issue de

cette première partie, nous voilà assez loin de pouvoir

29 Besnard va cependant trop loin lorsqu'il écrit que « l'impulsion initiale du
luthéranisme et plus encore du calvinisme ne fut pas de nature libérale mais

plutôt de nature totalitaire» (Besnard, Philippe, Protestantisme et
capitalisme..., op. cit., p. 50).

30 Weber, Max, L'éthiqueprotestante..., op. cit., p. 89 (souligné dans le texte).

20



LA « BANQUE PROTESTANTE » TROUVE-T-ELLE SON ORIGINE DANS LA GENEVE DE CALVIN

appuyer la thèse qui nous intéresse fondamentalement
dans cet article : celle de l'origine genevoise de la « banque

protestante».

Toutefois, la thèse de l'origine genevoise de la

«banque protestante» peut invoquer à son appui un
autre argument, mieux fondé historiquement que la
thèse de Weber : la légitimation du prêt à intérêt par
Calvin.

La légitimation du prêt à intérêt par Calvin
à l'appui de la thèse de l'origine genevoise
de la banque protestante

En effet, à peu près aussi connu que la thèse de Weber
est le fait que Calvin a autorisé le prêt à intérêt. Dans

l'ouvrage de Daniel Alexander et Peter Tschopp Finance et

politique: l'empreinte de Calvin sur les notables de Genève,

deux des « notables » interrogés insistent sur ce fait. Pour
Maurice Aubert, qui a passé par la banque avant de faire
carrière au CICR, il « est évident que la banque à Genève

s'est développéepar le calvinisme. On nepeutpasprétendre
le contraire. [...] le prêt est considéré comme une affaire
tout à fait normale [...]. Si j'aifait de la banque, ce n 'est

paspar calvinisme Mais c'estparce que le calvinisme afait
que la banque s'est développée à Genève F1.

Edouard Pictet, représentant d'une des principales
familles de banquiers privés genevois, est encore plus
précis :

« Il nefautpas oublier que l'attitude du "calviniste " est

certainement déterminante vis-à-vis des banques, du
commerce de l'argent, desprêts à intérêt. Nos banques
sont issues directement de la doctrine de Calvin, qui,
contrairement à l'Eglise catholique, permettait leprêt
à intérêt et a levé un certain interdit qui régnait sur

31 Alexander, Daniel et Tschopp, Peter, Finance etpolitique: l'empreinte de

Calvin sur les notables de Genève, Genève : Labor et Fides, 1991, p. 114.

IEÀN CALVIN

Jean Calvin.

ces questions économiques et financières, et qui sont
à l'origine de nos maisons. D'ailleurs, lisez le livre
de Lüthy La banque protestante en France; on est

surpris de voir, même encore aujourd'hui, en France,
le nombre de protestants et le rôle qu'ils jouent dans
les affaires, alors qu'ils sont une infime minorité [de
la population]. »32

32Ibid., p. 115.

21



Revue vaudoise de généalogie et d'histoire des familles - 2017

Notons, en passant, que l'autorisation du prêt à intérêt

par Calvin est souvent mise en lien avec la thèse de

Weber33. Pourtant, Weber lui-même a expressément
récusé ce lien : à l'un de ses contradicteurs, il répond que
L \éthiqueprotestante et l'esprit du capitalisme est « un essai

dans lequel l'interdit canonique de l'intérêt n 'est absolument

pas mentionné (saufdans une remarque incidente

et sans aucune relation à l'argumentation d'ensemblej »34.

Toutefois, Weber concède un peu plus loin que « l'interdit
de l'intérêt et [sa levée par Calvin] ontpour nous tout au
plus une signification symptomatiquey au demeurant
limitée»35. Une chose est sûre: Calvin lui-même ne fait état
nulle part d'un quelconque lien entre son admission du

prêt à intérêt et sa doctrine de la (double) prédestination.
Laissons donc de côté, désormais, la prédestination et la
thèse de Weber, pour nous concentrer sur le prêt à intérêt.

Calvin est en effet le premier théologien chrétien de tout
premier plan à légitimer le principe même du prêt à intérêt.

Rappelons d'abord que le prêt à intérêt est le contrat
onéreux (non gratuit) par lequel le prêteur donne, pour
une certaine durée, à l'emprunteur une certaine quantité
d'une chose qui se consomme par son premier usage,

par exemple de l'argent ou de la nourriture36, charge

33 Voir, par exemple, cet autre article paru dans le quotidien Le Temps, édité à

Genève, en 2016 : «Et le capitalisme, est-il né de l'éthiqueprotestante, comme
le prétend le sociologue Max Weber Les salles de marché sont-elles redevables

à la Réforme l En partie sans doute. A Genève, Calvin autorise le prêt à intérêt

[...].» (Lugon Zugravu, Laure, «Nous sommes tous protestants», Le
Temps, 28 novembre 2016). Voir aussi: Cadier, Jean, «Calvinisme», in
Dictionnaire de la théologie chrétienne, Paris : Encyclopaedia Universalis :

Albin Michel, 1998, p. 192: «Dans son ouvrage L'Éthique du protestantisme

et l'esprit du capitalisme, Max Weber a soutenu que le calvinisme est

à l'origine du capitalisme. Calvin est le premier à avoir levé l'interdiction que
l'Eglise avait dès ses originesfaitpeser sur leprêt à intérêt [...].»

34 Weber, Max, L'éthiqueprotestante..., op. cit., p. 54 (souligné dans le texte).
35 Lbid., p. 56.
36 Une maison, une voiture ou un outil, qui ne se consomment pas par leur

premier usage, ne peuvent pas faire l'objet d'un prêt à intérêt, mais seulement

d'un prêt à usage (contrat gratuit) ou d'une location (contrat
onéreux).

à l'emprunteur de redonner au prêteur, à l'échéance
de la durée convenue, la même quantité de la même
chose, avec un supplément. Ce supplément, qui fait

que ce contrat de prêt est onéreux et non pas gratuit,
est appelé «intérêt». Qu'il soit versé périodiquement
pendant la durée du prêt ou en une seule fois lors du
remboursement, l'intérêt consiste en un «taux», c'est-
à-dire une certaine proportion de la quantité prêtée,

proportion exprimée le plus souvent (de nos jours) en

pourcents par année.

Rappelons ensuite brièvement37 que la condamnation
du prêt à intérêt - que le Moyen Age qualifie d'usure

quel que soit le taux d'intérêt38 - trouve sa source dans

l'Ancien Testament: « Tu ne prêteras pas à intérêt à ton

frère»39. De l'avis unanime des Pères de l'Eglise qui ont
traité la question40, le Christ a confirmé la prohibition
vétérotestamentaire en ordonnant: «Prêtezsans rien espérer

en retour»41. En 325, le concile de Nicée prévoit la

déposition des clercs usuriers. En 445, une décrétale du

pape Léon le Grand réclame des sanctions aussi contre

37 Pour plus de détails et de références, voir : Bernard, A. et alii, « Usure », in
Vacant, Alfred et alii, Dictionnaire de théologie catholique, Paris : Letouzey
et Ané, 1950, t. 15, vol. 2, col. 2316-2390. Voir aussi: Ramelet, Denis,
« La prohibition de l'usure au Moyen Âge », Finance et bien commun, n° 17,
2004, p. 18-27.

38 Toute personne qui prête à intérêt, même à un taux très bas, est donc, au
Moyen Âge, un «usurier». Ce n'est qu'à l'époque moderne, précisément
après que Calvin a admis un intérêt modéré, que le mot « usure » a pris le

sens d'intérêt excessif. Au Moyen Âge, tout intérêt dépassant, aussi peu que
ce soit, le taux d'inflation est considéré comme excessif.

39Deutéronome 23:20. Textes parallèles: Exode 22:24 et Lévitique 25:35-
38. Pour une étude détaillée de ces trois passages de la Torah (et des autres

passages de l'Ancien Testament traitant du prêt à intérêt), voir Ramelet,
Denis, Le prêt à intérêt dans l'Antiquité préchrétienne : Jérusalem, Athènes,
Rome. Etude juridique, philosophique et historiographique, Zurich & Bâle &
Genève: Schulthess, 2014, p. 19-39.

40 Parmi les Pères grecs : Clément d'Alexandrie, Grégoire de Nazianze,
Jean Chrysostome; parmi les Pères latins: Cyprien, Lactance, Ambroise,
Augustin, Jérôme.

41 Luc 6:35. La condamnation du prêt à intérêt se retrouve également dans le
Coran (2:275-278, 3:130 ; 4:161 ; 30:39).

22



LA « BANQUE PROTESTANTE » TROUVE-T-ELLE SON ORIGINE DANS LA GENEVE DE CALVIN

les usuriers laïcs42. En 789, Charlemagne promulgue la

première prohibition du prêt à intérêt par une autorité
laïque43. En 1179, le IIIe concile du Latran ajoute à la

sanction de l'excommunication celle de la privation de

sépulture pour les usuriers qui n'auraient pas fait
pénitence et restitué les gains usuraires avant leur mort.
En 1274, le IIe concile de Lyon décrète que les testaments
des usuriers notoires sont nuls et que les autorités civiles

qui n'expulsent pas les usuriers étrangers sont frappées
d'«interdit», c'est-à-dire que les sacrements ne doivent
plus être célébrés sur leur territoire. En 1311, le concile
de Vienne (en France) excommunie les magistrats qui
promulguent des lois autorisant le prêt à intérêt et qualifie
d'hérésie le fait de nier que le prêt à intérêt soit un péché.

À la fin du Moyen Âge (1300-1500), certains théologiens
s'efforcent de restreindre le champ d'application de la
prohibition du prêt à intérêt en recourant à la casuistique, en
introduisant des exceptions voire en redéfinissant certaines

notions. C'est en particulier le cas, au cours de la première
moitié du XVe siècle, de deux théologiens toscans importants,

le franciscain Saint Bernardin de Sienne (1380-1444)
et le dominicain Saint Antonin de Florence (1389-1459,
évêque de Florence de 1446 à sa mort)44, contemporains de

l'apogée de la Banque des Médicis sous le règne de Corne
l'Ancien (1389-1464), qui régna à la fois sur la Banque
des Médicis et sur la ville de Florence.

Si Luther adopte en matière de prêt à intérêt une
position « médiévale classique » assez proche de celle de

Saint Thomas d'Aquin, en accordant une grande impor-

42 Denzinger, Heinrich et Hünermann, Peter, Symboles et définitions de la

foi catholique, Paris: Cerf, 1996, n° 280.
43 La prohibition carolingienne sera suivie de nombreuses autres prohibitions

par les autorités laïques, jusqu'à la Réforme dans les pays devenus protestants,

jusqu'à la Révolution dans les pays demeurés catholiques.
44 Voir Roover, Raymond de, San Bernardino of Siena and SantAntonino

ofFlorence: The Two Great Economic Thinkers of the Middle Ages, Boston :

Baker Library, 1967, VII, 46 p.

tance à la question de savoir si le prêteur prend ou non
un risque45, la majorité des réformateurs (Mélanchton,
Zwingli, Bullinger, Oecolampade, Farel) se retrouvent
sur la ligne « libérale modérée » des théologiens de la fin
du Moyen Âge46. Il faut attendre Bucer et surtout Calvin

pour que le prêt à intérêt se voie légitimé dans son principe

même.

Dès 1529, une dizaine d'années avant qu'il accueille à

Strasbourg Calvin temporairement chassé de Genève (1538-
1541), Bucer esquisse déjà la distinction que développera
Calvin, en 1545, entre le prêt à laproduction consenti à un
riche pour développer ses affaires, et le prêt à la consommation

consenti à un pauvre pour nouer les deux bouts47.

Pourtant, c'est bien à la figure de Calvin que reste
attachée la légitimation de prêt à intérêt. Non pas tant
parce que Calvin serait le premier à avoir critiqué l'idée
aristotélicienne de la stérilité de l'argent, comme le

prétend Hauser48, mais plus simplement parce que le

rayonnement de Bucer ne fut pas celui de Calvin, ce

dernier comptant parmi les théologiens les plus influents
de toute l'histoire du christianisme, au même titre que
Saint Athanase, Saint Augustin, Saint Thomas d'Aquin,
Saint Grégoire Palamas ou Luther.

C'est donc en 1545, dans la lettre à Claude de

Sachin(s), que Calvin prend pour la première fois

45Wykes, Michael, «Devaluing the Scholastics: Calvin's Ethics of Usury»,
Calvin Theological Journal, n° 38, 2003, p. 27-51, spec. p. 38-40. Voir
aussi : Ramelet, Denis, « La condamnation du prêt à intérêt : un problème
de risque», in Meier, Philippe et Papaux, Alain (dir.), Risque(s) et droit,
Genève & Zurich & Bâle : Schulthess, 2010, p. 423-439, spéc. p. 434-438.

46 Biéler, André, La pensée économique et sociale de Calvin, Genève : Georg,
1961, p. 475.

47 Fuchs, Joseph, « Bucer et le prêt à intérêt», in Krieger, Christian et Lien-
hard, Marc, Martin Bucer and Sixteenth Century Europe. Actes du colloque
de Strasbourg, 28-31 août 1991, Leiden: Brill, 1993, vol. 1, p. 185-194,
p. 188-189.

48Hauser, Henri, «Les idées économiques de Calvin», in Hauser, Henri,
Les débuts du capitalisme, Paris : Félix Alcan, 1931, p. 45-79, spéc. p. 60.

23



Revue vaudoise de généalogie et d'histoire des familles - 2017

position sur — et pour — le prêt à intérêt. Il reviendra

sur la question dans son commentaire des Psaumes {In
librum psalmorum commentarius), publié en 1557, dans

son commentaire du Pentateuque {Mosis libri quinque
cum commentariis), publié en 156349, et dans son
commentaire d'Ezéchiel, publié en 1565 (l'année suivant
sa mort)50. Comme l'écrivent à juste titre Dommen et
Faessler, la lettre de 1545 « contient l'essentiel des arguments
du Réformateur; les commentaires ultérieurs apportentparfois

un autre éclairage, mais guère de nouvelles matières»5 \
D'après l'édition de référence des Opera Calvini dans le

Corpus Reformatorum, la Bibliothèque de Genève conserve
deux versions manuscrites (autographes de cette lettre,
l'une en français, l'autre en latin52. La version latine a été

publiée pour la première fois en 1575, dans un recueil de

documents de Calvin édité une dizaine d'années après sa

mort par son successeur Théodore de Bèze53. Quant à la

version française, elle a connu au moins quatre éditions
depuis le xixe siècle54.

49 Et non pas en 1554, comme l'écrit Biéler {La pensée économique et
sociale..., op. cit., p. 456). En 1554 n'est publié que le commentaire de la
Genèse {In Ium Mosis librum commentarius), cf. Gilmont, Jean-François,
Jean Calvin et le livre imprimé, Genève: Droz, 1997, p. 375.

50 Leçons ou commentaires et expositions de M. Jean Calvin sur les vingtpremiers
chapitres des revelations du Prophète Ezechiel: qui sont les dernieres leçons qu 'il
a faites avant sa mort. Le toutfidelement recueilli premièrement en latin, par
Jean Budé et Charles de Jonviller: et depuis traduit nouvellement en françois,
Genève, 1565.

51 Dommen, Edouard et Faessler, Marc, « Calvin et le prêt à intérêt », in
Dembinski, Paul. H. (dir.), Pratiques financières, regards chrétiens, Paris:
Desclée de Brouwer, 2009, p. 159-184, spéc. p. 160. Nous nous référerons

également à une version antérieure de cet article : Dommen, Edouard,
« Calvin et le prêt à intérêt», Finance et bien commun, n° 16, 2003, p. 42-58.

52 Baum, Guilielmus et alii (éd.), Loannis Calvini opera quae supersunt omnia,
vol. 10/1 Corpus Reformatorum, vol. 38/1), Brunswick, 1871, 294 col.,
col. 245, note 1).

53 Calvin, Jean, Loannis Calvini epistolae et responsa..., Genève, 1575, 411 p.,
p. 355-357. Ce recueil a connu au moins cinq rééditions: Genève, 1576;
Lausanne, 1576; Hanovre, 1597; Genève, 1617; Amsterdam, 1667.

54 Opera Calvini, op. cit., col. 245-249 ; Barth, Petrus et Scheuner, Dora
(éd.), Joannis Calvini opera selecta, vol. 2, Munich: Kaiser, 1952, XIX,
404 p., p. 392-396; Dommen, Édouard, «Calvin et le prêt à intérêt... »,

Cette lettre a-t-elle été connue du public avant sa première
publication en latin en 1575? Il est probable qu'elle ait
circulé. En effet, on en trouve déjà deux exemplaires — et

non pas un seul — à la Bibliothèque de Genève. De plus, il
existe à Paris, à la Bibliothèque nationale55, un manuscrit

qui paraît être un extrait de la version latine de la lettre56.

En outre, Calvin lui-même semble envisager — avec

une certaine crainte - que cette lettre circule, comme en

témoignent les toutes premières lignes de sa lettre :

«Je n 'aipoint encore expérimenté, mais ai apprispar les

exemples des autres, combien il est périlleux de rendre

réponse à la question de laquelle vous me demandez
conseil, car si totalement nous défendons les usures[,\

nous étreignons les consciences d'un lien plus étroit que
Dieu même. Si nous [les] permettons le moins du mondey

plusieurs incontinent sous cette couvertureprennent une
licence effrénée dont ils nepeuvent [sup\porter quepar
aucune exception on leur limite quelque mesure. Sij'écrivais

à vous seulje ne craindraispoint telle chose, car votre

prudence et la modération de votre courage m'est bien

connue, maisparce que vous demandez conseilpour un
autre[y\ je crains qu 'en prenant un mot il ne sepermette
quelquepeu plus que je ne désire. »57

Qui est donc ce Claude de Sachin(s), qui écrit
à Calvin au moins cinq lettres en latin entre 1542

art. cit., p. 54-57; Dommen, Édouard et Faessler, Marc, «Calvin et le

prêt à intérêt...», art. cit., p. 162-169. Dans les deux dernières éditions,
l'orthographe a été modernisée.

55 II s'agit bien aujourd'hui de la Bibliothèque nationale de France, et non
pas de la «bibliothèque impériale» comme l'écrivait Dommen en 2003
(« Calvin et le prêt à intérêt... », art. cit., p. 54), induit en erreur par la note
des Opera Calvini {op. cit., eod. loc.), dont le volume en question est paru
en 1871, soit juste après la chute du Second Empire.

56Le document est intitulé «Ex Calvini epistola de usuris» (Dorez, Léon,
Catalogue de la collection Dupuy, t. 1, Paris: Ernest Leroux, 1899, 495 p.,
p. 128). Cet extrait, non daté dans le catalogue, a-t-il été copié d'après une
lettre manuscrite ou d'après une des versions imprimées à partir de 1575

57Dommen, Édouard et Faessler, Marc, «Calvin et le prêt à intérêt...»,
art. cit., p. 163 (les crochets sont de nous).

24



LA « BANQUE PROTESTANTE » TROUVE-T-ELLE SON ORIGINE DANS LA GENEVE DE CALVIN

et 1554, dont une datée du 7 novembre 1545 pour
l'interroger au sujet de la licéité du prêt à intérêt
au regard de l'Écriture sainte Contrairement à ce

qu'écrivent Dommen et Faessler58, suivis par quelques
autres publications récentes, il ne s'agit pas d'un «

banquier», mais bien plutôt, comme l'écrit à juste titre
Cadier dans YEncyclopedia Universalis, d'un «gentilhomme

bressan »59.

Même si Claude de Sachin n'est pas un banquier,
Dommen et Faessler ont probablement raison lorsqu'ils
écrivent : « L 'échange de lettres entre Sachin et Calvin donne

[...] l'impression d'une action concertée entre les deux

correspondants. [...] L'échange serait destiné à faire lepoint sur
un débat qui agitait la communautéfinancière en général.
En fait, Calvin répond à une sollicitation plus générale,
celle de la société qui l'entourait. »60 Voici en quels termes
Claude de Sachin s'adresse à Calvin :

« Un de mes amis, illustre tant par ses origines que par
sa richesse, mais beaucoup plus illustre concernant la piété
et la foi, me demandait récemment s'il lui était permis,

par sa conscience, de faire un dépôt à la banque d'une

quantité d'argent, dont ilpercevrait tous les ans quelques

intérêts, le capital (comme on l'appelle) restant intact.

Mais, j'étais empêché de donner une réponse claire à cet

homme, sans me faire du souci, par ce commandement

divin, par lequel on est très souvent mis en garde contre
l'imputation d'intérêts à l'argent qu'on prête à son frère

(cf. p. ex. Dt. 23.20). En effet, l'Ecriture semble interdire
l'usure presque partout à tous les fidèles, en particulier le

Psalmiste lorsqu 'il déclare bienheureux celui qui ne prête

pas son argentà intérêt (Ps. 15.5 De même, l'avis émispar

58 Ibid., p. 159.

59Cadier, Jean, «Calvinisme...», art. cit., p. 192. Sur la généalogie des

Sachin(s), voir l'Annexe aux pages 29-30 ci-après.

60Dommen, Édouard et Faessler, Marc, «Calvin et le prêt à intérêt...»,
art. cit., p. 160.

les anciens docteurs, surtout les docteurs de l'Église, prend
position fermement contre des tractations usuraires, cela

quasiment d'une seule voix. [...] Les choses étant ainsi, on

trouve néanmoins certains savantsplus récents, et même des

professeurs de l'Evangile, qui ne condamnentpas toutprêta
intérêt. En effet, ils établissent une sorte d'usure honnête qui
convient même aux Chrétiens. [... ] Même sije concède que
ces derniers aient des bonnes raisons àfaire valoir aupoint
de vuejuridique, cependant l'autorité des Saintes Ecritures

a trop de valeurpour moi, pour queje me laisse détourner
d'elle [...] par despréjugés des hommes, aussi savants soient-
ils. [Par] ailleurs, [...] je sais que toi, très estimé Calvin,

tu connais les saintes Ecritures mieux que personne, c'est

pourquoi j'aipromis à mon ami [...] de me référer à toi.

[...] Tu accorderas certainement unefaveur à un homme

pieux, plein d'ardeurpour la vérité, et, par la même occasion,

tu satisferas au besoin de certaines autrespersonnes. »61

Comme le suggèrent les derniers mots, l'ami riche et

pieux de Claude de Sachin (qui n'est autre, peut-être,

que Claude de Sachin lui-même) n'est de loin pas la
seule personne intéressée par la réponse de Calvin : celle-ci

intéresse tous les disciples de Calvin qui ont de l'argent
à faire fructifier.

Sans détailler ici le contenu de la réponse de

Calvin à Claude de Sachin62, disons seulement que
Calvin commence par écarter - de manière étrangement

peu calvinienne — les textes bibliques allégués

par Claude de Sachin. D'une part, selon Calvin, la

prohibition vétérotestamentaire du prêt à intérêt ne

61 Ibid., p. 161-162. Cette traduction en français de la lettre de Claude de

Sachin à Calvin est due à Mme le professeur Irena Backus. L'original latin
a été édité dans Opera Calvini, vol. 12 Corpus Reformatorum, vol. 40),
1874, col. 210-211 (lettre n° 727 du 07.11.1545), d'après le manuscrit
conservé à la Bibliothèque de Genève.

62 Pour plus de détails, voir : Ramelet, Denis, « Calvin et le prêt à intérêt :

quelle rupture avec la scolastique », Mémoires de la Société pour l'histoire
du droit et des institutions des anciens pays bourguignons, comtois et romands,
vol. 70, 2013 (paru fin 2014), p. 157-166.

25



Revue vaudoise de généalogie et d'histoire des familles - 2017

V m
Sceau d'Adhémar Fabri (Adhémar Fabri est représenté en bas du sceau, en-dessous de S. Pierre, patron de la cathédrale de Genève).

valait que pour le peuple de l'Ancienne Alliance, elle

est caduque sous le régime de la Nouvelle Alliance.
D'autre part, toujours selon Calvin, en disant « Prêtez

sans rien espérer en retour» (Luc 6:35), le Christ ne

nous interdit pas le prêt à intérêt, il « nous commande
de prêter principalement à ceux desquels il n'y a point
d'espoir de recouvrer»65, ce qui revient à transformer
potentiellement les prêts faits aux pauvres en de purs et
simples dons. Et Calvin d'ajouter un peu plus loin : «Je
conclus maintenant qu 'ilfautjuger des usures non point
selon quelque certaine et particulière sentence de Dieu,
mais seulement selon la règle de l'équité. »64 Rappelons

que, jusqu'à Calvin, «usure» ne signifie rien de plus

que « intérêt», sans la connotation d'excès que le mot
« usure» va prendre après lui — et à cause de lui65.

Calvin termine sa lettre en énumérant sept «exceptions

»66 — qui sont plutôt des restrictions — à la pratique
du prêt à intérêt dont il vient de légitimer le principe :

« quandjepermets quelques usures, je ne lesfaispourtantpas
toutes licites». Ces sept restrictions se recoupent passablement.

Retenons seulement ici la première et la quatrième :

« qu 'on neprennepoint usure dupauvre» et « que celui qui
emprunte [à usure] fasse autant ou plus de gain de l'argent
emprunté». C'est la fameuse distinction — déjà présente
chez Bucer mais popularisée par Calvin — entre le prêt
à la production consenti à un riche pour développer ses

3Dommen, Edouard et Faessler, Marc, «Calvin et le prêt à intérêt.,
art. cit., p. 164.

4 Ibid., p. 167.

65 Voir note 38 ci-dessus.

66Dommen, Édouard et Faessler, Marc, «Calvin et le prêt à intérêt.,
p. 168-169.

26



LA « BANQUE PROTESTANTE » TROUVE-T-ELLE SON ORIGINE DANS LA GENEVE DE CALVIN

affaires et le prêt à la consommation consenti à un pauvre
pour nouer les deux bouts.

Cela étant, si Calvin fut bien le premier théologien
chrétien de tout premier plan à légitimer le principe
même du prêt à intérêt, est-ce vraiment Calvin qui a

changé le rapport de Genève au prêt à intérêt, comme
l'affirment — parmi beaucoup d'autres — les deux « notables »

genevois cités au début de cette section Ne serait-ce pas
plutôt Genève qui a changé le rapport de Calvin au prêt
à intérêt

En effet, Genève était une ville de foire, au moins
depuis le xine siècle67. Dans toutes les villes de foire, les

changeurs et autres «manieurs d'argent» jouissaient du
privilège — plus ou moins étendu — de pouvoir pratiquer
le prêt à intérêt. Les Franchises de Genève de 1387, « qui
furent si longtemps invoquées comme le code solennel des

droits des Genevois [...], à l'abri duquel se développa leur
indépendance»68 contenaient quatre articles (34, 35, 39

et 77) garantissant une totale immunité de la personne
et des biens des «usuriers», tant morts de vifs69. Outre
cette totale immunité, ce qui renforce encore le caractère

exceptionnel du cas genevois, c'est que cette charte
de franchises, qui contient des dispositions si contraires

aux décrets des conciles de Lyon et de Vienne70, a été

octroyée par... un prince-évêque En effet, Genève était
alors une principauté épiscopale. En 1385, le dominicain

Adhémar Fabri, originaire de La Roche-sur-Foron
(à 25 km au sud-est de Genève), est nommé évêque de

Genève par Clément VII, le premier antipape d'Avi-

67 Borel, Frédéric, Les foires de Genève au quinzième siècle, Genève : Georg,
1892, p. 4.

68Mallet, Edouard, «Libertés, franchises, immunités, us et coutumes de

la cité de Genève», Mémoires et documents publiés par la Société d'histoire

et d'archéologie de Genève, tome second, Genève, 1843, p. 271-399,
spéc. p. 271.

69 Ibid., p. 334-337 et 352-353.
70 Voir les douzes lignes qui suivent l'appel de note 43.

gnon71. Apparemment, entre sa nomination en 1385 et sa

mort en 1388, Adhémar Fabri, qui réside généralement
en Avignon, « ne se rend à Genève qu 'une seule fois, tout
exprès pour accomplir l'acte qui allaitfaire de lui l'unique
évêque de Genève du Moyen Age encore connu dupublic »72

et qui lui vaut d'avoir une rue à son nom à Genève.

En 1444, un autre antipape, Félix V (l'ex-comte de Savoie

Amédée VIII), qui s'était réservé l'administration directe
de l'évêché de Genève, confirmera aux Genevois leurs

Franchises, mais en abrogeant les privilèges en faveur
des « usuriers » : « on nepouvaitguère attendre qu 'un pape
qui sefaisait évêque eûtpour la coutume genevoise, si
tolérante à l'égard des usuriers, le même respect qu 'avaient eu
Adémar Fabri et ses premiers successeurs »75. Toutefois, il
semble que ces restrictions soient restées lettre morte74.

Ainsi donc, Calvin arrive dans une ville qui, écrit Bergier,

«jouissait depuis le xiV siècle au moins d'un régime exceptionnellement

libéral en matière d'"usure": leprêt à intérêt [...]
y étaitformellement autorisé. [...] Calvin lui-même, devant

cette situationpropre à Genève, va être amenépresque malgré
lui à confirmer par des arguments théologiques la légitimité
d'un intérêt modéré et contrôlé»75. Et Bergier de conclure :

« Nous situons ainsi la doctrine de Calvin sur le prêt
à intérêt. En exprimant sa légitimité théologique, le

Réformateur n 'apoint innové, en ejfet. Il a simplement
sanctionné une réalité existante et qu 'il lui eût été sans

71 L'élection de Clément VII à Avignon, alors qu'Urbain VI a été élu à Rome,

marque le début du Grand Schisme. Clément VII n'est autre que Robert
de Genève, fils du comte Amédée III de Genève : on le voit, le contentieux
entre Genève et Rome remonte plus haut que la Réforme.

72 Binz, Louis, « Fabri, Adhémar », Dictionnaire historique de la Suisse (http://
www.hls-dhs-dss.ch/ textes/f/F 13118 .php).

73Mallet, Edouard, «Libertés, franchises, immunités... », art. cit., p. 299.
74 Martin, Paul-E., « Calvin et le prêt à intérêt à Genève », Mélanges d'histoire

économique et sociale en hommage auprofesseurAntony Babel, tome premier,
Genève, 1963, p. 251-263, spéc. p. 254.

75 Bergier, Jean-François, Genève et l'économie européenne de la Renaissance,
Paris: S.E.V.P.E.N, 1963, p. 84.

27



Revue vaudoise de généalogie et d'histoire des familles - 2017

doute très difficile, dans la pratique, d'abolirpurement
et simplement. La remarque n 'estpas sans importance,
puisqu'elle révèle l'influence probable du milieu
économique et politique au sein duquel cette doctrine a
été conçue, dont le retentissement a été si vaste. [...]
Mêlé aux hommes d'affaires de Genève, parmi lesquels

il compte non seulement desfidèles mais aussi des amis,

il s'est intéressé à leurs problèmes, et ce contact a orienté
sa réflexion de la manière la plus naturelle. »76

Au final, il semble donc que, en légitimant théologi-

quement le prêt à intérêt, Calvin n'ait pas tant été animé

par une conviction novatrice que poussé par le besoin
de ratifier a posteriori la situation exceptionnelle héritée
d'Adhémar Fabri. Adhémar Fabri serait-il donc le
véritable père de la banque protestante genevoise

Qui est donc le père de la banque protestante
genevoise?

La banque protestante genevoise devrait-elle donc son
existence à un évêque du XIVe siècle Voilà qui ne
manquerait pas de piquant

Pourtant, l'argument du décalage chronologique,
que Liithy a déjà opposé à la thèse de Weber77, peut
également être opposé à la thèse de la paternité épisco-
pale - via Calvin - de la banque protestante genevoise.
En effet, si la première moitié du xve siècle — soit le

demi-siècle qui suit l'octroi des Franchises d'Adhémar

Fabri — marque l'apogée des foires de Genève78

et de la prospérité de Genève avant la Réforme79, un

76 Bergier, Jean-François, «Taux de l'intérêt et crédit à court terme à Genève
dans la seconde moitié du xvT siècle», Studi in onore di Amintore Fanfani,
tome IV, Milano: Giuffrè, 1962, p. 89-119, spéc. p. 97.

77 Voir le paragraphe situé entre les appels de note 22 et 23.
78 Bergier, Jean-François, Genève et l'économie européenne.op. cit., p. 217.
79 Mottet, Louis LL, Regards sur l'histoire des banques et banquiers genevois,

Genève: Tribune Éditions, 1982, p. 31.

déclin s'amorce au milieu du xve siècle, qui ne sera pas
enrayé par la Réforme :

« dans le domaine des formes d'entreprise et d'organisation

capitaliste [...] le siècle de la Réforme marque le

début d'une longue régression : l'Europe n 'a plus atteint
pendantplus de deux siècles le degré de développement et
de structuration économique, ni cette vigueur d'initiatives

individuelles, ni cettefloraison degrands capitalistes
d'allure royale, qu 'elle avait connus au XVe et au début
du xvf siècle — au siècle des Fugger — à l'intérieur de la
catholicité encore indivise. »80

En effet, les premiers banquiers81, au sens moderne
du terme, n'apparaissent à Genève qu'entre les

dernières années du xviT siècle82 et les premières années

du xviiT siècle83, soit plus d'un siècle et demi après la

Réforme mais seulement quelques années après... la
Révocation de l'Edit de Nantes (en 1685), qui vit la diaspora

huguenote s'établir dans toute l'Europe du Nord
ainsi qu'en Amérique. Même s'il ne la mentionne pas
explicitement, Lixthy voit dans la Révocation de l'Edit
de Nantes la véritable origine de la banque protestante :

« En ce qui concerneplusparticulièrement les huguenots,

ce n 'est pas telle particularité de la doctrine de Calvin,,

mais [...] leur appartenance à une communauté de réfugiés

dispersés dans toute l'Europe et l'Amérique, mais

gardant defortes attaches en France, qui les "prédestina "
à la "correspondance internationale", c'est-à-dire entre
autres à l'activité bancaire, qui était justement, par sa

80Lüthy, Herbert, «'Calvinisme et capitalisme'... », art. cit., p. 17.
81 Les noms les plus connus sont Lullin, Marcet et Picot (voir Sayous, André,

« Les principales phases de l'histoire de la banque à Genève : pendant le

xviiT siècle», Annales d'histoire sociale, t. 1, n° 2, 1939, p. 133-140, p. 135,
137, 140; Mottet, Louis H., Regards sur l'histoire des banques..., op. cit.,
p. 83 et 105).

82Mottet, Louis H., Regards sur l'histoire des banques..., op. cit., p. 83.
83 Sayous, André, « Les principales phases de l'histoire de la banque à

Genève... », art. cit., p. 134.

28



LA « BANQUE PROTESTANTE » TROUVE-T-ELLE SON ORIGINE DANS LA GENEVE DE CALVIN

EDI T
nature mêmey une correspondance internationale. Peuple
dispersé, élément mobile parce que douloureusement

contraint à la mobilité, minorité cosmopolite dont le

succèsfait scandale, comme les juifs [...]. Mais surtout,
combien nous sommes loin de la Réforme, chronologiquement

et spirituellement, à Vépoque de Necker dissertant
"de l'Importance des Opinions religieuses " et de ces

"Genevois " nourris de Voltaire et de Rousseau /»84

Si, comme le croit Liithy - et nous à sa suite -, la
véritable origine de la banque protestante est la Révocation
de l'Edit de Nantes, alors le véritable père de la banque

protestante n'est ni Calvin ni Adhémar Fabri, mais
Louis XIV. Et la banque protestante ne trouve pas son

origine à Genève, mais à Fontainebleau, charmante petite
ville au sud-est de Paris, connue pour son magnifique
château royal, dans lequel Louis XIV signa l'édit de

Révocation le 18 octobre 168585.

Denis Ramelet

DU ROY,
PORTANT SUPRESSION
DES EDITS DE NANTES ET DE NISMESj

Revocation generale de tous les Privileges cy-devant
accordez à ceux de la Religion prétendue reformée :

Et qui ordonne la Demolition de tous les Temples,

& l'Intcrdiftion de l'exercice de ladite Religion dans

tout le Royaume, Pais 8cTerres de l'ObejJËncc de

Sa Majcftc.

Vérifié en Parlement le Odohre

A METZ,
JiAW Se BRIO,!« Ahtoiki Impilmcon imi»Ai 7»

de NoCosncuii de Piiîtmtnc. AnKotuu ie l JV"

i là PJtcc de Chambtc*

IL PC. LXXXY*
Édit de Fontainebleau.

84Lüthy, Herbert, «'Calvinisme et capitalisme'... », art. cit., p. 22.
85 Sur les tenants et aboutissants de la révocation de l'édit de Nantes, voir

Ramelet, Denis, «Vauban et la Révocation de l'Edit de Nantes», in Bart,
Jean (dir.), Vauban, opposant et réformateur, Avallon: Cercle Condorcet de

l'Avallonais, p. 101-123.

29



Revue vaudoise de généalogie et d'histoire des familles - 2017

Denis Ramelet, né en 1975 à Lausanne, obtient une maîtrise puis un doctorat en droit à l'Université de Lausanne.

Il publie en 2014 sa thèse intitulée Leprêt à intérêt dans l'Antiquitépréchrétienne :Jérusalem, Athènes, Rome. Etude

juridique, philosophique et historiographique (Prix Rippert et Prix du Journal des Tribunaux). De 2012 à 2015, il
effectue un stage de notaire à Lausanne. Depuis 2015, il étudie, en qualité de post-doctorant (FNS) à l'Institut
de Philosophie de l'Université de Neuchâtel, l'ontologie qui sous-tend la philosophie du droit de Samuel von
Pufendorf (1632-1694).



Annexe

Les éditeurs allemands des Opera Calvini1 ont eu des difficultés à identifier Claude de Sachin — qui a écrit à Calvin
au moins cinq lettres en latin entre 1542 et 15542 — ainsi que son lieu de résidence. Dans un premier temps, ils n'ont
pas réussi du tout à l'identifier3. Puis ils ont confondu notre Claude de Sachin, seigneur d'Asnières, avec son cousin
éloigné et homonyme, seigneur de la Mylatière4. Enfin, les éditeurs ont commis une double erreur quant à son lieu
de résidence5. Premièrement, ils ont cru que notre Claude de Sachin résidait à Anières près de Genève (sur la rive
sud du Léman, en face de Versoix), alors qu'il résidait en réalité à Asnières-sur-Saône, au nord de Mâcon, à 140
kilomètres à l'ouest de Genève6. Secondement, ils ont situé Anières (près de Genève) « dans la préfecture de Thonon »,

ignorant manifestement qu'Anière a été rattachée au canton de Genève par le traité de Turin du 16 mars 18167.

1 Baum, Guilielmus et alii (éd.), Ioannis Calvini opera quae supersunt omnia, vol. 1 à 59 Corpus Reformatorum, vol. 29 à 87), 1863-1900. Respectivement
abrégés ci-après : OC (Opera Calvini) et CR.

2 OC, vol. 11 CR, vol. 39), 1873, col. 425-426 (lettre n° 414 du 12.08.1542) ; OC, vol. 12 CR, vol. 40), 1874, col. 210-211 (lettre n° 727 du 07.11.1545) ;

OC, vol. 13 CR, vol. 41), 1875, col. 639 (lettre n° 1405 du 24.07.1550) et 641-642 (lettre n° 1407 du 09.10.1550); OC, vol. 15 CR, vol. 43), 1876,
col. 133-134 (lettre n° 1951 du 09.05.1554).

3Notes aux lettres n° 414 et 727 (cf. note 2 ci-dessus).

4Note à la lettre n° 1405 (cf. note 2 ci-dessus).

5Note à la lettre n° 1951 (cf. note 2 ci-dessus) : «Anière in praefectura Tononiensi, prope Veigy».

6Herminjard, Aimé-Louis, Correspondance des Réformateurs dans les pays de langue française, t. 8, Genève: Georg; Paris: Fischbacher, 1893, 543 p., p. 91,
note 4. Les diverses possessions des Sachin(s) sont en Bresse, non en Genevois.

7 Voir la note 2 de notre article.

31



Revue vaudoise de généalogie et d'histoire des familles - 2017

Généalogie des Sachins

d'après l'Histoire de Bresse et du Bugey de Guichenon8.

8 Guichenon, Samuel, Histoire de Bresse et du Bugey, Lyon, 1650, 3e partie (généalogies de Bresse), 399 p., p. 337-340, spéc. p. 339-340


	La "banque protestante" trouve-t-elle son origine dans la Genève de Calvin?

