
Zeitschrift: Revue vaudoise de généalogie et d'histoire des familles

Herausgeber: Cercle vaudois de généalogie

Band: 29 (2016)

Artikel: Contribution à l'histoire du droit de la famille : le lien matrimonial de
l'Antiquité à la loi fédérale du 24 décembre 1874 sur l'état civil, le
mariage, et la tenue des registres s'y rapportant

Autor: Peroz, Anna

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1085166

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1085166
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Contribution à l'histoire du droit de la famille:
le lien matrimonial de l'Antiquité à la loi fédérale
du 24 décembre 1874 sur l'état civil, le mariage,

et la tenue des registres s'y rapportant

Anne Peroz

Historiquement, toute société humaine organisée
semble avoir voulu contrôler les unions socialement

reconnues, dont dépendaient l'existence et la survie du

groupe. A quelque époque et à quelque lieu que ce soit,
la summa divisio des règles d'organisation sociale en
matière familiale sépare les unions légitimes des autres
formes de relations entre les sexes. L'union matrimoniale

apparaît d'abord comme une source de parenté,
touchant à la famille. C'est ainsi par cette dernière que
l'espèce se survit, transmet la vie, les moyens de vie,
les raisons de vie. En Orient et en Occident, famille et
mariage sont par essence liés à la transmission, du moins
dans leurs conceptions traditionnelles1. Mais le mariage
constitue également, au-delà de la parenté, une source
d'alliance et un moyen de remettre de l'ordre dans le

désordre naturel de la sexualité et de la procréation. Le

mariage, enfin, permet de définir les statuts et les rôles
sociaux. Il trace, dans toute société, une coupure. C'est

1 Ce « modèle » initial de la famille traditionnelle connaît également à notre
époque des bouleversements. Pour une revue de la situation en Suisse, voir
plus précisément: Beat, Fux, Evolution des formes de viefamiliale, Recensement

fédéral de la population 2000, Office fédéral de la statistique, Neuchâ-
tel, décembre 2005, 92 p. Et aussi: Ryser, Valérie-Anne et Le Goff, Jean-
Marie, « Le mariage en Suisse : contrainte institutionnelle ou choix de vie »,

Les enjeux démographiques en France et en Allemagne, Villeneuve d'Ascq:
Presses universitaires du Septentrion, 2011, p. 109-123.

par rapport à son statut que se définit celui de toutes les

relations « hors-mariage », de la proscription à la simple
tolérance de fait2.

Dans le cadre de cette étude, nous avons choisi
d'évoquer les grands principes de la formation du lien
matrimonial à travers l'histoire. Le mariage existe bien
entendu dans le monde romain, ayant façonné la

plupart de nos droits occidentaux (I), avant de passer peu
à peu sous contrôle de l'Eglise dans les temps médiévaux

(II). Les Temps modernes sont enfin ceux de la

réaction protestante et de la rupture de l'unité religieuse
en Suisse. La Constitution fédérale de 1848, faisant de

la Suisse un Etat fédératif, ouvre la voie à l'unification
du droit du mariage (III). À chaque époque et dans

toute société, le mariage porte l'expression d'une morale

et des mœurs. Le juriste, qui le façonne, est lui aussi

l'homme de son temps et se doit de guider l'institution
vers les fins qui lui paraissent justes et bonnes, tout en

tenant compte de principes supérieurs imposés par les

forces de pouvoir.

2Meulders, Marie-Thérèse, «L'évolution du mariage et le sens de
l'histoire: de l'institution au contrat, et au-delà», Le droit de la famille en

Europe: son évolution depuis lAntiquitê jusqu'à nos jours: actes des journées
internationales d'histoire du droit, Strasbourg : Presses univ. de Strasbourg,
1992, p. 216.

105



Revue vaudoise de généalogie et d'histoire des familles - 2016

I) Les racines antiques: le mariage comme pilier
de la Cité romaine

Le mariage, tel qu'il nous apparaît dans le droit
suisse, est le fruit d'une longue histoire. En Occident,
jusqu'aux Temps modernes, le mariage est largement régi
et contrôlé par l'Eglise. Mais l'Eglise elle-même prend
naissance dans le monde romain. Ainsi, comme nous le

verrons, les éléments fondamentaux du mariage chrétien

sont déjà présents sous la Rome impériale. Sous bien des

aspects, le droit classique du mariage romain servira de

base au droit canonique matrimonial, avant la réaction

protestante du xvie siècle. Il est possible d'affirmer que, en
matière de droit privé, le droit romain constitue le « droit
commun» {ius commune) de l'Europe et de la Suisse,

même si, dans notre pays, sa réception s'est révélée plus
lente et inégale que dans d'autres contrées3... Etudions
donc les caractéristiques fondatrices du mariage romain,
l'élément le plus frappant résidant d'abord en un lien très

étroit entre Cité et mariage.

1 Le mariage, pierre angulaire
de la civilisation romaine

Le Digeste mentionne la définition suivante du mariage,
donnée par Modestin et conservée ensuite par le droit
canonique : « Nuptiae sunt coniunctio maris et feminae,
consortium omnis vitaey divini et humani iuris communication

(D. 23, 2, l)4. Le mariage est formé dans le but
d'avoir des enfants, comme l'indique la « coniunctio maris

3 Sur la réception du droit romain en Europe et en Suisse, voir surtout :

Stein, Peter, Le droit romain et l'Europe: essai d'interprétation historique,
Bruxelles [etc.] : Bruylant [etc.] ; Genève ; Zurich ; Bâle : Schulthess, 2004,
172 p. S'agissant de l'influence du droit romain au Pays de Vaud médiéval,
consulter: Poudret, Jean-François, Coutumes et coutumiers, Histoire comparative

des droits des pays romands du xvnf à la fin du xvf siècle, 6 volumes ou
parties, Berne: Staempfli Éditions, 1998 à 2006.

4Castello, C., «La definizione del matrimonio secondo Modestino», Atti
del Colloquio romanistico-canonistico: (fiebbraio 1978), Roma: Libreria ed.
délia Pontificia Universita' Lateranense, 1979, 267-298.

etfeminae», soit l'union sexuelle des époux. Mais, chez

Modestin, le mariage est également une communauté de

vie (consortium omnis vitaè) et la mise en commun de tout
ce qui relève du droit divin et du droit humain (divini et
humani iuris communicatio). Le mariage apparaît comme
une institution de droit, d'ordre public, structurant la
société et conforme à la Nature.

À Rome, mariage et Cité sont en effet associés. Seuls les

citoyens possédant de véritables droits politiques5 peuvent
conclure un iustum matrimonium6 ; on parle alors d'union
conforme au droit, produisant des effets de droit. Point
de mariage entre deux esclaves, entre libre et esclave, et
entre Romain et non Romain, sauf si ce dernier a acquis
le conubium7. Le mariage d'un esclave est ainsi considéré

comme une simple union de fait {contubernium),
le maître pouvant vendre les enfants qui en sont issus.

Sous le régime du droit de cité romaine, jusqu'à l'édit
de Caracalla de 212 octroyant la citoyenneté romaine
à tous les habitants libres de l'Empire, la qualité de

citoyen romain se transmet par le mariage. Pour être

5 Les citoyens romains sont les seuls à être soumis au droit de cité romain.
Initialement, le droit de cité peut uniquement être concédé aux habitants
de Rome, portant le nom d'origine mystérieuse de «Quirites», utilisé en
droit archaïque. Le droit de cité est ensuite concédé largement au gré des

conquêtes militaires. Il implique un ensemble de prérogatives, non seulement

politiques mais aussi civiles et judiciaires: droit de se marier sous le

régime du droit romain {conubium), droit d'accomplir certains actes
juridiques spécifiques au droit romain {commercium), droit de tester {factio
testament!), etc. Le droit de cité est encore associé à certains privilèges de droit
public, comme le droit de briguer des magistratures, de plaider devant les

tribunaux. Les étrangers, de passage ou résidents, ou encore les esclaves,

ne disposent pas du droit de cité. Sur le sujet, voir notamment: Badel,
Christophe, La citoyenneté romaine, Futuroscope: CNDP, 2015, 50 p. Et:
Michel, Nicolas-Henry, Du droit de cité romaine, Paris : L. Larose et Forcel,
1885, 374 p.

6 Lefebvre-Teillard, Anne, Lntroduction historique au droit des personnes et
de la famille, Paris: PUF, 1996, p. 104. Voir aussi: Gaudemet, Jean, Le

mariage en Occident, Paris : Éditions du Cerf, 1987, p. 24.
7 Les habitants non romains du Latium sont soumis au droit latin, incluant
le conubium. Mais ils ne possèdent pas la citoyenneté romaine, à moins de

venir s'établir à Rome {ius migrandî). S'agissant de l'acquisition du
conubium, voir : Sturm, Fritz, « Conubium, ius migrandi, conventio in manum »,

Le droit de la famille en Europe..., op. cit., p. 717-728.

106



Contribution à l'histoire du droit de la famille : le lien matrimonial de l'Antiquité à la loi fédérale du 24 décembre i 874 sur l'état civil

citoyen romain, il faut être né en justes noces d'un père

citoyen romain au moment de la conception et résidant
à Rome. Dans son De officis, Cicéron rappelle ainsi que
le mariage constitue le «séminaire de la République»*.
Tout bon citoyen romain doit se marier, pour fonder
une famille et permettre ainsi la naissance de nouveaux
citoyens. Ainsi, la pérennité de la Cité politique, et plus
largement celle de l'État, est assurée. Ce lien étroit entre
droit, politique et mariage est un héritage de l'époque
archaïque, depuis les origines de Rome (vine siècle avant
notre ère) jusqu'à la République (vie siècle avant notre
ère). Les familles constituent alors le seul élément social

naturel et stable. Beaucoup moins étendue que la gm?, la

familia romaine est consacrée dans la loi des XII Tables
(v6 siècle avant notre ère). Lafamilia regroupe l'ensemble
des personnes se trouvant sous l'autorité d'unpaterfamilias.

L'autorité du père de famille s'exerce sur les enfants,
mais aussi sur les petits-enfants, arrière-petits-enfants, en
ligne masculine. La famille, structure puissante et
autonome aux époques originaires de Rome, est le noyau
de la vie publique9. Puis, à l'époque de la République
tardive, tout comme au Principat ou au Dominât,
l'idéal familial romain reste le mariage, « stable et

prolifique»10. Cicéron et Valère Maxime décrivent tous deux
dans leurs ouvrages le modèle de la félicité romaine. Au
11e siècle avant J.-C., celle-ci est incarnée chez un certain

Quintus Caecilius Metellus, auquel la Nature a réservé ses

faveurs. Né citoyen romain dans une famille noble, ancien
consul, il est « bel homme», d'une âme « noble etgrande» ; il
est accompagné d'une épouse « chaste etféconde» qui lui a

donné « troisfils et troisfilles». Il maria ses trois filles « à des

hommes excellents» et ses « nombreuxpetits-enfants s'assirent

8 Lefebvre-Teillard, Anne, Introduction historique au droit des personnes...,
op. cit., p. 104.

9Zlinszky, Janos, «Consors et domina- Filiae loco : la famille romaine
archaïque », Le droit de la famille en Europe..., op. cit., p. 233.

10Peter, Orsolya Marta, «L'image idéale du mariage et de la filiation à
Rome », Le droit de lafamille en Europe..., op. cit., p. 363.

sur ses genoux»11. La gloire et le bonheur passent donc

notamment par le mariage et la descendance légitime12.
Mais encore faut-il que l'union réponde aux exigences
du iustum matrimonium...

2) Les conditions du iustum matrimonium

Pour les Romains, les enfants légitimes représentent
la permanence de la famille. L'enfant (le fils, principalement)

est l'héritier du nom, de la propriété familiale, et

perpétue le culte des dieux de la domus. Il est aussi porteur
du statut et du rôle politique et social de ses ascendants

(surtout du père). C'est donc tout naturellement pour
engendrer des enfants légitimes que le citoyen romain
prend femme (liberorum quaerundorum causafi3. Dans ce

sens, le mariage romain est purement consensuel, monogame,

et ordonné à la procréation.

Dans la formation du lien matrimonial, Ulpien, cité
dans le Digeste, insiste en ces termes sur l'importance
du consentement : « Nuptias non concubitus sed consensus

facit» (D. 35, 1, 15)14. Ce ne sont ni la communauté
de vie ni même l'union sexuelle qui font le mariage. Le

consentement émane du paterfamilias sous la puissance
duquel se trouve chaque époux, mais aussi des époux
eux-mêmes. Le consentement doit en outre être continu ;

à défaut, le mariage cesse, dans des conditions que nous
aborderons plus tard... Une telle particularité explique

que le mariage d'un citoyen romain réduit en esclavage ou

11 Idem, p. 364.
12 Dans la Rome antique, le mariage est fortement encouragé. L'État

entreprend même de punir les célibataires et de récompenser ceux qui ont une
grande famille. Voir sur ce point : Zlinszky, Janos, « Consors et domina-
Filiae loco : la famille romaine archaïque», Le droit de la famille en Europe...,
op. cit., p. 233 et s.

13Peter, Orsolya Marta, «L'image idéale du mariage et de la filiation à

Rome », Le droit de la famille en Europe..., op. cit,., p. 363.
14 Lefebvre-Teillard, Anne, Lntroduction historique au droit des personnes...,

op. cit., p. 105. Et aussi: Gaudemet, Jean, Le mariage en Occident...,
op. cit., p. 29.

107



Revue vaudoise de généalogie et d'histoire des familles - 2016

plus généralement captif soit automatiquement dissous ;

au vu de la privation de liberté, un consentement valable

ne peut plus être émis. Le mariage romain est enfin monogame,

comme précisé par Gaius dans ses Institutes15. Il
ne peut être conclu par des personnes déjà engagées par
un lien matrimonial16. Le droit romain interdit également

l'inceste, considéré comme un crime grave. Ainsi,
le mariage ne peut avoir lieu entre personnes parentes et
alliées à un degré prohibé. De tels empêchements existent
de manière large aux débuts de l'histoire de Rome, mais

s'assouplissent progressivement. En 200 av. J.-C., il
devient possible de contracter mariage entre cousins
germains17. Un senatus-consulte de 49 ap. J.-C., à l'objectif
politique, autorise même un oncle paternel à épouser sa

nièce Il est l'œuvre de l'empereur Claude, bien décidé
à prendre pour femme sa nièce Agrippine... Il faudra
attendre le règne de Constance II pour que ce senatus-
consulte soit abrogé, par une constitution de 342, figurant
dans le Code théodosien (C. Th., 3, 12, l)18. En cas

d'adoption, cette fois, le mariage reste impossible entre
adopté et adoptant; mais l'union est autorisée entre
adopté et enfant naturel de l'adoptant. Enfin, s'agissant
de la parenté par alliance, le mariage avec un beau-père
et une belle-mère reste prohibé19. Nous avons souligné
l'importance du lien matrimonial pour la continuité de la

15 Lefebvre-Teillard, Anne, Introduction historique au droit despersonnes...,
op. cit., p. 106.

16 Jusqu'à l'Empire, les pères de famille décident eux-mêmes de l'âge pubère
des enfants se trouvant sous leur puissance. Sous l'Empire, l'âge pubère est
fixé à 12 ans pour les filles et 14 ans pour les garçons.

17Tappy, Denis, «Peut-on épouser son oncle? Remarques diachroniques sur
les limites de l'empêchement de parenté », L'arbre de la méthode et sesfruits
civils, Recueil de travaux en l'honneur du Professeur Suzette Sandoz, Genève :

Schulthess, 2006, p. 141.
18 Sur la « genèse » de ce senatus-consulte de l'an 49, voir : Tappy, Denis, « Peut-

on épouser son oncle Remarques diachroniques sur les limites de
l'empêchement de parenté», L'arbre de la méthode et ses fruits civils..., op. cit.,

p. 141-142.
19 Lefebvre-Teillard, Anne, Introduction historique au droit despersonnes...,

op. cit., p. 106.

famille et de la Cité, ainsi que le consensualisme présidant
à la formation de l'union. Ces aspects ont évidemment
des conséquences sur les rapports entre époux.

3) Les rapports entre époux: de l'offectio maritalis
à la dissolution du mariage

Le iustum matrimonium, formé par consentement
mutuel, implique pour les époux de respecter l'un à l'égard
de l'autre 1'«honneur du mariage» {honor matrimonii)20.
L'homme doit traiter sa femme en épouse légitime {uxor),

partageant le même rang social que lui; elle est mater
familias et mérite à ce titre 1 '«affectio maritalis», l'affection

et le respect. Nous avons vu à quel point le lien
matrimonial est important pour la vie sociale et
politique de Rome. Uajfectio maritalis consiste en un devoir
moral pesant sur les époux pour la paix des familles.
Mais le mariage romain n'est pas systématiquement un
jeu d'amour. Il représente surtout la solidarité entre les

conjoints, l'accomplissement en commun des devoirs que
le mariage implique. On rapporte ainsi qu'un censeur
aurait exclu du Sénat un magistrat ayant embrassé sa

femme en présence de ses filles21. Avec la perte de liberté

ou de citoyenneté et le décès de l'un des conjoints, le

divorce constitue l'une des quatre causes de dissolution
du mariage. Conclu sur simple échange de consentements,

le mariage prend fin si l'une des volontés vient
à manquer (on parle en ce cas de repudium) ou d'un
commun accord entre les époux {divortium proprement
dit)22. Il n'est pas rare de mettre fin à une union pour en

contracter une autre, stratégiquement plus intéressante

pour des raisons diverses (fortune, alliance politique...).

20 Gaudemet, Jean, Le mariage en Occident..., op. cit., p. 30. Voir également :

Albertario, Emilio, «Honor matrimonii» e «ajfectio maritalis», Milano:
U. Hoepli libr. del R. Instituto lombardo di scienze e lettere, 1929, 15 p.

21Zlinszky, Janos, «Consors et domina- Filiae loco : la famille romaine
archaïque », Le droit de lafamille en Europe..., op. cit., p. 238.

22 Rawson, Beryl, Marriage, divorce, and children in ancient Rome, Canberra:
Humanities Research Centre; Oxford: Clarendon Press, 2004, 252 p.

108



Contribution à l'histoire du droit de la famille : le lien matrimonial de l'Antiquité à la loi fédérale du 24 décembre i 874 sur l'état civil

Divortium et repudium, tous les deux fréquents à Rome,
entraînent évidemment cessation de la vie commune.
Aucun n'implique l'intervention de l'autorité publique,
la famille gérant ses affaires de manière autonome. L'écrit
n'est pas obligatoire - même s'il facilite la preuve -, la

répudiation pouvant même être matérialisée par l'ordre
bref de «reprendre ses affaires»23 (D. 24, 3, 2)... C'est
dans le contexte du mariage romain que se développent
les principes du christianisme.

4) Les premières esquisses du mariage chrétien

L'année 312 marque la fin de la tétrarchie24 mais aussi la

division de l'Empire romain en deux entités : Constantin
reçoit l'Occident et Licinius l'Orient. Une année plus tard,
l'édit de Milan, dû à l'initiative de Constantin, proclame
la liberté de religion25. Dès lors, une période favorable

pour le christianisme débute. Théodose Ier, dans l'édit de

Thessalonique (380), fait ensuite du christianisme la seule

religion de l'Empire26. A cette époque, la doctrine
chrétienne du mariage repose sur les textes scripturaires, c'est-

à-dire sur l'Ancien et le Nouveau Testament27. De ces

sources, les Pères de l'Eglise tels qu'Ambroise, Jérôme et
Augustin28 tirent les principes fondamentaux du mariage
chrétien, au nombre de trois29. Le premier de ces principes

23 Lefebvre-Teillard, Anne, Introduction historique au droit despersonnes... „
op. cit., p. 111.

24 Remy, Bernard, Dioctétien et la tétrarchie, Paris : Presse universitaires de

France, 1998, 127 p.
25 Schmidt, Joël, Le triomphe du christianisme: Constantin et l'Edit de Milan

(313), Paris: Salvator, 2013, 142 p.

26Inglebert, Hervé, Les Romains chrétiens face à l'histoire de Rome: histoire,
christianisme et romanités en Occident dans l'Antiquité tardive (ilf-V siècles),

Paris: Institut d'études augustiniennes, 1996, 744 p.

27Gaudemet, Jean, Le mariage en Occident..., op. cit., p. 43-44.

28Sur la doctrine augustinienne et le mariage, voir: Augustinus, De bono

conjugali; De sancta virginitate, ed. and transi, by P.G. Walsh, Oxford:
Clarendon Press, 2001, 164 p.

29 Lefebvre-Teillard, Anne, Introduction historique au droit despersonnes...,
op. cit., p. 111-112.

est la sainteté du mariage. Le droit canonique du mariage
n'est pas uniquement un droit humain ; il relève également

de la volonté divine, immuable et contre laquelle
aucune législation ne peut aller. Cette sainteté du mariage
est confirmée par la présence du Christ aux noces de Cana,
relatées dans l'Evangile selon saint Jean, où il accomplit
son premier miracle. Le mariage chrétien est destiné à la

procréation, justifiant les relations sexuelles entre époux
(Genèse 1, 28)30. Il s'agit d'une collaboration à l'œuvre
créatrice de Dieu. La naissance d'un enfant est un don,

un cadeau de la vie. L'union apparaît aussi comme un
remède aux tentations de la chair, toute relation sexuelle
hors mariage étant considérée comme un péché. Les

époux se doivent fidélité, l'adultère de l'homme étant
aussi répréhensible que celui de la femme31. La faute de

l'un des époux est toutefois pardonnable, le mariage étant

par principe indissoluble. Cette indissolubilité est d'ailleurs

rappelée dans la première Epître aux Corinthiens
(7, 10-11.39) et dans l'Épître aux Romains (7, 2-3);
ce que Dieu a uni, l'homme ne peut point le séparer.
L'adultère permet le divortium, mais non le remariage du
vivant du conjoint32. Les époux sont certes égaux dans

leurs devoirs réciproques, mais l'union est strictement
soumise à la direction du mari. Dans la première Epître
aux Corinthiens, Paul affirme ainsi que « Dieu est la tête
de l'homme, et l'homme la tête de la femme » (1 Corr 11,
3)33. Il s'appuie, pour développer son propos, sur les deux

premiers chapitres de la Genèse, soit la création d'Adam à

30Cottiaux, Jean, La sacralisation du mariage: de la Genèse aux incises mat-
théennes: contribution à une théologie du développement dogmatique, à l'histoire

de la discipline des mœurs, et auxproblèmes posés par l'absolue indissolubilité

du mariage chrétien, Paris : Éd. du Cerf, 1982, 793 p.
31 Schmitt, Émile, Le mariage chrétien dans l'œuvre de saint Augustin : une

théologie baptismale de la vie conjugale, Paris : Études augustiniennes, 1983,
318 p.

32Churraca, Juan de, «Égalité et inégalité des conjoints dans le mariage
chrétien des premiers siècles», Le droit de la famille en Europe..., op. cit.,
p. 243.

331dem, p. 243.

109



Revue vaudoise de généalogie et d'histoire des familles - 2016

l'image de Dieu, puis la formation du corps d'Eve à partir
de celui d'Adam... Depuis le IVe siècle, la morale
chrétienne influence les principes juridiques romains. Mais
les invasions barbares et la chute de l'Empire romain
d'Occident changent la donne.

Il) L'époque médiévale: le mariage progressivement
sous contrôle de l'Église (V-xV siècles)

Désormais, entre le Ve siècle et le Xe siècle, les règles
du mariage obéissent à la personnalité des lois, soit aux
différents usages des peuples installés sur le sol de l'ancien

Empire romain34. Au-delà des différences ethniques, la
famille obéit toutefois à une constante : elle repose
toujours sur le mariage, permettant de structurer et de hiérarchiser

le clan. Face à ces bouleversements, une institution
reste également stable : il s'agit de l'Eglise. L'époque
carolingienne sera pour elle décisive. En effet, les rois lui
confient nettement la tâche d'encadrer la population35.
Législation et juridiction ecclésiastiques s'affermissent et
se développent, notamment en matière de mariage : au
viiie siècle, l'Eglise exerce le contrôle juridictionnel pour
les empêchements de parenté et, au ixe siècle, sa

compétence s'étend désormais aussi au divorce. À partir du
xie siècle et jusqu'à la Réforme, le mariage relève

exclusivement du droit canonique et des officialités. Revenons

sur cette évolution.

1) Le mariage chez les Francs: l'Église confrontée
aux usages germaniques (Ve-Xe siècles)

L'Empire romain d'Occident disparaît officiellement
en 476. Le dernier empereur, Romulus Augustulus, est
démis de ses fonctions et le Hérule Odoacre renvoie les

34 Bart, Jean, Histoire du droit privé de la chute de l'Empire romain au
XDé siècle, Paris: Montchrestien, p. 10.

35 Bonnet, Christian et Descatoire, Christine, Les Carolingiens et l'Eglise,
Vllf-X siècle, Gap [etc.] : Ophrys, 1996, 161 p.

insignes impériaux à Constantinople. La belle unité
juridique, assurée par la diffusion du droit romain, prend
également fin. En Occident, les codifications de Justinien
restent peu ou mal diffusées. Le Code théodosien (439),
bien qu'antérieur, aura par contre une plus grande
diffusion. Dernier texte législatif entré simultanément en

vigueur en Orient et en Occident, il sera utilisé pour
rédiger le Bréviaire d'Alaric, loi romaine des Wisigoths
(506)36. C'est donc essentiellement à travers le Code
théodosien que le droit romain du mariage perdure en
Occident37. L'Empire romain cède également la place
à de nouveaux royaumes, constitués par les Francs, les

Burgondes, les Wisigoths, les Suèves, les Vandales, les

Alamans... Clovis (481-511), à la tête des Francs saliens,

se rend progressivement maître de tout le territoire allant
de la Saxe au sud de Cambrai. Il vainc les Alamans à

Tolbiac (496), puis les Wisigoths à Vouillé (507), et

annexe le royaume burgonde (534)38. Ces événements

marquent le début du règne de la personnalité des lois.
Cette dernière signifie que chaque peuple du regnumfran-
corum conserve l'application de ses règles nationales, faites

de lois rédigées mais aussi de coutumes. La diversité caractérise

ainsi les règles de formation et de dissolution du

mariage, avant que les deux groupes (population romaine
et peuples barbares) ne fusionnent.

Les traditions germaniques reflètent, comme le droit
romain, l'importance de la famille. Ainsi, plus que les

consentements des futurs époux, ce sont d'abord les

consentements des chefs de famille que l'on exige au mariage.

36 Gaudemet, Jean, Le mariage en Occident..., op. cit., p. 94.

37Aubert, Jean-Jacques et Blanchard, Philippe (dir.), Droit, religion et
société dans le "Code théodosien troisièmesJournées d'étude sur le Code théodosien,

Neuchâtel, 15-17 février 2007, Neuchâtel: Université de Neuchâtel,
Genève : Droz, 2009, 445 p.

38 Lefebvre-Teillard, Anne, Introduction historique au droit despersonnes...,
op. cit., p. 122. Voir aussi, s'agissant de l'expansion du royaume franc:
Feffer, Laure-Charlotte, Forni, Pierre et Perin, Patrick, De Clovis à

Charlemagne, Paris: Casterman, 1989, 69 p.

110



Contribution à l'histoire du droit de la famille : le lien matrimonial de l'Antiquité à la loi fédérale du 24 décembre i 874 sur l'état civil

Dans la loi romaine des Wisigoths, par exemple, l'union
conclue sans l'accord préalable des familles est considérée

comme un rapt, et le coupable réduit en esclavage39. Si

le père de famille consent au mariage, il lui appartient
de fixer le montant de la dot à verser par le ravisseur.
Dans la loi des Burgondes (ou loi Gombette, rédigée au
VIe siècle), une jeune femme n'ayant plus son père passe

sous la puissance juridique de son frère, pouvant à son tour
choisir pour elle un conjoint. A défaut d'ascendant ou de

collatéral masculin, la femme dispose d'une liberté de choix

pour le mariage! La loi wisigothique, moins «clémente»,

précise encore que la femme épousant un autre homme

que celui auquel son père l'avait promise devient l'esclave

de l'éconduit tout comme son mari40 Le mariage scelle

avant tout l'alliance de deux familles. Les quelques règles

que nous venons d'évoquer signent le déclin du principe
consensualiste admis à Rome et chez les premiers chrétiens.

Comme dans la Rome antique, le mariage est une
institution concernant uniquement les personnes libres ; la

loi salique, par exemple, réduit en esclavage la personne
libre contractant mariage avec un ou une esclave41. Les

traditions romano-chrétienne et germanique s'opposent
également en matière de cérémonies entourant la formation

du mariage. En plus de l'échange des consentements,
les chrétiens instaurent la pratique de certains rites, par
exemple l'échange des anneaux ou le port d'un voile pour
la femme. Mais rien de tout ceci n'est nécessaire pour qu'il
y ait véritable mariage. Il en va tout autrement des

traditions germaniques. Toute union « officielle» comporte
deux étapes: l'engagement (Verlobungon desponsatio) et
la remise de la femme au mari Trauung ou traditio)42.

39 Bart, Jean, Histoire du droitprivé..., op. cit., p. 49.
40 Idem, p. 49.
41 Lefebvre-Teillard, Anne, Introduction historique au droit despersonnes...,

op. cit., p. 123.
42 A ce sujet, voir par exemple : Bart, Jean, Histoire du droitprivé..., op. cit.,

p. 48. Lefebvre-Teillard, Anne, Introduction historique au droit des

Chez les Francs, un sou et un denier suffisent à matérialiser

la volonté matrimoniale. La famille acceptant cette
offrande est désormais liée par une promesse de mariage.
Sa rupture constitue un délit, entraînant le versement
d'une composition pécuniaire appelée Wergeld (62 sous
dans la loi salique)43. Cette première étape, fixant les

conditions de l'engagement matrimonial, donne lieu à

des tractations entre les clans. La famille du futur marié
fixe, avec celle de la promise, le montant de la dos ex

marito. Le mari apporte ainsi une dot à sa femme! En

contrepartie, la future n'offre que quelques présents à son

promis. La seconde étape consiste en la remise de la jeune
fille à son mari. Traditionnellement, un festin est organisé

dans la famille de la femme et, le soir, une cérémonie

(Beilager) organisée en présence de témoins marque
l'union des époux et le début de la vie commune44. Chez
les Francs tout comme chez les Wisigoths, la chambre

nuptiale est bénie, l'union charnelle semblant être exigée

pour la formation définitive du lien matrimonial45. La

copula carnalis est plus importante que dans la tradition
romaine, annonçant la philosophie du droit canonique du

mariage. Le mariage ainsi conclu ne peut être dissous que
par la mort ou le divorce. Mais ce dernier est largement
admis, faisant du mariage une union précaire... La loi
des Wisigoths et la loi des Burgondes admettent en effet

que le mari peut renvoyer sa femme, sans plus donner
d'explication46 Le divorce par consentement mutuel est

également fréquent. Le recueil de Marculf (ou Formulaire

personnes..., op. cit., p. 123. Gaudemet, Jean, Le mariage en Occident...,
op. cit., p. 96. Et aussi: Joye, Sylvie, Santinelli, Emmanuelle et Bührer-
Thierry, Geneviève, Le couple dans le monde franc (V-Xlf), Saint-Denis:
Presses universitaires de Vincennes, 2013, 218 p.

43 Bart, Jean, Histoire du droitprivé..., op. cit., p. 48.

44Ldem, p. 48.
45 Concernant le mariage au haut Moyen Âge et sa consommation charnelle,

consulter : Mac Carthy, Conor, Love, sex and marriage in the Middle Ages:
a source book, London [etc.] : Routledge, 2004, 292 p.

46 Gaudemet, Jean, Le mariage en Occident..., op. cit., p. 97.

111



Revue vaudoise de généalogie et d'histoire des familles - 2016

de Marculf, vne siècle) donne un certain nombre de
formules permettant aux époux de mettre fin à leur union
d'un commun accord, pour cause de discorde47. Chez les

Francs, la fin du mariage est matérialisée par le jet, de

la part de la femme, d'une clef symbolisant le domicile
conjugal. Enfin, le mariage entre parents proches reste

pratique courante chez les peuples «barbares», tenus à

l'union entre personnes de même rang dans des sociétés
fermées et un cercle étroit (endogamie). Les rois francs

eux-mêmes ne manquent pas de s'adonner à cette
pratique. Les souverains mérovingiens Clotaire et Caribert
sont ainsi bien connus pour leurs multiples unions, parfois

incestueuses48.

Ces pratiques sont bien entendu en opposition avec
les premières règles chrétiennes du mariage. L'un des

fondements les plus nets interdisant effectivement ce

type d'union figure dans le chapitre 18 du Lévitique,
verset 6, énonçant qu'« aucun de vous ne s'approchera de

sa propreparenté »49. Comme nous le voyons, la morale
chrétienne a, depuis la chute de l'Empire, beaucoup
de mal à être entendue. A elle seule, la conversion des

Francs au christianisme (soit le baptême de Clovis,
vers 497) ne semble pas suffire à imposer fermement
la doctrine canonique du mariage. Cependant, la
législation ecclésiastique progresse. Aux textes canoniques
s'ajoutent désormais au Ve siècle les canons conciliaires.
Le concile de Tolède (527) frappe les époux incestueux
d'excommunication, l'inceste étant reconnu jusqu'au

6e degré de parenté inclus50. De même, le principe
d'indissolubilité du mariage progresse quelque peu. Le
concile d'Orléans (533) frappe également d'excommunication

les époux se séparant en raison de la maladie
de l'un ou l'autre des conjoints. Puis, un siècle plus
tard, le concile d'Hereford (673) interdit la répudiation
de la femme pour cause de fornication51. La législation

séculière vient peu à peu au secours des textes
canoniques52. En effet, les souverains ne manquent
pas de voir, à travers la morale chrétienne, un moyen
de contrôle de la population. En 630, par exemple, la
loi des Alamans (vne siècle) punit les époux incestueux
de la confiscation des biens53. Mais la période carolingienne,

surtout, s'avère décisive pour l'affirmation de
la discipline chrétienne du mariage. Charlemagne est
sacré empereur par le pape Léon III, à Rome, en 800.
Le souverain, désormais de droit divin, exerce le pouvoir

en étroite union avec l'Eglise. Le droit canonique
influence ainsi la législation séculière. L'Eglise est dès

lors en mesure d'exercer un contrôle juridictionnel sur
le mariage, non exclusif mais de plus en plus important.

À la fin du vine siècle, la compétence de l'Eglise
est admise en matière d'empêchements de parenté
et d'adultère (concile de Rouen, 721). Au ixe siècle,

cette compétence s'étend au divorce (concile de Paris,
829). Et, au xie siècle, la compétence juridictionnelle et

législative de l'Eglise sur le mariage est définitivement
reconnue54.

47 Bart, Jean, Histoire du droitprivé..., op. cit., p. 51.
48 Lire à ce sujet : Sot, Michel, Culture and Religion in Merovingian Gaul,

Archives de sciences sociales des religions, 1 October 1997, Vol. 42(100),
p. 92-94. Et encore: Délivré, Fabrice, Eglise et autorités. Etudes d'histoire

de droit canonique médiéval, Annales Histoire, Sciences sociales,
1 March 2008, Vol. 63(2), p. 418-420.

49Gaudemet, Jean, Le mariage en Occident..., op. cit., p. 100. Pour une
histoire de l'inceste et du droit du mariage, voir : Ubl, Karl, Inzestverhot und
Gesetzgebung: die Konstruktion eines Verbrechens (300-1100), Berlin : W. de

Gruyter, 2008, 591 S.

50 Gaudemet, Jean, Le mariage en Occident..., op. cit., p. 100.
51 Ldem, p. 52.
52 Pour une revue des décisions conciliaires en matière de mariage, consulter

par exemple : Camus, Code matrimonial ou recueil complet de toutes les loix
canoniques &[et] civiles de France, des dispositions des conciles, des capitulaires,
ordonnances, edits &[et] déclarations ; &[et] des arrêts &[et] règlements de tous
les parlemens &[et] tribunaux souverains, rangés par ordre alphabétiques, sur
les questions de mariage, Paris : Hérissant, 1770, 2 vol.

53 Gaudemet, Jean, Le mariage en Occident..., op. cit., p. 100.

54A ce sujet, voir: Ritzer,^ Korbinian, Le mariage dans les Eglises chrétiennes
du E au xf siècle, Paris : Éd. du Cerf, 1970, 494 p.

112



Contribution à l'histoire du droit de la famille : le lien matrimonial de l'Antiquité à la loi fédérale du 24 décembre i 874 sur l'état civil

2) Les grands principes du mariage sous monopole
législatif de l'Église (xf-xft siècles)

a) Les sources

Jusqu'à la Réforme, l'institution du mariage est en

principe régie exclusivement par le droit canon. En
matière de mariage, la doctrine canonique est formée,
dès les premiers siècles de l'Eglise, par les textes scriptu-
raires. A ces premiers fondements, que nous avons
étudiés, il faut ajouter les canons conciliaires et les décisions

pontificales. Ces sources sont rassemblées par Gratien,
dans son fameux « Décret », rédigé vers 1140 à Bologne.
La seconde partie de cette œuvre est consacrée au
mariage55. L'augmentation du corpus de droit canonique,
suite à la tenue de nouveaux conciles (comme celui de

Latran en 1215) ou à l'édiction de nouvelles décrétales,

oblige à la rédaction d'un recueil: les Décrétales de

Grégoire IX (1234), formant la deuxième partie du
Corpus iuris canonici56. Sur la base de ces textes, les cano-
nistes se livrèrent à une vaste activité de commentaire
dans le cadre des universités médiévales. C'est désormais

l'ère du droit canonique classique. Depuis le grand

pape législateur Alexandre III (1159-1181), la sanction
du droit canonique du mariage est également rendue

plus efficace. L'offïcialité57, juridiction ecclésiastique
née au xne siècle, se répand. En Suisse, les premières

55 de Clusio, Gratianus, Le mariage: décret de Gratien : causes 27 à 361 éd.,
trad, [du latin], introd. et notes par Werckmeister, Jean, Paris: les Ed.
du Cerf, 2011, 768 p. Dauvillier, Jean, Le mariage dans le droit classique
de l'Eglise depuis le décret de Gratien (1140) jusqu'à la mort de Clément V
(1314), Paris: Sirey, 1933, 517 p.

56 Lefebvre-Teillard, Anne, Introduction historique au droit despersonnes...,
op. cit., p. 133. Corpus juris canonici, Ed. Lipsiensis secunda / post Aemilii
Ludovici Richteri curas ad librorum manu scriptorum et editionis roma-
nae fidem recognovit et adnotatione critica instruxit Aemilius Friedberg,
Union : Lawbook Exchange, 2000, 2 vol.

57 Sur l'organisation et le rôle des juridictions ecclésiastiques, voir par
exemple : Lefebvre-Teillard, Anne, Les officialités à la veille du Concile
de Trente, Paris: Librairie générale de droit et de jurisprudence, 1973,
291 p.

officialités se développent à Genève (1225), Lausanne

(1245), Bâle (1252), et Sion 1271 )58. Les juridictions
ecclésiastiques ne sont toutefois compétentes qu'en ce

qui concerne le lien matrimonial lui-même; en effet,
les autres aspects du mariage, notamment la gestion du
patrimoine des époux, restent du ressort des juridictions
et du droit séculiers.

b) La formation du lien matrimonial :

entre consentement et copula carnalis

L'unification du droit canonique du mariage implique
pour l'Eglise de mettre fin à une controverse. Le lien
matrimonial est-il parfaitement formé suite au consentement

des époux ou de la consommation du mariage

par l'union charnelle Il existe là, en effet, deux thèses en

présence. Lorsqu'il recueille les textes pour en faire son
« Décret», Gratien se heurte à deux tendances59. Ces
dernières sont issues de l'histoire de la doctrine chrétienne,
débutant dans l'Antiquité romaine et se prolongeant à

l'aune des traditions germaniques. Chez les premiers
chrétiens, le consentement des époux forme à lui seul le

mariage, alors que l'influence des traditions germaniques
voudrait que l'on accorde également une certaine importance

à la copula carnalis. Gratien tente alors de concilier
ces deux thèses, en faisant du mariage une cérémonie

comportant plusieurs étapes. Les fiançailles (sponsalia:)

«commencent» le mariage, par l'échange des consentements;

mais le mariage n'est «parfait» (ratum) que s'il
est consommé. En ce cas, l'union est alors définitive,
indissoluble.

58 Poudret, Jean-François, « Procès matrimoniaux à la fin du XIVe siècle selon
le plus ancien registre de l'offïcialité de Lausanne », Zeitschriftfür schweizerische

Kirchengeschichte, Band 86, Jahr 1992, 8.
59 Lefebvre-Teillard, Anne, Introduction historique au droit des personnes...,

op. cit., p. 133. Bart, Jean, Histoire du droitprivé..., op. cit., p. 248. Sur

cette controverse, voir encore : Lett, Didier, Mariage et sexualité au Moyen
Age. Accord ou crise 1, Annales Histoire, Sciences sociales, 1 March 2001,
Vol. 56(2), p. 391-393.

113



Revue vaudoise de généalogie et d'histoire des familles - 2016

Mais les divergences de doctrine ne prennent pas fin

pour autant. Le théologien Pierre Lombard, contemporain
de Gratien et futur évêque de Paris, appuie la thèse

consensualiste dans ses Sentences, rédigées vers 115160.

Les paroles échangées par les époux sont pour lui
suffisantes, mais il faut distinguer les verba defuturo (paroles
du futur), assimilables aux fiançailles, et les verba de

presenti (paroles du présent). Ces dernières forment le

mariage en tant que tel, l'homme et la femme s'engageant
à se prendre pour époux « dès maintenant». Les fiançailles,

pour leur part, peuvent toujours être rompues61, alors que
les paroles du présent créent un lien parfait et indissoluble.

Le pape Alexandre III (1105-1181), dans la décré-
tale Licety apporte la solution au problème, en s'appuyant
sur la distinction initiée par Lombard62. A l'évêque de

Mayence, le pontife affirme en effet que si un consentement

du présent intervient entre un homme et une
femme, chacun disant à l'autre «Je te reçois pour mien»,
c'est-à-dire comme époux, même si cette union n'est pas
consommée, cette femme ne pourra pas épouser un autre
homme et devra être rendue au premier63. L'importance
de la copula carnalis demeure toutefois dans le cas des

fiançailles : les verba de futuro suivies d'union charnelle
forment un véritable mariage64. Mais encore faut-il savoir
si les paroles échangées constituent un consentement du

60 Bart, Jean, Histoire du droitprivé..., op. cit., p. 248.
61 Les Décrétales de Grégoire IX précisent que les fiançailles peuvent être

conclues par les familles pour les enfants à partir de 7 ans. Parvenu à l'âge
de la puberté, l'enfant a la possibilité de rompre les fiançailles. Par contre,
lorsque ces dernières ont été conclues entre pubères, elles peuvent être rompues

d'un commun accord ou pour un autre motif, toujours apprécié par
l'official.

62 Lefebvre-Teillard, Anne, Introduction historique au droit des personnes...,
op. cit., p. 133. Bart, Jean, Histoire du droitprivé..., op. cit., p. 134.

63 Poudret, Jean-François, « Procès matrimoniaux à la fin du XIVe siècle selon
le plus ancien registre de l'officialité de Lausanne», Zeitschrifi..., op. cit.,

p. 14.

64Idem, p. 17. Voir également: Poudret, Jean-François, Coutumes et coutu-
miers, Partie III: Le mariage et la famille, Berne : Staempfli Éditions, 2002,
p. 1 et s.

présent ou du futur! La thèse consensualiste est également

mise en avant dans les canons du 4e concile de

Latran (1215). La publication des bans est obligatoire,
notamment pour laisser le temps à une personne connaissant

des empêchements au mariage de se manifester65.

Mais la négligence de cette formalité n'entraîne pas la

nullité du mariage... Un mariage clandestin basé sur le
seul échange des consentements reste donc parfaitement
valable66. Évidemment, de tels mariages, contractés sans

témoins, ou encore sans publicité préalable, posent des

difficultés nombreuses lorsque l'un des deux époux
souhaite recouvrer sa «liberté». Jean-François Poudret s'est

ainsi livré à l'analyse des procédures soumises à l'officialité

de Lausanne, du 26 janvier 1396 au 6 février 1400.
Pendant cette courte période, les procès matrimoniaux
sont les plus nombreux et, parmi ces derniers, la moitié
concerne des actions en reconnaissance de mariage ou
revendication d'époux67.

Si l'union charnelle ne constitue pas, à elle seule, un
critère de validité du mariage, elle n'en reste pas moins

importante dans la doctrine canonique68. Au Moyen
Age, le mariage participe, comme nous l'avons évoqué,
à la régulation des mœurs ; il est un remède à la
concupiscence et une étape obligatoire avant la procréation.

65 Au sujet des empêchements de parenté en matière de mariage, voir
notamment: Tappy, Denis, «Peut-on épouser son oncle? Remarques dia-
chroniques sur les limites de l'empêchement de parenté», L'arbre de la
méthode..., op. cit.

66 Poudret, Jean-François, Coutumes et coutumiers..., op. cit., p. 8 et s. A propos

des mariages clandestins, voir aussi : Lamon Zuchuat Valérie, Trois

pommes pour un mariage: l'Eglise et les unions clandestines dans le diocèse de

Sion, 1430-1550, Cahiers lausannois d'histoire médiévale, 46, Lausanne:
section d'histoire, Université de Lausanne, 2008, 304 p.

67 Pour l'analyse complète des procédures soumises à l'officialité de Lausanne,
consulter: Poudret, Jean-François, «Procès matrimoniaux à la fin du
XIVe siècle selon le plus ancien registre de l'officialité de Lausanne»,
Zeitschrift. op. cit.

68Hoareau-Doninau, Jacqueline, «La vie avant la vie: la femme enceinte
dans les lettres de rémission », Mémoires de la Sociétépour l'histoire du droit
et des institutions des anciens pays bourguignons, comtois, romands, vol. 38,
2001, p. 205.

114



Contribution à l'histoire du droit de la famille : le lien matrimonial de l'Antiquité à la loi fédérale du 24 décembre i 874 sur l'état civil

Avoir des enfants perpétue la collectivité en général et
la lignée au sens particulier69. La femme possède avant
tout une fonction génitrice, dans le cadre de la famille
légitime fondée sur le mariage. La femme enceinte ou
la mère est protégée par le droit et la société, alors que
celle qui transgresse la norme, par la contraception ou
l'avortement, est pourchassée70.

c) L'indissolubilité du mariage

La règle de l'indissolubilité marque une rupture avec
le droit romain. Dès le xne siècle, Gratien et Lombard
affirment la stabilité du lien matrimonial jusqu'à la mort.
Le mariage chrétien non consommé par la copula carnalis

ne peut être rompu que par la mort ou l'entrée en religion
de l'un des époux71. Cette solution est aussi retenue dans
les Décrétales de Grégoire IX72. Toutefois, ces dernières

contiennent bien un titre intitulé «De divorcis». Dans
les textes canoniques, ce terme recouvre en réalité deux

significations73. Le divortium s'applique soit à l'action
en nullité tenant à rompre le lien conjugal {quoad liga-
men), soit à l'action en séparation de corps; cette
dernière peut conduire à une dispense de l'obligation de

cohabiter quoad thorum et mensam (quant au lit et à la

table). La rigidité du principe d'indissolubilité est ainsi
atténuée, puisque les époux peuvent tout de même se

séparer lorsque la vie commune est devenue trop
insupportable. Cependant, le lien matrimonial existe toujours;
si les époux ne sont pas tenus de cohabiter, le devoir de

fidélité subsiste En outre, le juge ne peut prononcer cette

69Voir sur ce point: Gazzaniga, J.-L., «La sexualité dans le droit canonique
médiéval», Droit, histoire et sexualité, éd. J. Poumarède et J.-P. Royer, Lille,
Toulouse, 1987, p. 41-54.

70Hoareau-Doninau, Jacqueline, «La vie avant la vie: la femme enceinte
dans les lettres de rémission », Mémoires de la Société.op. cit., p. 207.

71 Poudret, Jean-François, Coutumes et coutumiers..., op. cit., p. 60.
72 Lefebvre-Teillard, Anne, Introduction historique au droit despersonnes...,

op. cit., p. 143. Bart, Jean, Histoire du droitprivé..., op. cit., p. 254.
73 Poudret, Jean-François, Coutumes et coutumiers..., op. cit., p. 59.

séparation que pour une cause grave, telle que l'adultère,
l'hérésie, l'apostasie, ou pour des sévices graves infligés au

conjoint. Du xine au XIVe siècle, les cas de séparation de

corps restent rares en Suisse romande, comme en atteste

Jean-François Poudret74. Les fondements du mariage
chrétien se trouvent toutefois bouleversés à l'arrivée de
la Réforme protestante.

Ill) Le mariage aux Temps modernes :

de la réaction protestante (xvie siècle)
à la loi fédérale du 24 décembre 1874
sur l'état civil, la tenue des registres
s'y rapportant et le mariage

1) La rupture de l'unité religieuse en Suisse

et ses conséquences en matière de mariage:
l'exemple du Pays de Vaud sous souveraineté
bernoise

Au Moyen Âge, la compétence exclusive de l'Église en
matière de mariage était fondée sur le caractère
sacramentel de ce dernier. Mais, dans l'Ancien Régime, ce

même caractère sacramentel va être fondamentalement
remis en question par l'Humanisme et la Réforme. Les

premières critiques viennent d'Erasme75, en 1516. Il
s'attaque au sacrement du mariage, selon lui pur produit

de la scolastique médiévale, dans ses Annotationes
Novi Testamenti. Une autre de ses œuvres, le Christiani
matrimonii institutio76, est à nouveau l'occasion de

74Idem, p. 59 à 61.
75 Sur la pensée d'Erasme, voir : Christ-Von Wedel, Christine, Erasmus of

Rotterdam: advocate ofa new Christianity, Toronto: University of Toronto
Press, 2013, 374 p. Et aussi: Erasmus, Desiderius, Erasme ou le christianisme

critique /présentation, choix de textes, bibliogr. par Pierre Mesnard,
Paris: Éd. Seghers, 1969, 191 p. Sur Érasme et le mariage plus
particulièrement: Telle, Émile, Erasme de Rotterdam et le Septième Sacrement,
Genève: Droz, 1954.

76 Lefebvre-Teillard, Anne, Introduction historique au droit des personnes
et de la famille..., op. cit., p. 168. Pour un aperçu des oeuvres d'Érasme,
voir: Erasmus, Desiderius, Precatio ad Virginisfilium lesum; Paean Virgini

115



Revue vaudoise de généalogie et d'histoire des familles - 2016

développer ses arguments, visant tous à rompre avec le

principe d'indissolubilité du mariage. A la même époque,
Luther77 développe à son tour sa critique du mariage
canonique, dans deux traités: Vom ehelischen Leben (1522)78

et Von Ehesachen (1530). Les réformateurs rejettent
en bloc les solutions du droit canonique classique, à

savoir la transformation des fiançailles en mariage par la

copula carnalis, l'ampleur excessive des empêchements
de parenté, l'interprétation trop rigoureuse du principe
d'indissolubilité... Ils critiquent également l'idée d'une

supériorité de l'état de virginité sur celui du mariage, le

monachisme et le célibat ecclésiastique.

Luther et Erasme refusent tous deux l'interprétation du
mot « Sacramentum », figurant dans l'Epître aux Ephésiens

(V, 32), dans le sens de «sacrement»; au contraire, le

mariage serait pour eux une institution donnée par Dieu
aux hommes, ainsi susceptible d'être régie et sanctionnée

par des lois et tribunaux laïques79. Pour Luther, en effet,
« autant de pays, autant de coutumes, dit le proverbe, par
conséquent, puisque le mariage et l'état de mariage sont
choses du siècle, il ne nous appartient point, à nous

religieux ou serviteurs de l'Eglise, de rien ordonner ou
réglementer à ce sujet; mais ilfaut laisser chaque ville et chaque

pays suivre en cela leurs usages et coutumes tels qu'ils se

comportent»^. Les réformateurs avancent également

1'« incise matthéenne» pour preuve du renversement du

principe d'indissolubilité. Selon Marc, « ce que Dieu a

uni, l'homme ne doit pas le séparer » (Me, 10, 9). Mais
l'évangile de saint Matthieu apporte une restriction à ce

principe initial: «Mè epi porneia», c'est-à-dire sauf pour
union irrégulière, fornication ou adultère81. Le mariage
ne constituant pas un sacrement, rien ne s'oppose à sa

dissolution (la doctrine de Calvin demeure toutefois plus
restrictive que celle de Zwingli en matière de divorce).
La Contre-Réforme voulue par l'Eglise ne suffira pas à

rapprocher catholiques et protestants. À partir de 1545, le

concile de Trente (1545-1563) est destiné à apporter une
réponse aux thèses réformées82. Les Pères conciliaires ainsi
réunis se donnent pour objectifs de corriger sur certains

points le droit antérieur, défendre contre les affirmations

protestantes la doctrine catholique, et réagir contre le
laxisme des mœurs. En réalité, le véritable débat sur le

mariage ne s'engage qu'en 1563, alors que les travaux du
concile prennent fin, tant les controverses et les débats

sont vifs. En matière de mariage, le concile tient à discuter
de quatre points : le sacrement, l'indissolubilité83, la solennité

de l'échange des consentements, le rôle des parents84.

Le célèbre canon TametsP du concile de Trente impose la

présence du curé de la paroisse de l'un des conjoints et de

deux témoins lors de la célébration du mariage, mettant
ainsi un terme au règne du consensualisme et réduisant

matri; Obsecratio ad Virginem Mariam; Precatio dominica; Liturgia Virgi-
nis matris; Precatio pro pace ecclesiae; Precationes aliquot novae; Virginis et
martyris comparatio ; Epistola consolatoria ; Institutio christiani matrimonii /
Erasmus; ed. by John O'Malley... [et al.\ Toronto: University ofToronto
Press, 1999, 456 p.

77 Sur Luther, sa vision du mariage et plus largement, voir : Grimm, Robert,
Luther et l'expérience sexuelle: sexe, célibat, mariage chez le réformateur,
Genève: Labor et Fides, 1999, 431 p.

78 Luther, Martin, Vom ehelichen Leben; und andere Schriften über die Ehe /
Martin Luther, Stuttgart: P. Reclam, 1983, 95 p.

79 Lefebvre-Teillard, Anne, Introduction historique au droit des personnes...,
op. cit., p. 169.

80Luther, Martin, Les livres symboliques, n° 11, Paris: Éditions «Le Sers»,
1947, p. 50.

81Gaudemet, Jean, Le mariage en Occident..., op. cit., p. 284. Et aussi:

Lefebvre-Teillard, Anne, Introduction historique au droit des personnes et
de lafamille..., op. cit., p. 113.

82Sur le concile de Trente, voir: Bungener, Félix, Histoire du concile de

Trente, Paris: J. Cherbuliez, 1854, 2 vol.
83 Plus particulièrement à ce sujet, consulter : Quinquet de Monjour, Paul,

Histoire de l'indissolubilité du mariage en France depuis le Vme siècle jusqu'au
Concile de Trente, Paris: L. Larose, 1901, 168 p.

84Gaudemet, Jean, Le mariage en Occident..., op. cit., p. 288.
85 Sur ce décret Tametsi, voir : Deshayes, Florent, Questionspratiques de droit

et de morale sur le mariage (clandestinité); Le domicile, les bans, les délégations,

l'assistance du curé et des témoins, la publication du décret "Tametsi",
Paris: Lethielleux, 1898, 455 p.

116



Contribution à l'histoire du droit de la famille : le lien matrimonial de l'Antiquité à la loi fédérale du 24 décembre i 874 sur l'état civil

la possibilité d'unions clandestines. Loin de réconcilier
catholiques et protestants, le concile ne fait en réalité

qu'accentuer les clivages.

Rapidement, les thèses de Luther sont reçues dans

une partie des cantons suisses. C'est à Zurich que
la Réforme trouve un premier écho en Suisse. Elle
est l'œuvre d'Ulrich Zwingli86 (1484-1531),
officiant d'abord comme aumônier militaire et curé du
Grossmünster à Zurich. Dès 1525, la messe est abrogée

et, la même année, Zurich se dote des premières
ordonnances ecclésiastiques matrimoniales protestantes
au monde87. Ensuite, les désaccords doctrinaux entre
Luther et Zwingli ne tardent pas à faire des Eglises zwin-
gliennes une tendance à part dans le protestantisme,
que l'on regroupe généralement avec le courant calviniste

sous le nom d'Eglises réformées, par opposition
aux Eglises luthériennes. Après ce point de départ
zurichois, la Réforme gagne d'autres cantons suisses. Ainsi,
entre 1520 et 1536, il y a éclatement entre les Etats
restés catholiques d'une part (Valais, Fribourg, Soleure

et le Nord de l'ancien évêché de Bâle, correspondant
globalement au canton du Jura actuel), et ceux gagnés à

la Réforme (Berne, la ville de Bâle, Neuchâtel, Genève,
le Pays de Vaud bernois et le Sud de l'ancien évêché de

Bâle, actuellement réparti entre les cantons de Berne et
de Bâle-Campagne)88.

86 Sur la vie et l'œuvre d'Ulrich Zwingli : Gabler, Ulrich, Huldrych Zwingli:
Leben und Werk, Zürich: Theologischer Verlag Zürich, 2004, 192 p.

87Tappy, Denis, « Le consentement parental au mariage des enfants de famille
en Suisse occidentale, de la Réforme à la fin de l'Ancien Régime », Mémoires
de la Sociétépour l'histoire du droit et des institutions des ancienspays bourguignons,

comtois et romands, vol. 60, 2003, p. 181.
88 Concernant le développement du protestantisme en Suisse et la division

entre cantons catholiques et cantons protestants, voir : Tappy, Denis, « Le

consentement parental au mariage des enfants de famille en Suisse occidentale,

de la Réforme à la fin de l'Ancien Régime », Mémoires de la Sociétépour
l'histoire..., op. cit., p. 181-184. Et également: Tappy, Denis, «Mariage des

enfants de famille et contrôle parental », Mémoires de la Sociétépour l'histoire
du droit et des institutions des anciens pays bourguignons, comtois et romands,
vol. 58, 2001, p. 361-365.

Dans nos régions, la dernière expansion notable de

la Réforme intervient en 1536, pour le Pays de Vaud89

passé la même année sous souveraineté bernoise. En

vue de la conversion des terres vaudoises, une
dispute de religion s'ouvre en la cathédrale de Lausanne
le 1er octobre 153690. Les débats, menés rapidement et

tournant nettement à l'avantage des réformés, sont
clôturés le dimanche 8 octobre par l'avoyer. La réaction de

LL. EE. de Berne ne se fait guère attendre. Le 19 octobre,

un premier édit91 paraît, abolissant le culte catholique
et ordonnant la destruction de toutes les « images et
idoles»92 ainsi que des autels. Un second mandat
bernois, le 24 décembre 153693, constitue à proprement
parler l'édit de «Réformation»94; on y fixe l'organisation

ecclésiastique, le culte, mais aussi le mode de vie
des particuliers pour le rendre compatible avec le dogme

89 En 1530, en vertu d'un traité de combourgeoisie, Berne se porte au
secours de Genève, dont les franchises sont menacées par le duché de Savoie.
Selon les clauses du traité de Saint-Julien-en-Genevois, la Savoie s'oblige
dès lors à ne plus rien tenter contre Genève, le bailliage de Vaud étant
apporté en gage à cette promesse. Mais à l'automne 1535, le duc de Savoie
Charles III attaque de nouveau Genève et lui impose un sévère blocus. En
janvier 1536, en application des termes de la paix décidée à Saint-Julien,
6 000 miliciens bernois commandés par le général Nägeli entrent dans le

Pays de Vaud. Le 31 mars déjà, le Pays de Vaud passe sous domination de

Berne, le plus grand État-Ville au nord des Alpes. Depuis 1484, les

bailliages d'Orbe-Échallens, Morat, Grandson sont toutefois déjà placés sous
la souveraineté commune de Berne et Fribourg.

90 S'agissant de la dispute de Lausanne, voir notamment les Actes du Colloque
international sur la dispute de Lausanne (29 septembre-ler octobre 1986),
textes réunis par Junod, Éric, Lausanne, Bibliothèque historique vaudoise,
1988. Le procès-verbal de la dispute de Lausanne lui-même a été publié
par Piaget, Arthur, dans les Mémoires de l'Université de Neuchâtel (tome 6)
en 1928. Voir aussi: Flückiger, Fabrice, «Annexion, conversion,
légitimation : la dispute de Lausanne et l'introduction de la Réforme en Pays de

Vaud (1536)», Revue historique vaudoise, tome 119, 2011, p. 59-74.

91SDS Vd CI, p. 13.

92Campiche, Michel, La Réforme au Pays de Vaud, Éditions de l'Air, 1985,

p. 145.
93 SDS Vd CI, p. 14.

94Matzinger-Pfister, Régula, «L'introduction des consistoires dans le

Pays de Vaud », Sous l'œil du consistoire: sources consistoriales et histoire du
contrôle social sous l'Ancien Régime, Lausanne: Études de lettres, 2004,
p. 114.

117



Revue vaudoise de généalogie et d'histoire des familles - 2016

réformé. Un tribunal mi-laïque mi-ecclésiastique, appelé
«consistoire», a désormais la charge de faire respecter la

discipline réformée, y compris en matière de mariage.
L'institution consistoriale vaudoise prend pour modèle
le « Chorgericht»0'5, c'est-à-dire le consistoire de Berne.
Ce dernier statue sur les causes matrimoniales, assure
la disparition des traces du catholicisme et s'occupe en

outre des transgressions de la loi de Dieu que l'on ne peut
considérer comme délits justiciables des tribunaux civils

ou criminels. Son appellation latine, forum matrimoniale,
indique de façon plus claire les compétences principales
du consistoire à l'époque de la Réforme, à savoir les litiges

portant sur la loi matrimoniale et les crimes sexuels ; en
bref, ce rouage remplace la cour de justice épiscopale,

ou le tribunal de l'offîcial de l'évêque du temps de la
catholicité96. Quant aux cas de promesses ou dispenses
de mariage, divorces ou séparations, ils sont tous instruits

par les consistoires locaux mais tranchés par le Consistoire

suprême de Berne97.

En 1537, alors que sont installés les premiers consistoires

en terres vaudoises, Berne introduit au Pays
de Vaud le droit matrimonial réformé. Les nouvelles

prescriptions tiennent en 26 points, des conditions
de validité du mariage aux causes de divorce : mariage
contracté en présence de 2 témoins, interdiction aux
mineurs (19 ans pour les femmes, 20 ans pour les

hommes) de se marier sans le consentement de leurs

parents, enfants majeurs autorisés cette fois à convoler

95 Ce tribunal des mœurs siégeait à l'ancien chapitre Saint-Vincent appelé
« Chorherrnstift». Sur le consistoire de la ville de Berne et les juridictions
consistoriales mises en place dans l'ancien canton à partir de 1528-1529,
cf. par exemple Schmidt, Heinrich Richard, « Gemeinde-Reformation :

das bernische Sittengericht zwischen Sozialdisciplinerung und kommunaler

Selbstregulation», Piété populaire et Réforme dans les communautés
rurales, Bâle, 1988, 85-121.

96 Le terme de « consistoire » est également employé à l'époque du Bas-Empire
romain, où il désigne cette fois le conseil de l'empereur.

97Salvi, Elisabeth, «La justice de LL. EE. au siècle des Lumières», De l'Ours
à la Cocarde, Lausanne: Éditions Payot, 1998, p. 330.

sans l'autorisation des parents, interdiction du mariage
entre cousins germains, admission des causes de divorce
telles que l'adultère, l'attaque contre corps et vie,
l'aliénation mentale, la lèpre, l'impotence, l'abandon98...
Pour beaucoup de Vaudois, la transition entre
catholicisme et Réforme est abrupte, y compris en matière
de mariage. Placées sous le contrôle des consistoires,
les festivités nuptiales sont désormais réduites à la

plus stricte modestie. Les noces ne peuvent être
célébrées le dimanche, jour du culte, à cause du banquet
ou des danses qui s'ensuivent, le banquet est limité à

60 convives, et seules 3 honnêtes danses sont tolérées

pendant la fête de mariage99...

Conformément à la doctrine élaborée par Luther et

Zwingli, le mariage est le garant de la pureté sociale et
d'une vie équilibrée100. Pour les Bernois, le lien matrimonial

reste en outre une institution de stabilité et, comme
traditionnellement à l'époque des Lumières, l'un des

fondements de la société. Les procès-verbaux du consistoire
de la ville de Lausanne évoquent notamment les querelles,

injures ou mauvais traitements faisant parfois le quotidien

des époux101. Dans le cas du sieur Pilet, bourgeois
de Moudon, c'est sur plainte d'un voisinage «assistant

98SDS Vd CI, p. 34 et s.

99 Vuilleumier, Henri, Histoire de l'Eglise réformée du Pays de Vaud sous le

régime bernois, Tome2, Lausanne: La Concorde, 1927, p. 455.
100 Burghartz, Susanna, « Ordonner le discours, ordonner la société Structures

et évolution de la politique morale et consistoriale en Suisse et en
Allemagne au temps de la Réforme et de la Contre-Réforme », Sous l'œil du
consistoire..., op. cit., p. 31.

101 Nicole Staremberg Goy en donne quelques exemples dans son article
« Contenir la parole et le geste à Lausanne au xvme siècle. Le consistoire
de Lausanne face à la violence», Sous l'œil du consistoire: sources
consistoriales et histoire du contrôle social sous l'Ancien Régime, p. 184. Patrizia
Feroleto consacre également un mémoire à la question du couple sous la
loi consistoriale : Feroleto, Patrizia, Petite histoire du couple... Consistoire

et causes matrimoniales. Les paroisses de Vevey et La Tour-de-Peilz, Université

de Lausanne, Faculté des lettres, section d'histoire moderne, 1999.
Voir enfin, au sujet des femmes : Colombo, Serafina, « Les femmes hors
la loi consistoriale à Lausanne au xvuT siècle», Revue historique vaudoise,
1996, p. 253-270.

118



Contribution à l'histoire du droit de la famille : le lien matrimonial de l'Antiquité à la loi fédérale du 24 décembre i 874 sur l'état civil

aux traitements indignes qu'ilfait à sa femme »102 que le

consistoire est saisi en mai 1679. En ce domaine, la tâche

du consistoire est de veiller à maintenir le lien matrimonial,

après admonestation et cérémonie de réconciliation.
Une séparation temporaire entre les époux peut être
prononcée, mais toujours dans le but de reprendre une vie

commune meilleure103. Les consistoires découragent les

plaignants de demander le divorce, qui n'est finalement

que rarement prononcé, c'est-à-dire seulement dans 2 à

3 % des cas104. Les femmes ne se font guère demandeuses

en divorce, sans doute parce qu'il est difficile pour elles

de subvenir seules à leurs besoins.

La rigueur de la législation matrimoniale bernoise se

manifeste encore dans le traitement des affaires relatives

au couple et à une sexualité illicite (dissensions conjugales,

paillardise, bigamie, naissances illégitimes...).
En cas de grossesse illégitime, par exemple, outre le

péché de la sexualité hors mariage, Berne a aussi la

préoccupation d'éviter la multiplication des pauvres. En
effet, lorsqu'on ne parvient pas à retrouver le géniteur,
l'enfant né hors mariage est pris en charge par l'assistance

publique... Les consistoriaux se déplacent alors

sur les lieux de l'accouchement et interrogent la femme,
au moment où les douleurs réduisent sa vigilance105.
La justice consistoriale peut enfin manquer d'égalité,

102 Archives cantonales vaudoises, PP406/13.
103 Staremberg Goy, Nicole, «Absolument contraire aux égards d'Heus

au sexe féminin?», in Zeitschrift für Geschichte, Zurich: Chronos Verlag,
2005/2, p. 56.

104 Pour un exemple de divorce effectivement prononcé par le consistoire de

Lausanne au profit du mari, dont la femme a été surprise en flagrant délit
d'adultère, voir: Bonnard, Georges-A., «Un divorce en 1764. Note au
journal de Gibbon à Lausanne», Revue historique vaudoise, 1953, p. 139-
144.

105 Voir par exemple la séance du 16 mai 1705, pour laquelle le consistoire
de Lausanne se déplace au domicile d'une nommée Pernette de Combas

sur le point d'accoucher, et cherche à lui faire dévoiler le nom du père de

Penfant, certainement étudiant à l'Académie de Lausanne (Archives
cantonales vaudoises, Bd 61).

lorsque des aristocrates sont en cause106. Deux exemples
le montrent. En 1749, une bourgeoise de Lausanne,
enceinte du châtelain de Cully, échoue à faire valider
une promesse de mariage, le sieur en question (bien
connu pour ses nombreuses histoires galantes) invoquant
un «guet-apens odieux»107 de la part de la jeune femme.
Puis, en 1772, le président du consistoire de Lausanne
refuse d'obtempérer aux ordres du bailli au sujet de

la relation illégitime et adultère qu'entretiennent une
nommée Bénigne Buchet avec David Constant d'Her-
menches, membre d'une puissante famille lausannoise.
Par deux fois, la femme accouche en «pays lointain»,
grâce à quelques arrangements ; la troisième fois, c'est à

Lutry, non loin de Lausanne, que la naissance a lieu. Le

consistoire ne peut décemment plus fermer les yeux Le

président Polier de Vernand entame bien une procédure,
mais visant à sanctionner uniquement la femme, pour
moeurs dissolues. L'aristocrate lausannois, quant à lui,
ne sera jamais inquiété.

2) Le mariage en Suisse, de la République helvétique
unitaire à la Constitution fédérale de 1848

À la suite des événements du début de 1798, la Prance
du Directoire impose dans notre pays un régime politique
unitaire, avec des institutions calquées sur celles de la

République française, selon le système des « républiques
sœurs».

106 Staremberg Goy, Nicole, « De l'inégalité de la justice consistoriale à la
mise en cause de l'ordre social. Discours et action disciplinaire dans le pays
de Vaud à l'époque des Lumières », Richesse etpauvreté dans les républiques
suisses au xvilf siècle, Actes du colloque de Lausanne des 23 et 25 novembre
2006, Genève: Slatkine, 2010, p. 63.

107 Procédure instruite devant l'Illustre et Suprême Consistoire de Berne par
Mlle Mathey, de Lausanne, contre M. Clavel, défendeur, le 29 mai 1749.
Bibliothèque universitaire de l'Université de Lausanne, Réserve Valdensia,
3T2062 (aussi consultable sur Google Books).

108 Staremberg Goy, Nicole, « De l'inégalité de la justice consistoriale à la
mise en cause de l'ordre social. Discours et action disciplinaire dans le pays
de Vaud à l'époque des Lumières », Richesse etpauvreté..., op. cit., p. 71.

119



Revue vaudoise de généalogie et d'histoire des familles - 2016

a) Le droit du mariage sous l'Helvétique (1798-1803) :

l'esquisse d'une unification

La Constitution de la République helvétique, du
12 avril 1798, centralise au niveau supérieur tous les

pouvoirs législatifs, les cantons suisses n'étant plus

que des sortes de circonscriptions administratives. Elle
consacre également la liberté religieuse et prévoit en
matière de droit civil, à terme, une unification au niveau
national, tout en précisant que les droits locaux restent
en vigueur à titre de droit transitoire, cela évidemment
sous réserve de décisions ou de lois particulières109. En
matière de mariage, les législateurs de l'Helvétique
sont rapidement confrontés à la bigarrure des statuts
en Suisse ; ces derniers s'accommodent bien peu d'une
unification du droit. En 1798, en effet, les entraves au
mariage en Suisse relèvent de plusieurs catégories. La

première est le fait religieux. Les cantons, Etats souverains,

peuvent s'opposer à un mariage mixte et empêcher

leurs ressortissants d'épouser une femme d'une
autre confession refusant de se convertir à la religion
dominante. Ensuite, les communes elles-mêmes peuvent
dresser des empêchements au mariage, à la suite de

considérations morales ou économiques. Ceci est dû à

la spécificité du principe du droit de cité suisse. Il suffit
de rappeler ici la conception tripartite de la citoyenneté

suisse prévalant sous l'Ancien Régime. La citoyenneté

comporte d'abord la bourgeoisie communale et la

citoyenneté cantonale, mais il est tout à fait possible
de posséder l'un sans l'autre. La nationalité suisse ne

peut s'acquérir formellement, mais les ressortissants de

la Confédération sont toutefois reconnus comme tels

109 L'article 48 de la Constitution helvétique dispose que « les lois civiles de

chaque canton et les usages qui y ont rapport continueront à servir de règle

aux tribunaux jusqu'à ce que les Conseils législatifs aient introduit, par
degrés, l'uniformité des lois civiles». Berberat, Didier et Perdrizat, Daniel,
«L'attribution progressive à la Confédération suisse de la compétence
d'unifier le droit privé», L'unification du droitprivé suisse au XIX*' siècle, Fri-
bourg: Éditions universitaires, 1986, p. 15.

lorsqu'ils se trouvent à l'étranger110. Les bourgeois ont
obtenu leur droit de bourgeoisie par achat ou par la
naissance. Eux seuls peuvent jouir des biens de la
communauté, comme l'accès à la copropriété communale

ou une prise en charge en cas de dénuement. La femme

profite de ces mêmes droits, en tant qu'épouse ou veuve
du chef de famille ayant le droit de cité. Mais on exige
souvent de la mariée une fortune minimale, afin de

s'assurer qu'elle ne tombe pas à la charge complète de sa

commune d'accueil. Dans certaines communes du canton

de Lucerne, comme à Glaris et dans les Grisons, le

droit matrimonial antérieur à l'Helvétique et les statuts
locaux sont sans concession... Les femmes issues de la

commune mais ayant convolé avec un étranger (c'est-à-
dire un ressortissant d'une autre commune, d'un autre
canton, ou d'un pays étranger) sont expulsées de leur
commune avec leur époux, et se voient supprimer toute
prétention à leur bourgeoisie d'origine Il s'agit là d'une
sanction contre les femmes ayant osé s'élever contre les

conventions, au grand dam de leurs parents et des autorités

communales111. En matière de droit du mariage, la

République helvétique tend vers une certaine libéralisation112.

La loi du 2 août 1798 abroge les empêchements
ou restrictions frappant les mariages mixtes, au nom
de la liberté religieuse. Au nom de l'égalité, cette fois,

110Head-König, Anne-Lise, «Mariage et citoyenneté des femmes; l'in¬
fluence de l'Helvétique et de la Révolution sur la conception et les effets du
mariage en Suisse», Structures économiques et sociales, Basel und Frankfurt
am Main: Helbing und Lichtenhahn, 1997, p. 151-152. Sur la question
globale de la citoyenneté et de la nationalité en Suisse à travers le temps,
voir: Studer, Brigitte, Arlettaz, Gérald et Argast, Régula, Le droit
d'être suisse, Lausanne: Antipodes, 2013, 260 p.

111 Head-König, Anne-Lise, «Mariage et citoyenneté des femmes; l'in¬
fluence de l'Helvétique et de la Révolution sur la conception et les effets
du mariage en Suisse», Structures économiques et sociales..., op. cit., p. 153.

112 La Constitution de la République helvétique (article 19) crée notamment
un indigénat helvétique. S'agissant plus précisément du droit de cité et de
la citoyenneté sous la République helvétique, voir : Arlettaz, Silvia, «

Citoyens et exclus sous la République helvétique», Annales valaisannes:
bulletin trimestriel de la Société d'histoire du Valais romand, 1988, p. 125-133.

120



Contribution à l'histoire du droit de la famille : le lien matrimonial de l'Antiquité à la loi fédérale du 24 décembre i 874 sur l'état civil

la loi du 18 août 1798 abolit les entraves, notamment
financières, qui gênent les mariages avec un ressortissant
d'une autre commune ou d'un autre canton. Enfin, une
autre loi spéciale, celle du 30 août 1798, prévoit que le

mariage mixte ne peut entraîner la perte du droit de cité.

Dès 1798, l'Helvétique met également en place une
nouvelle organisation judiciaire, abolissant les anciens

tribunaux, y compris les juridictions consistoriales.

Désormais, ce sont des tribunaux civils ordinaires, sous
la forme de tribunaux de district avec appel possible à

un tribunal de canton113, puis un tribunal suprême pour
toute l'Helvétie, qui exercent la juridiction matrimoniale,
statuent sur les nullités de mariage ou les divorces114.

La République helvétique est mue par une volonté
évidente de laïcisation, apparaissant dans la libéralisation des

mariages mixtes, mais aussi dans la tentative d'instituer un
état civil laïc, en 1799. Toutefois, la mise en place de ce

dernier se heurte à de nombreuses difficultés et résistances,

conduisant finalement à son abandon en 1801. Comme
on le sait, l'évolution politique de la fin de la République
helvétique s'avère défavorable à la centralisation115. De ce

fait, les tentatives de réaliser une codification du droit civil
restent inachevées et les efforts du nouveau régime n'iront
donc pas plus loin, en matière de mariage. La célébration
du mariage reste partout soumise aux formes religieuses,
devant un pasteur ou un curé selon les cantons, et comme
prévu par le droit antérieur à 1798 réservé à titre de droit

113 Le Tribunal du canton du Léman est l'ancêtre du Tribunal cantonal vau-
dois.

114A l'époque, cette réorganisation n'allait pas de soi pour les juridictions
canoniques. En effet, les officialités ne constituaient pas des tribunaux
étatiques, et pouvaient avancer la liberté religieuse, désormais garantie par
la Constitution de l'Helvétique. Ainsi, en septembre 1798, le Directoire
helvétique décide de laisser la juridiction épiscopale trancher une cause
matrimoniale, dans laquelle l'épouse demande au contraire un report à la
juridiction civile ordinaire. Mais, par la suite, le même Directoire tente
d'imposer la compétence de celle-ci, suscitant de vives protestations des

autorités ecclésiastiques.

115Sur l'histoire de la République helvétique, voir: Simon, Christian, Blicke

aufdie Helvetik Regards sur l'Helvétique, Basel : Schwabe, 2000, 292 S.

transitoire. L'acte de Médiation de 1803 marque le retour
à une plus large souveraineté cantonale, y compris pour
légiférer en matière de droit privé. De même, le Pacte

fédéral de 1815 ne prévoit aucune institution centrale en
la matière. En conséquence, pendant une bonne partie
du xixe siècle, les cantons sont à nouveau libres de régir
le mariage comme bon leur semble.

b) Le concordat comme remède à la diversité
des droits du mariage en Suisse: de la Médiation
à la Constitution fédérale de 1848

Entre 1803 et 1815, sous la Médiation, puis entre 1815

et 1848, sous le Pacte de 1815, la Suisse connaît une
structure confédérale: c'est désormais l'«âge d'or» des

concordats intercantonaux, y compris en matière de

mariage116. L'acte de Médiation signe en effet la fin de

toutes les mesures ayant instauré une certaine libéralisation

matrimoniale. Les entraves éventuelles au mariage en
Suisse restent identiques à celles que l'on connaissait sous
la République helvétique, mais, cette fois, les solutions

seront concordataires.

Pourtant, l'acte de Médiation du 19 février 1803 ne
semble initialement pas l'entendre ainsi. Son article 10

interdit en effet « toute alliance avec un autre canton, ou

avec unepuissance étrangère»111. L'article 40, pour sa part,
précise qu"«aucun droit, en ce qui concerne le régime
intérieur des cantons et leur rapport entre eux, nepeut êtrefondé
sur l'ancien état politique de la Suisse»118. En juin 1803,
suite aux vives protestations notamment du canton de

116Andrey, Georges, «Les concordats romands hier, aujourd'hui, demain»,
La Suisse romande, quatre regards, Genève, Editions Slatkine, 2015, p. 120.
Sur l'histoire du concordat en droit privé, voir plus précisément : Pinna,
Rossano, «Les concordats de droit privé et leurs rapports avec l'unification

du droit privé en Suisse », L'unification du droitprivé suisse.op. cit.,
p. 39-55.

117Biedermann, Jean, Chartes, pactes et traités de la Suisse, Lausanne: Art et
Science éditions et librairie, 1915, p. 91.

118 Idem, p. 96-97.

121



Revue vaudoise de généalogie et d'histoire des familles - 2016

Berne, la Diète autorise à nouveau la conclusion de tels

accords, pourvu qu'elle en soit informée. Le premier
d'entre eux, réglant la situation du Bucheggberg (province
soleuroise protestante)119, sera alors appelé «concordat».
Sous la Médiation, chaque canton dispose de sa propre
constitution et législation notamment civile, et reste
donc seul maître du droit du mariage. En ce domaine,

un premier concordat est signé le 5 juin 1805120. Il prévoit

expressément que les conditions de la conclusion de

mariages intercantonaux sont du ressort du droit
intercantonal privé. Une telle solution permet la naissance
de deux « blocs » antagonistes, bien appuyés sur les

clivages religieux. Les cantons catholiques conservateurs, à

l'image notamment du Valais, Schwytz, Fribourg, Zoug,
Lucerne, restent globalement attachés à la compétence
législative et juridictionnelle exclusive de l'Eglise concernant

le mariage. Les cantons de tradition protestante,
pour leur part, se montrent généralement respectueux
des acquis de l'Ancien Régime ; bien entendu, les droits
matrimoniaux des cantons de Vaud, Genève et Neuchâtel

accusent une influence du Code Napoléon, alors que
les cantons alémaniques, comme par exemple Zurich ou
Schaffhouse, sont plus fidèles au « pur » droit réformé.

Au début du xixe siècle, trois nouveaux éléments

obligent toutefois les cantons à dépasser les cloisonnements

en matière de droit du mariage. Plusieurs
cantons sont désormais « mixtes », c'est-à-dire composés de

catholiques et de protestants. C'est le cas en Argovie, aux

Grisons, à Saint-Gall, en Thurgovie, et même dans une
moindre mesure à Berne et à Genève. Ensuite, la libre
circulation des individus, consacrée sous l'Helvétique,
contribue au brassage et à la mixité. Enfin, la première
moitié du xixe siècle est aussi l'époque des premières
codifications cantonales, induisant une certaine idée progressiste

du droit. Dans ce contexte, les entraves au droit
du mariage sont de plus en plus mal ressenties. Sous la

Médiation, plusieurs concordats y apportent des remèdes,

sans guère affecter le droit matériel du mariage. Puis,
de 1815 à 1848, de nouveaux concordats ne font que
confirmer l'état du droit existant sous la Médiation, sans

y apporter d'innovations fondamentales. Globalement,
au cours de ces 45 années, les concordats se concentrent
sur trois principaux objets : la forme des mariages
intercantonaux (à travers des concordats de 1805, 1820,
1839, 1842), la suppression des obstacles au mariage
avec un non-bourgeois121 (avec des concordats de 1808,
1818, 1839), l'admissibilité des mariages mixtes et leur
célébration (concordats de 1812, 1819, 1821)122. Il est

impossible de revenir ici sur la genèse de l'ensemble de

ces conventions. Nous nous bornerons donc simplement
à évoquer les concordats réglant les mariages mixtes, cas

le plus «épineux» dans la Suisse du xixe siècle.

En 1803, l'Argovie expédie une plainte devant la

Diète du canton de Bâle. Un décret y prévoit en effet

qu'un Bâlois est déchu de sa citoyenneté s'il épouse une
femme catholique. Un peu plus tard, le canton de Zurich
invective Soleure, qui interdit à l'un de ses ressortissants

119 En 1803, le canton protestant de Berne et son homologue catholique de

Soleure règlent la situation du Buccheggberg, limitrophe et protestante. Si
les règles réformées s'imposent au Bucheggberg, la surveillance des moeurs
reste sous la responsabilité exclusive de Soleure. Sur ce cas, voir le Dictionnaire

historique de la Suisse, en ligne, texte intégral « Concordats» : http://
www.hls-dhs-dss.ch/textes/f/F9601.php. Et aussi: Boegli, Laurence, Les

concordats intercantonaux : quels enjeux pour la démocratie Travaux de

cours et mémoires de l'IDHEAP 12 /1999, p. 10.

120Seeger, Cornelia, «Etapes de l'unification du droit matrimonial suisse:
de la République helvétique à la loi de 1874», L'unification du droitprivé
suisse..., op. cit., p. 60.

121 Schoenenberger, Marie-Bernadette, « Les mariages mixtes en Suisse au
xixe siècle», Commentationes historiae iuris helveticae, Berne, 13(2014),
p. 80.

122 Seeger, Cornelia, « Étapes de l'unification du droit matrimonial suisse :

de la République helvétique à la loi de 1874», L'unification du droitprivé
suisse..., op. cit., p. 60-62. Et également: Berberat, Didier et Perdri-
zat, Daniel, «L'attribution progressive à la Confédération suisse de la

compétence d'unifier le droit privé », L'unification du droitprivé suisse...,

op. cit., p. 16-17.

122



Contribution à l'histoire du droit de la famille : le lien matrimonial de l'Antiquité à la loi fédérale du 24 décembre i 874 sur l'état civil

d'épouser une Zurichoise, qu'il avait pourtant mise
enceinte. Le canton de Soleure évacue le problème en

rétorquant que l'affaire est du ressort purement
ecclésiastique123. Ces litiges sont évidemment bien peu
propices à la bonne entente entre cantons. En conséquence,

un concordat du 11 juin 1812 prévoit que, dès lors, les

mariages mixtes ne peuvent ni être interdits ni sanctionnés
de la perte du droit de cité124. En 1819, le concordat est
renouvelé et emporte l'agrément de tous les cantons, sauf

un « noyau dur » de cantons ultra-catholiques composé de

Schwyz, Uri, Unterwald, Appenzell Rhodes-Intérieures
et le Valais. Mais, très vite, le compromis montre ses

limites, y compris dans les cantons signataires... En effet,
il exige la publication des bans aux domiciles respectifs des

fiancés, ce qui en pratique fait obstacle à une telle union

pour le ressortissant d'un canton hostile aux mariages
mixtes. En outre, une décision du Saint-Siège, mis au
courant de ces concordats, vient encore compliquer la

situation. Le 1er août 1821, l'Eglise interdit à ses prêtres
de prêter leur concours, de quelque manière que ce soit,
à ces mariages mixtes125. À la suite d'une proposition
vaudoise, les cantons protestants réagissent. Un concordat

du 14 août 1821 prévoit ainsi que, désormais, il sera

procédé, si besoin est, soit par le ministre du culte ou
par l'officier civil, à la publication des bans de mariages
mixtes; les futurs époux seront même autorisés à faire
bénir leur union par un ecclésiastique du culte réformé126.

Ces péripéties illustrent bien les principaux défauts des

123Seeger, Cornelia, «Étapes de l'unification du droit matrimonial suisse:
de la République helvétique à la loi de 1874», L'unification du droitprivé
suisse..., op. cit.y p. 61.

124Candolfi, Joseph, Les mariages mixtes en Suisse, Publications de l'Institut
de Théologie pastorale de l'Université de Fribourg, Suisse, 1950, p. 81.

125 Candolfi, Joseph, Les mariages mixtes en Suisse..., op. cit.y p. 81.
126 Briquet, Jean-Jacques, Le mariage civil et le mariage religieux étudiés dans

le droit genevois et dans le droitfédéral suisse, Genève : imprimerie de Jules-
Guillaume Fick, 1865, p. 51. Et également: Seeger, Cornelia, «Étapes de

l'unification du droit matrimonial suisse : de la République helvétique à la
loi de 1874», L'unification du droitprivé suisse... y op. cit. y p. 62.

concordats : ils n'engagent que les cantons signataires et

proposent des solutions a minima. Les cantons récalcitrants,

de leur côté, se montrent bien décidés à maintenir

leurs principes : c'est le cas du Valais et de Schwyz,
où des lois respectivement de 1837 et 1840 prohibent
absolument les mariages entre catholiques et protestants.

Les années 1840 prennent fin dans un climat
confessionnel plus que tendu en Suisse. En 1845, sept
cantons conservateurs et catholiques forment la coalition du
Sonderbund127. Elle a pour objectif principal de défendre
leurs intérêts contre les radicaux progressistes et anticatholiques

qui sont arrivés au pouvoir dans beaucoup d'autres

cantons. De l'autre côté, la Diète fédérale veut la dissolution
du Sonderbund, considérée comme une violation de
l'article 6 du Pacte fédéral, prévoyant que « les cantons nepeuvent
former entre eux des alliances préjudiciables au Pacte fédéral
ou aux droits des autres cantons »128. La guerre est inévitable.

A l'issue de 26 jours de conflit, le Sonderbund est défait.
Sous l'impulsion des radicaux, une nouvelle constitution est

rédigée en 1848. La Suisse est désormais un Etat fédératif.

3) La marche vers l'unification du droit du mariage:
de la Constitution de 1848 à la loi fédérale
du 24 décembre 1874

La Constitution de 1848 conserve les stigmates du
Sonderbund. Son article 7 prévoit ainsi que « toute alliance

particulière et tout traité d'une naturepolitique entre cantons

sont interdits »129 ; en revanche, « les cantons ont le droit

127 Sur l'histoire de la guerre du Sonderbund, voir : Du Bois, Pierre, La guerre
du Sonderbund, La Suisse de 1847, Paris : Alvik éditions, 2002, 207 p.
Concernant plus particulièrement les relations entre catholiques et
protestants à Lausanne au xixe siècle, consulter : Secretan, Bernard, Eglise et
vie catholique à Lausanne, du XIX siècle à nos jours, Lausanne : Bibliothèque
historique vaudoise, 2005, p. 62-64.

128Texte du Pacte fédéral de 1815 consultable en ligne: http://mjp.univ-
perp.fr/constit/chl815.htm

129 Constitution fédérale de la Confédération suisse, du 12 septembre 1848,
consultable en ligne: https://www.parlament.ch/centers/documents/de/
Constitutionl848.pdf

123



Revue vaudoise de généalogie et d'histoire des familles - 2016

de conclure entre eux des conventions sur des objets de

législationy dejustice ou d'administration ; toutefois, ils doivent
lesporter à la connaissance de l'autoritéfédérale, laquelle, si
des conventions renferment quelque chose de contraire à la

Confédération ou aux droits des autres cantons, est autorisée
à en empêcher l'exécution »13°. La nouvelle Constitution ne

prévoit aucunement l'unification du droit civil. En

conséquence, il serait logique que la démarche concordataire

conserve toute sa place en ce qui concerne le mariage.
Mais c'est sans compter sur les radicaux progressistes et
anticléricaux, composant à l'époque les autorités fédérales

centrales. Ces derniers vont en effet se livrer à une
interprétation très extensive de l'article 44 alinéa 1er de

la même Constitution, prévoyant que «les cantons et
la Confédération pourront toujours prendre les mesures

propres au maintien de l'ordrepublic et de la paix entre les

confessions »,31.

Sur le fondement (quelque peu fragile) de cet article 44
al. 1er, une première loi fédérale interdisant la prohibition
des mariages mixtes est adoptée le 3 décembre 1850132.

Revenons brièvement sur la genèse de cette loi. Dans le

canton de Schwyz, à l'écart de la plupart des concordats

que nous avons mentionnés, une loi de 1840 interdit
les unions mixtes. Cependant, un médecin schwyzois,
Fridolin Benz133, dépose un recours contre cette loi auprès
du Conseil fédéral, le 8 avril 1850, recours complété par

130 Constitution fédérale de la Confédération suisse, du 12 septembre 1848,
consultable en ligne: https://www.parlament.ch/centers/documents/de/
Constitutionl848.pdf

131 Constitution fédérale de la Confédération suisse, du 12 septembre 1848,
consultable en ligne: https://www.parlament.ch/centers/documents/de/
Constitutionl848.pdf

132 Martin, Alfred, Commentaire de la loi fédérale concernant l'état civil et le

mariage du 24décembre 1874, Genève: Eggimann, p. 5-6.
133 En réalité, le véritable auteur de la pétition n'est autre que Ludwig Snell,

réfugié politique allemand aux convictions radicales... Voir Seeger,
Cornelia, «Étapes de l'unification du droit matrimonial suisse: de la
République helvétique à la loi de 1874 », L'unification du droitprivé suisse...,

op. cit., p. 63. Et aussi, pour une analyse détaillée du recours Benz: Feuille
fédérale de la Confédération suisse, 1850, vol. 1.

une pétition aux Chambres fédérales. Le Conseil fédéral

se prononce de son côté pour le maintien de la souveraineté

cantonale en ce domaine. Mais la commission du
Conseil national se montre d'un tout autre avis. Cette
dernière constate en effet que le concordat du 11 juin
1812, renouvelé ensuite, a réuni « une majoritéprépondérante

d'Etats confédérés ». Elle affirme aussi que « l'on peut
admettre que même dans les cantons qui, jusqu'à ce jour,
n 'ontpas adhéré à ce concordat, les idées se sont modifiées
et mitigées [...]. Pour quiconque sait lire entre les lignes, le

gouvernement de Schwyz n 'approuvepas l'intolérante
prohibition des mariages mixtes [...] et désire, en conséquence,

qu'elle soit abrogée»134. En outre, la Confédération doit
assurément «prendre les mesurespropres au maintien de la

paix entre les confessions, au cas où tel ou tel canton déclarerait

indigne de se marier avec l'un de ses ressortissants un
confédéré d'une autre confession chrétienne»135. Le Conseil
fédéral est donc invité à présenter un projet de loi fédérale

sur la base de l'article 44 al. 1er de la Constitution. Les

débats s'engagent, et, en quelques mois, la loi est adoptée
sous la pression de la majorité radicale, provoquant du
même coup la bronca des évêques suisses136.

Une deuxième affaire vient très vite soulever à nouveau
l'indignation des catholiques et des fédéralistes respectueux

de la Constitution. En 1859, une autre pétition
évoque cette fois la problématique du divorce. La dame
Cammenzind-Interbitzin est originaire du canton de

Schwyz. Séparée de son époux catholique suite à un
jugement du tribunal ecclésiastique, elle s'établit à Glaris et
embrasse le protestantisme. Mais la juridiction catholique

schwyzoise la condamne à renouer la vie conjugale.

134 Feuille fédérale de la Confédération suisse, 1850, vol. 3.

135 Feuille fédérale de la Confédération suisse, 1850, vol. 3.

136Pour l'analyse de la loi, voir par exemple: Schoenenberger, Marie-
Bernadette, «Les mariages mixtes en Suisse au xixe siècle», Commenta-
tiones historiae iuris helveticae..., op. cit., p. 89-90. Et: Knapp, Charles,
« Cent ans de mariage devant la Constitution fédérale », Cent ans de droit
suisse, Bâle: Helbing et Lichtenhahn, 1952, p. 276-278.

124



Contribution à l'histoire du droit de la famille : le lien matrimonial de l'Antiquité à la loi fédérale du 24 décembre i 874 sur l'état civil

La dame réclame donc au Conseil fédéral l'annulation
du jugement et l'adoption d'une loi sur le divorce des

mariages mixtes137. Là encore, comme en 1850, le seul

poids des députés radicaux suffit à emporter la décision138.

Sur la base, une nouvelle fois, de l'article 44 al. 1er de la

Constitution, une loi fédérale du 3 février 1862 autorise
les époux d'un couple mixte à présenter leur requête à

un juge du divorce civil ou au Tribunal fédéral. Ainsi se

régla le problème des unions mixtes.

Ces lois de 1850 et 1862, en revanche, n'évoquent
aucunement les entraves pécuniaires au mariage, celles

liées au droit de bourgeoisie ou celles des formalités
intercantonales. Dans l'été 1858, la conférence des délégués
des synodes évangéliques de la Suisse, sous l'impulsion du
canton de Schaffhouse, propose de travailler à ce que la

législation concernant les mariages entre ressortissants de

différents cantons soit simplifiée et rendue uniforme pour
toute la Suisse139. Un projet de concordat est alors transmis

au Conseil fédéral en décembre 1862, pour lancer
les négociations entre les cantons. Jusqu'en 1867, la

plupart des cantons se montrent plutôt favorables au projet.
L'Assemblée fédérale soutient elle aussi la démarche en
adoptant une motion invitant le Conseil fédéral à « vouer
toute sa sollicitude à ce que la question des empêchements

au mariage des Suisses dans leur canton ou à l'étranger soit
résolue dans un sens large et libérahUQ. Le 20 janvier 1868,
le Conseil fédéral transmet aux cantons le projet définitif
de concordat. Le Conseil fédéral prévient aussi les

cantons qu'en cas de refus, l'unification risque bien de leur
être imposée : « On a faitpour la dernière fois encore une

137Seeger, Cornelia, «Étapes de l'unification du droit matrimonial suisse:
de la République helvétique à la loi de 1874», L'unification du droitprivé
suisse..., op. cit.y p. 64.

138 Martin, Alfred, Commentaire de la loi fédérale concernant l'état-civil et le

mariage..., op. cit.y p. 6 et s.

139 Cet engagement en faveur de l'unification du droit est mentionné dans :

Feuille fédérale, 1867, Vol. 2, p. 738.
140 Feuille fédérale, 1867, Vol. 2.

tentative de réforme au moyen d'un concordat entre cantons

[...]. Il est à désirer que les déclarations à ce sujet nous soient
transmisespour lafin mai auplus tard, afin que nous soyons

en mesure deformuler nospropositions à l'Assembléefédérale,

pour le cas où le concordat n 'aurait pas la chance d'être

agréé par une grande majorité de cantons »,41. Le résultat
s'avère plus que mitigé : seul le canton de Berne adhère

formellement au concordat, les autres cantons mettant
peu d'empressement à se déterminer.

Le 28 septembre 1868, la Société suisse des juristes
vote sa fameuse pétition en vue de l'unification de

l'ensemble du droit civil142. Cette demande, très
ambitieuse, trouve écho dans le projet de révision constitutionnelle

présenté à la votation populaire le 12 mai 1872.
Un nouvel article 55 de la Constitution dispose que,
désormais, la législation sur le droit civil, y compris la

procédure, est du ressort de la Confédération. Mais ce

texte est finalement rejeté par le peuple et par 13 cantons
contre 9, Suisse romande, fédéralistes et catholiques en
tête143. Tirant les leçons de cet échec, le Conseil fédéral

présente alors, deux ans plus tard, un nouveau projet,
moins centralisateur et limitant l'unification à certaines
matières énoncées strictement dans l'article 64 alinéa 1er

de la nouvelle Constitution, à savoir l'état civil, la capacité,

le droit commercial, le droit d'auteur, la poursuite
pour dettes, la faillite, le droit de change et les obligations.
Le 19 avril 1874, la majorité des citoyens et des cantons
se déclarent cette fois favorables au projet144. Concernant

141 Feuille fédérale, 1867, Vol. 2.

142 Feuille fédérale, 1869, Vol. 1. Et également: Berberat, Didier et Per-
drizat, Daniel, « L'attribution progressive à la Confédération suisse de la

compétence d'unifier le droit privé », L'unification du droitprivé suisse...,

op. cit., p. 21.
143 S'agissant du mouvement d'opposition suscité en Suisse romande par ce

projet, voir : Spörri, Philipp, « L'opposition de la Suisse romande à l'unification

du droit privé », L'unification du droitprivé suisse..., op. cit., p. 103.

144Kölz, Alfred, Histoire constitutionnelle de la Suisse moderne, Vol. 2: L'évolution

institutionnelle de la Confédération et des cantons depuis 1848, Berne :

Stämpfli; Bruxelles: Bruylant, 2013, 914 p.

125



Revue vaudoise de généalogie et d'histoire des familles - 2016

le mariage, la Constitution du 29 mai 1874 ne semble

pas toujours très claire. L'article 54 précise d'abord que
la femme obtient le droit de cité de son époux, reprenant
là les règles concordataires antérieures ; de même, il ne

peut plus être prélevé de taxes sur les mariages intercommunaux

ou intercantonaux. Mais qu'en est-il cette fois
du mariage mixte Une première série de dispositions le

visent indirectement. Ainsi, l'article 49 protège la liberté
de conscience et interdit à ce titre de contraindre qui que
ce soit à accomplir un acte religieux ; l'article 54 place le

mariage « sousprotection de la Confédération » ; l'article 53
alinéa 1er précise que « l'état civil et la tenue des registres qui
s'y rapportent est du ressort des autorités civiles», la «

législation fédérale» devant «statuer ultérieurement»145 sur ce

sujet. Mais l'article 64, énumérant les matières de droit
privé qui peuvent être réglées par la législation fédérale,

ne mentionne aucunement le droit du mariage146. On
pourrait donc en déduire, logiquement, que ce dernier
reste de la compétence cantonale.

Néanmoins, l'opinion contraire prévaudra au Conseil
fédéral, tout comme à l'Assemblée fédérale. Sous l'impulsion

de la majorité radicale, une motion est votée au
Conseil national le 24 juin 1874: elle invite le Conseil
fédéral à présenter un projet de loi « statuant les prescriptions

nécessaires sur la forme de la consécration du mariage
et de sa dissolution ». Les débats sont, là encore, houleux.
Le Conseil fédéral, dans son Message du 2 octobre 1874,

explique qu'il se limite à exécuter les dispositions
constitutionnelles147. Or, nous venons de montrer que, comme

145 Constitution du 29 mai 1874, consultable en ligne : http://mjp.univ-perp.
fr/constit/ch 1874.htm

146Seeger, Cornelia, «Etapes de l'unification du droit matrimonial suisse:
de la République helvétique à la loi de 1874», L'unification du droit
privé suisse..., op. cit., p. 65. Consulter également: Berberat, Didier et
Perdrizat, Daniel, « L'attribution progressive à la Confédération suisse de

la compétence d'unifier le droit privé », L'unification du droitprivé suisse...,

op. cit., p. 22-23.
147 Pour l'analyse des débats ayant précédé l'adoption de la loi du 24 décembre

1874, voir : Martin, Alfred, Commentaire de la loi fédérale concernant l'état

en 1850 et 1862, les bases constitutionnelles semblent
bien minces... Les milieux conservateurs catholiques
présentent alors une demande de référendum, comme prévu
dans la nouvelle Constitution de 1874. La votation a lieu
le 23 mai 1875 : on compte environ 213 000 « oui» contre
205 000 « non », avec neuf cantons et demi (tous protestants)

acceptants, contre 12 cantons et demi refusants

(soit tous les cantons de l'ancien Sonderbund, Soleure,
le Tessin, Saint-Gall, Appenzell Rhodes-Intérieures, les

Grisons, Vaud; relevons que Vaud fut le seul canton

protestant à dire «non» sous l'influence de ses leaders

fédéralistes)148. Remportant l'approbation de la majorité
du peuple, la loi sur l'état civil, le mariage, et la tenue
des registres s'y rapportant entre en vigueur le 1er janvier
1876. Désormais, cette loi remplace purement et
simplement le droit antérieur sur la conclusion du mariage,
les empêchements et la dissolution. Le mariage civil est

obligatoire, la cérémonie religieuse reste à la libre
appréciation des conjoints mais ne peut intervenir avant le

mariage civil. Le divorce, quant à lui, est plutôt largement
admis, indépendamment de la religion des époux. Il est
du ressort d'un juge civil dont la désignation est laissée

aux cantons, la séparation de corps ne pouvant constituer
une alternative.

Une loi probablement inconstitutionnelle et anticléricale,

approuvée par la majorité du peuple mais refusée

par la majorité des cantons, marque donc la fin de plus de

70 ans de pratique concordataire en matière de mariage.
Mais, sur le fond, la loi fédérale de 1874 est aussi
indéniablement une loi progressiste. Le mariage civil obligatoire,

que même les cantons protestants radicaux ne connaissaient

que rarement, est notamment consacré, alors que

civil et le mariage..., op. cit., p. 12. Et aussi: Seeger, Cornelia, «Étapes de

l'unification du droit matrimonial suisse : de la République helvétique à la
loi de 1874», L'unification du droitprivé suisse..., op. cit., p. 65-66.

148 Recueil des lois, décrets, arrêtés et autres actes du gouvernement du canton de

Vaud, 1875.

126



Contribution à l'histoire du droit de la famille : le lien matrimonial de l'Antiquité à la loi fédérale du 24 décembre i 874 sur l'état civil

l'étendue des causes de divorce admises149, conjuguant
les traditions zwingliennes et napoléoniennes, fait à cet
égard de la Suisse de la fin du xixe siècle l'un des pays
d'Europe où il reste le plus facile de divorcer. Relevons

néanmoins qu'il n'en résulta pas, contrairement à ce

qui s'est passé à Paris sous la Révolution, l'avalanche de

divorces annoncée par certains, le corps social suisse de

l'époque restant beaucoup plus attaché à l'indissolubilité

que la France révolutionnaire. Cette première grande
unification du droit du mariage en Suisse intervient dans

un contexte de Kulturkampf50, opposant les valeurs de

progrès et de modernisme au conservatisme de la fin de

la papauté de Pie IX (1846-1878), symbolisé par
plusieurs décisions controversées, comme la proclamation
du dogme de l'immaculée Conception en 1854 et de

l'infaillibilité pontificale (Concile de Vatican I) en 1870.
La Suisse s'inscrit dans ce mouvement. La Confédération
elle-même entre en conflit avec le Vatican. A la suite
de l'affaire de Monseigneur Mermillod151, nommé par la

hiérarchie catholique vicaire épiscopal à Genève, mais

non reconnu comme tel par les autorités politiques et
expulsé du territoire suisse en 1873, intervient la rupture
des relations diplomatiques avec le Vatican. Dans un tel

contexte, le Conseil fédéral n'a pas de scrupules à propo-

149 Les causes de divorce finalement retenues vont plutôt dans le sens d'une
admission large. La loi fédérale de 1874 évoque en effet: - un divorce sur
demande commune, pour lequel il suffit que le juge soit convaincu du
caractère irrémédiable de la désunion ; - cinq causes déterminées de divorce,
inspirées des solutions en vigueur dans les cantons réformés ou d'inspiration

française ; - une cause indéterminée unilatérale, laissant beaucoup de

place à l'appréciation du juge. La loi consacre également des interdictions
temporaires de remariage après divorce, sous deux formes: un délai de

viduité de 300 jours pour les femmes (art. 28 L.E.C.) et une interdiction
de remariage infligée par le juge au conjoint coupable, pouvant aller de 1

à 3 ans (art. 48 L.E.C.).

150Conzemius, Victor, «Le Kulturkampf en Suisse: un cas particulier ou
paradigmatique », Histoire religieuse de la Suisse: laprésence des catholiques,
Paris: Éd. du Cerf; Fribourg (Suisse): Éd. universitaires de Fribourg,
2000, p. 297-320.

151Jeantet, Louis, Le cardinal Mermillod: 1824-1892, Paris: P. Lethielleux,
1906, 831 p.

ser une loi réglementant non seulement l'état civil, mais
aussi la forme du mariage, ses conditions matérielles et sa

dissolution, avec une législation complète sur le divorce.

L'un des avantages de la L.E.C. de 1874 est d'avoir
préparé, dans un domaine sensible, une unification
complète du droit en Suisse. En matière de mariage,
Eugène Huber pourra même faire des concessions aux
catholiques (en abandonnant le divorce sur requête
commune et en introduisant la séparation de corps
pour une durée indéterminée), dans le climat apaisé des

années 1890. Cette démarche permettra une adoption
facile du Code civil, qui sera voté en dernière lecture, le

10 décembre 1907, à l'unanimité du Conseil national
sans que le référendum soit demandé. Ainsi prend fin
l'épopée du mariage que nous avons tenté de retracer.
À travers l'histoire, la nature même du mariage apparaît
complexe: le mariage est un acte social et/ou un acte

privé, et il constitue, en droit, une institution et/ou un
simple contrat. Depuis l'origine, le mariage reste également

lié aux enjeux de pouvoir; il est parfois nécessaire

pour gravir les échelons sociaux, et presque toujours
point d'ancrage des luttes entre autorités religieuses et
séculières. Le mariage reste enfin une institution structurant

la famille. Un tel paramètre explique à la fois l'unité
et l'extraordinaire diversité de l'institution du mariage à

travers les siècles, modelée par les influences religieuses,
philosophiques, politiques et économiques, le poids de

la tradition ou des contingences.

Anne Peroz

127



Revue vaudoise de généalogie et d'histoire des familles - 2016

Anne Peroz, née en 1983 à Épinal (Vosges, France), est docteur en droit de l'Université de Lorraine et maître-
assistante en histoire du droit à l'Université de Lausanne. Sa thèse de doctorat d'histoire du droit, soutenue en
2011, porte sur les problèmes juridiques rencontrés par les populations civiles et la répartition des pouvoirs entre
autorités civiles et militaires dans la zone des armées françaises, pendant la Première Guerre mondiale. Pour son
travail, elle obtient le Prix de thèse de l'Université de Lorraine. A côté de ses tâches d'enseignement à l'Université
de Lausanne, Anne Peroz concentre ses recherches sur la Première Guerre mondiale et son droit ainsi que l'histoire
du droit suisse, avec des publications portant notamment sur l'unification du droit civil, le droit de l'époque
bernoise au Pays de Vaud, la réception du droit naturel moderne en Suisse romande, ou encore l'histoire de la

pratique concordataire en Suisse.

128


	Contribution à l'histoire du droit de la famille : le lien matrimonial de l'Antiquité à la loi fédérale du 24 décembre 1874 sur l'état civil, le mariage, et la tenue des registres s'y rapportant

