Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 152 (2020)

Heft: 4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 152 (2020), P. 415-423

BIBLIOGRAPHIE

HENR1 DELHOUGNE osb (dir.), La Bible, Traduction liturgique avec notes Bible (édition)
explicatives (AELF Traduction), Paris, Salvator, 2020, 2 880 p.

Le grand public des catholiques et de tous les chrétiens de langue frangaise
peut aujourd’hui se réjouir de la sortie de cette nouvelle traduction liturgique de
la Bible et de la richesse des notes explicatives qui ’'accompagnent. Cette édition
est une réussite. En effet, malgré la palette de traductions francaises de la Bible
disponibles, il était tout-a-fait légitime que I’épiscopat frangais désire une traduction
qui soit plus particuliérement pensée et faite pour la proclamation publique lors des
messes, afin de recréer peu a peu un langage de référence commun a I’ensemble
des communautés, des paroisses et des groupes d’études de la Bible. Si ce premier
projet a pu déja étre réalisé dés 2013, selon le souhait aussi exprimé par Vatican
IT que les traductions de la Bible soient faites a partir des deux langues originelles
de I'hébreu et du grec, et pas seulement du latin de la Vulgate, il lui manquait
cependant quelque chose d’essentiel qui nécessitait de le reprendre dans sa totalité :
il fallait proposer a tous les lecteurs potentiels des notes explicatives et accessibles
portant justement sur les difficultés que toute traduction de la Bible rencontre
nécessairement. Depuis 2016, une équipe de trente-six exégétes de la Bible s’est
ainsi mise au travail sous la responsabilité du Pére Henri Delhougne qui en a été
le coordinateur. Le résultat est remarquable : 25600 notes doctrinales, historiques
et linguistiques de longueurs variées « permettent & chacun de faire une lectio
divina intelligente et elles offrent a tous des outils pour I'effectuer, puisqu’elles font
accéder a une meilleure compréhension du texte lu». Dans cette méme intention
pédagogique et spirituelle, chaque livre est doté d’une excellente introduction
générale, et tous les titres et sous-titres qui structurent le texte sont rassemblés
dans une table placée en téte de chaque livre, ce qui donne un aper¢u global
de son contenu. De plus, le lecteur trouvera dans les marges du texte biblique
«des références aux lectures du lectionnaire de la messe; celles du temporal et
des grandes fétes du sanctoral, ainsi que celles de messes célébrées en d’autres
circonstances, en particulier pour les sacrements ». Cette édition de la Bible honore
le 1600°¢ anniversaire de la mort de saint Jérome, le 30 septembre 420, dans un
monastére de Bethléem. Pére de I'Eglise et traducteur de la Vulgate, saint Jérome
est célébré depuis longtemps comme le patron des traducteurs. Le but de cette Bible
liturgique n’est nullement d’étre exclusive des autres traductions francaises, mais au
contraire d’enrichir, par son apport original, la lecture et la méditation de tous les
chrétiens qui aiment et se nourrissent quotidiennement de la Parole de Dieu.

JEAN BOREL

Jean-Francois PRADEAU, Plotin (coll. « Qui es-tu?»), Paris, Editions du Philosophie
Cerf, 2019, 157 p. antique

Considéré dans I'historiographie moderne comme fondateur d’un nouveau
platonisme, Plotin (205-270) — «le plus grand philosophe de I’Antiquité» avec
Platon et Aristote (p. 7), «le plus grand philosophe de toute I’histoire romaine »
(p. 8) —, jouit en France d’une faveur généralement réservée aux «classiques».
Depuis le xx°s., trois traductions se sont succédées de I'immense ouvrage édité et



416 BIBLIOGRAPHIE

organisé par son disciple Porphyre sous le titre d’Ennéades (litt. « Neuvaines»):
E. Bréhier édite et traduit pour Les Belles Lettres 'ensemble des 54 traités répartis
en 6 livres de 9 traités composant les Ennéades (7 vol., 1923-1938); les éditions
Flammarion publient en format de poche I’ensemble des Ennéades, sous la direction
de L. Brisson et J.-F. Pradeau (GF, 9 vol., 2002-2010} ; une traduction est en cours,
lancée par P. Hadot en 1987 au Cerf, puis reprise actuellement par Vrin. On peut
diviser le présent ouvrage en deux parties, la premiére historico-philologique, la
seconde philosophique et doctrinales. L’auteur commence par traiter de la vie de
Plotin et de son ceuvre, avec précision, en insistant sur Penvironnement culturel
et politique. Pour ce faire, il suit la Vie de Plotin, écrite par le disciple de ce
dernier, Porphyre (on pourra lire ce texte remarquable dans le vol. 9 de I'éd. GF
mentionnée). Méme s’il s’agit plus d’un éloge — une « hagiographie » selon I'auteur —
que d’une biographie au sens moderne, il est possible d’en extraire nombre de faits
culturels aussi bien que psychologiques notables. De plus, les décisions éditoriales
de Porphyre y sont exposées avec une précision inhabituelle. Plotin, né en Egypte,
formé a Alexandrie, viendra a Rome — le centre du pouvoir — ou il établira une
«école » chez des particuliers et y enseignera presque jusqu’a sa mort. A 'encontre
de la représentation traditionnelle d’un philosophe purement contemplatif retiré du
monde, 'auteur insiste sur le rapport du philosophe avec le pouvoir — « un proche des
puissants », « un philosophe de cour » (p. 29) — et sur ses préoccupations pratiques et
méme philanthropiques (il se fait I'intendant et le tuteur d’orphelins, filles et gargons,
de la noblesse romaine) ; vers 1'age de 40 ans, il se fait admettre dans 'entourage de
I’empereur Gordien III lors d’une campagne de ce dernier contre les Perses (pour
« faire I’essai tant de la philosophie pratiquée chez les Perses que de celle qui florissait
chez les Indiens », selon Porphyre, p. 21); si, aprés la mort de I'empereur, il se rend
a Rome, c’est pour se rapprocher de la cour impériale et du Sénat : «il était devenu
le philosophe et pour partie le conseiller des princes » (p. 32); « Plotin aura été le
philosophe le plus prisé et le plus fréquenté par 1élite impériale » (ibid.). Le portrait
que dessine Porphyre de son maitre est celui de '« homme divin» chargé d’une
mission providentielle dans le monde (certains traits de la biographie de Plotin font
penser a la «vie» de Pythagore). Quand on passe a ’ceuvre, le tableau change du
tout au tout. On y voit un philosophe spéculatif dont toute ’énergie intellectuelle est
orientée vers 1’élaboration d’un systéme métaphysique subtil et complexe ; toutefois,
I’acte de compréhension rationnelle du Tout et de la place singuliere qu’y occupe
I’ame humaine, entre le sensible et lintelligible, débouche sur une transformation
intérieure du sujet philosophant: la reconnaissance de la nature essentiellement
divine de I’ame indique alors la voie ascendante vers '« assimilation au dieu»
(opoimoig 0ed). Les pages que 'auteur consacre a la description de la structure du
monde «intelligible» — qui s’exprime dans la hiérarchie des trois hypostases, ou
niveaux de réalité, I'Un (au-dela de I’Etre), PIntellect ou I’Etre et I’Ame, et dans leurs
rapports de causalité complexes, toujours a la fois transcendantes et immanentes —,
sont denses: c’est qu’il s’agit fondamentalement de rendre compte du passage de
'unité absolue & la multiplicité réalisée. On peut se demander s’il est judicieux de
parler de « mécanique » de la procession (p. 89). En effet, I'une des ennéades les plus
remarquables (VI 8), intitulée par Porphyre « Sur la liberté et la volonté de 'Un»,
semble bien contredire, dans son discours affirmatif sur I'Un, ultimement inadéquat
il est vrai, la notion méme de mécanique. Par ailleurs, un chapitre particulier sur les
limites du langage, dont Plotin est toujours conscient et que I’auteur signale d’ailleurs
a plusieurs reprises, aurait peut-étre permis de mieux souligner 'originalité de cet
aspect de la pensée plotinienne. Le langage est en effet I'organe du logos adapté au
monde sensible caractérisé par I’espace et le temps et la multiplicité du divers, mais
convient mal au discours sur 'intelligible et @ fortiori sur I’'Un dont tout prédicat,



BIBLIOGRAPHIE 417

voire toute nomination, introduit une détermination, une limitation et finalement
une multiplicité. On notera en particulier 'accumulation de métaphores de natures
diverses, chacune proprement inadéquate, que le philosophe utilise pour indiquer
quelque chose de la causalité exercée par I'Un : le Principe produit comme le feu la
chaleur, la neige le froid, 'objet odorant une odeur, le soleil la lumiére, le centre le
cercle, la source son épanchement (par surabondance), etc. Le lecteur qui voudra
approfondir les questions doctrinales pourra toujours se reporter a l’excellent
ouvrage de D. O’Meara, Plotin. Une introduction aux Ennéades, Fribourg/Paris,
20042, Enfin, on soulignera outre la clarté de ’exposition, le caractére synthétique
de I’exposé doctrinal, d’ou tout appareil érudit est délibérément mis de coté, ainsi
que la présence bienvenue de longues citations textuelles des Ennéades.

Corrigenda : fin du i€ s. (p. 25); métempsycose (41) ; a adapté (93) ; Aoyog (110).
JEAN-PIERRE SCHNEIDER

ANDRE LAks et GLENN W. Mosrt, Les débuts de la philosophie. Des premiers
penseurs grecs a Socrate, Textes édités, réunis et traduits par A. Laks
et G. W. Most, avec la collaboration de G. Journée et le concours
de L. Iribarren et D. Lévystone (coll. « Ouvertures bilingues»), Paris,
Fayard, 2016 (2018 2° tirage), 1 674 p.

Lire les « Présocratiques»? Des sages, des penseurs, des savants, des «philo-
sophes», que sont-ils exactement? Est-il 1égitime d’utiliser, sans autre, le terme
de «philosophe» quand on parle des penseurs grecs préplatoniciens, qui ne se
sont pas reconnus eux-mémes comme tels? Les mots méme de philosophia et de
philosophos sont en effet pratiquement absents du lexique a leur époque. En 1879,
Hermann Diels a publié un gros ouvrage, les Doxographi Graeci, dans lequel il
répertoriait les «fragments» des penseurs préplatoniciens, tels qu’on pouvait les
extraire de la production écrite de I’Antiquité, de Platon aux érudits byzantins, et
les classait par auteur, en respectant ’ordre alphabétique des auteurs-sources des
citations. En 1903, le méme savant publie la premiére édition des Fragmente der
Vorsokratiker, qui devait permettre « sur la base de documents originaux d’observer
le processus évolutif de la pensée grecque in statu nascendi» (DK, p. V, Intr. de
la 1 éd.). Les textes y sont classés en trois groupes: A) les sources (anecdotes
biographiques, résumés doxographiques, etc.) publiées en grec uniquement ; B) les
fragments authentiques, pourvus d’une traduction allemande et C) les imitations. A
partir de 1934, les rééditions successives de I'ouvrage seront pilotées par W. Kranz,
qui a ajouté une premiére partie (avant les Milésiens) intitulée Anfinge et qui a doté
’ensemble des textes de notes interprétatives, complétées en 1951 d’un appendice.
On doit également 3 W. Kranz un troisiéme volume d’Index qui accompagne
dorénavant les deux premiers tomes des Fragmente. L’édition de 1951 sera maintes
fois rééditée (en 1974 nous sommes déja au 17° tirage). Au cours de tout le xx® siécle,
il y a eu de trés nombreuses autres éditions de ces textes fascinants, mais le Diels-
Kranz (DK) restait, jusqu’a présent, la source a laquelle tous les érudits faisaient
référence. Il est possible qu’avec le Laks-Most, qui parait simultanément en anglais
(G. W. Most est responsable de I’édition anglaise, parue en 9 volumes dans la
Loeb Classical Library en 2016) et en francais (sous la responsabilité¢ d’A. Laks),
nous ayons entre les mains un livre qui va désormais renouveler notre maniére
de lire les « Présocratiques». Laks a publié, en 2006 déja, une Introduction a la
« philosophie présocratique » (PUF), dans laquelle il expose les enjeux théoriques
d’une compréhension renouvelée de ces penseurs, dont il va tenir compte dans la



418 BIBLIOGRAPHIE

conception de notre ouvrage. Nous jetterons d’abord un coup d’ceil sur les principes
éditoriaux, pour mieux comprendre les souhaits des auteurs, puis nous tenterons de
dire en quoi notre livre pourrait modifier quelque peu notre perspective de lecture
des penseurs des «débuts de la philosophie». L’ouvrage se veut a la fois «utile
aux spécialistes » et «vise a présenter a un large public I'information dont nous
disposons concernant les débuts de la philosophie grecque» (p. 7). Comme dans
le DK, cette information est également distribuée en trois sections, mais celles-ci
«ne correspondent pas aux sections de DK » (p. 9): la section P s’occupe des
«informations... crédibles ou fictives concernant la personne, la vie, le caractére
et les dits du philosophe considéré»; la section D concerne la «doctrine, qu’il
s’agisse des fragments littéraux de I'ceuvre elle-méme (imprimés en gras) ou des
témoignages sur son contenu » ; la section R, enfin, regroupe les textes de « I’histoire
de la réception de la doctrine dans I’Antiquité » (p. 8). Cette distribution sépare donc
clairement « la réception biographique » (P) de « la réception des contenus » (R). Le
texte des sources le plus récent, que les auteurs ont pris en compte, est L’ Assemblée
des philosophes (qui n’est pas retenu par DK), « traduction latine d’un original arabe
datant probablement du x¢ siécle » (ibid.) : « Nous voulions a tout le moins effleurer
par la le destin des premiers philosophes grecs au sein de la tradition arabe et
médiévale — un territoire complexe et largement inexploré dont le traitement requiert
une autre démarche et d’autres compétences que les notres » (ibid.). Outre le grec,
le recueil contient également quelques textes en arabe, en hébreu, en arménien et
en syriaque, lorsque «I’original grec est perdu» (ibid.). Voici, d’aprés les auteurs,
les aspects « fondamentaux» par lesquels leur ouvrage différe encore du DK : 1) il
contient moins de chapitres que le DK (43 contre 90): certains auteurs mineurs,
dont nous « ne savons presque rien» ont €€ omis ou intégrés dans d’autres chapitres
(ainsi, par ex., « Métrodore de Lampsaque est rattaché a Anaxagore» (p. 9), etc.;
2) le matériau orphique n’a pas le méme poids que dans le DK ; 3) I'ouvrage « couvre
cependant, sous plusieurs aspects, un terrain plus vaste que celui du DK » (ibid.), a)
parce qu’il contient de nouveaux textes découverts entretemps (comme le papyrus
de Derveni et 'Empédocle de Strasbourg), b) « mais aussi et avant tout parce que
[la] section R, spécifiquement consacrée a I’histoire de la réception », contient des
textes, certes connus des auteurs du DK, mais exclus de leur recueil «en raison de
ce qui était leur projet avoué, a savoir la reconstruction des doctrines originelles des
premiers philosophes grecs sur la base des fragments et des témoignages » (ibid.). Ce
point essentiel explique que le présent recueil contienne des textes omis dans le DK
(signalés par =), et qui complétent souvent, au-dela des citations « authentiques »,
des points de doctrine ou des éléments biographiques négligés jusqu’ici. Les textes
des sections D et P ont été sélectionnés en fonction de leur intérét et n’ont donc
pas été tous rapportés, en cas de doublets. L’ouvrage présente «les textes de
maniére thématique », ce qui se refléte dans « les nombreux intertitres qui structurent
les différentes sections des chapitres» (ibid.). Cette prépondérance accordée a
l'aspect thématique, permet, aux yeux des auteurs, de favoriser « grandement la
compréhension des données » (ibid.), quitte parfois a découper le texte-source pour
en répartir les morceaux, en fonction de la thématique, dans des sections différentes,
plutdt que de le citer de fagon continue. Il pourrait sembler, & premiére vue,
que la distinction entre les sections D et R était «impossible a4 opérer», mais les
auteurs constatent «qu’il était en fait souvent aisé de distinguer sans ambiguité
entre 'information d’un coté et la critique de 'autre» (ibid.). Cette répartition
permet, entre autres, de mettre en évidence les courants d’interprétation anciens
des doctrines « présocratiques» (par ex. la lecture stoicienne d’Héraclite). Tous
les textes sont présentés en langue originale et traduits en frangais en regard, ce
qui représente également une innovation par rapport au DK, dans lequel seuls



BIBLIOGRAPHIE 419

les fragments « authentiques » étaient traduits ; 'apparat critique (« volontairement
simplifié», p. 10) est réduit a ’essentiel et renvoie aux éditions critiques de référence,
listées p. 19-35; lorsque le texte est corrigé, les auteurs indiquent, « dans toute la
mesure du possible le correcteur primitif» (p. 15); certaines conjectures marquées
par «nos » sont proposées par les auteurs eux-mémes. Chaque chapitre est précédé
d’une bréve introduction, d’une bibliographie et d’un plan détaillé du chapitre. A
la fin de 'ouvrage se trouvent les tables de concordance avec le DK (dans les deux
sens); ces tables sont complétées par deux index des noms propres et un glossaire
trés utile, indiquant la signification des termes techniques grecs (translittérés dans
I’alphabet latin).

Notre ouvrage commence par un chapitre (« Modes de présentation ») qui pré-
sente « un caractére spécial » (p. 8) : ilregroupe, en effet, des textes qui vont de Platon
et d’Aristote (qui a donné ses « lettres de noblesse» a la pensée « présocratique »)
a « Aétius», textes «destinés a éclairer la maniére dont les résumés doctrinaux
et les manuels doxographiques, auxquels nous devons une grande partie de notre
information sur les doctrines des philosophes archaiques, ont été produits au fil de
Ihistoire de la philosophie grecque, et, pour certains d’entre eux, reconstruits par
les philologues » (p. 39). A la lecture de cette section, on comprend que la prudence
est de mise, quand on aborde la pensée « présocratique », puisque celle-ci nous est
transmise quasi exclusivement par des citations, tirées notamment de résumés doxo-
graphiques, et que 'extraction du fragment «authentique» de la gangue du texte-
mére a souvent donné lieu a4 d’interminables négociations philologiques. Comme
le DK dans son édition définitive, notre ouvrage intégre également une section
(« Contexte et antécédents ») consacrée a la réflexion de ceux qu’Aristote nomme les
theologoi, «les poetes archaiques qui écrivent sur les dieux », en les distinguant des
phusiologoi, «les premiers philosophes écrivant sur la nature» (p. 63). Ces poétes,
essentiellement Homere et Hésiode, remontant probablement «a la tradition orale
grecque archaique» (ibid.), s’interrogent sur la genése du monde, en la chantant
dans des poémes théogoniques. Avec la section consacrée aux « Premiers penseurs
ioniens », nous entrons dans le vif du sujet. Curieusement, on trouve a 'orée de
cette section — que ’on fait d’habitude commencer avec Thalés, le premier penseur
qui choisit un principe matériel pour arché, selon ce que nous en dit Aristote en
Meétaphysique A 983b20 — Phérécydede Syros (dont 'acmé se situe vers 544/540, « ce
qui en fait un cadet d’Anaximandre » [p. 113]), qui « représente [...] une intéressante
figure de transition entre les deux types de discours en voie de différenciation, la
théogonie et la cosmogonie» (ibid.). On voit ici que les auteurs de notre ouvrage
butent parfois sur des difficultés d’ordre chronologique, lorsque la chronologie ne
coincide pas complétement avec les étapes supposées du développement de la pensée
archaique. En effet, si la séquence successive théogonie/cosmogonie/philosophie
semble satisfaisante du point de vue logique, elle ne correspond pas toujours
exactement a la réalité chronologique, faite souvent d’allers-retours entre pensée
religieuse et pensée « philosophique», plutét que d’un développement strictement
linéaire. Outre les Milésiens (Thalés, Anaximandre et Anaximéne), cette section
comprend aussi Xénophane et Héraclite, tous deux originaires de lonie. Repre-
nant la division de Diogéne Laérce dans son prologue des Vies et doctrines des
philosophes illustres, qui distingue deux courants fondamentaux dans la pensée
«présocratique », la tradition ionienne et la tradition italique (I,15), les auteurs
intitulent la section suivante, « Les penseurs de la Grande Grece ». Elle commence
par les chapitres 10 a 18 qui sont consacrés a Pythagore et aux Pythagoriciens,
suivis de Parménide et des Eléates (Zénon et Mélissos), et d’Empédocle ; Aleméon et
Hippon complétent cette section. Si, jusqu’ici, le plan de ’ouvrage suit plus ou moins
la répartition traditionnelle des penseurs et écoles de pensée « présocratiques », les



420 BIBLIOGRAPHIE

sections ultérieures présentent des innovations importantes par rapport au DK. La
section intitulée « Les systémes philosophiques postérieurs et leurs prolongements au
ve siécle et au début du 1v® siécle » contient ainsi des nouveautés de plusieurs ordres.
Si elle commence classiquement par Anaxagore et Archélaos, elle intégre par la suite
les anciens atomistes, Leucippe et Démocrite, traités ensemble (les « Abdéritains »
faisaient I'objet des chapitres 67 a 78 dans le DK); ils sont suivis par Diogéne
d’Apollonie. On trouve ensuite des textes tirés du Corpus Hippocratique, présentant
«des points de contact» (p. 1165) entre philosophie et médecine et que le DK n’a,
pour la plupart, pas retenus. Cette section est complétée par des extraits importants
du papyrus de Derveni, datant d’environ 340-320 av. J.-C., découverten 1962, et qui
constitue « 'une des plus importantes découvertes du xx® siécle dans le domaine de la
philosophie et de la religion grecques» (p. 1195). La section suivante (« La réflexion
sur le langage, la rhétorique, la morale et la politique au v© siécle »), la plus riche en
surprises, commence par le corpus sophistique, Protagoras, Gorgias, puis Prodicos.
Entre les deux derniers, on trouve... Socrate, « un “sophiste” idiosyncrasique athé-
nien » (p. 1343): les auteurs proposent « une petite sélection d’informations les plus
crédibles sur sa vie, ses convictions et son style argumentatif » (ibid.), essentiellement
tirées de Xénophon, de Platon et de Diogene Laérce. Une telle disposition, qui
fait de Socrate un sophiste, méme s'il n’est pas tout a fait un sophiste comme les
autres, rend justice a son personnage, tel qu’il est représenté, entre autres, dans
les Nuées d’Aristophane, et nous renvoie en-deca des reconstitutions ultérieures
(notamment cicéronienne) de 'histoire de la pensée grecque, qui établissaient une
rupture radicale entre les « Présocratiques » tournés vers le kosmos et Socrate, tourné
vers ’homme et ses préoccupations morales. Cette disposition intégre Socrate,
contemporain de I’atomiste Démocrite, dans ’ensemble du corpus qu’il faudra
dés lors appeler plus légitimement «préplatonicien», en accordant alors a Platon
(plutdt qu’a Socrate) le mérite d’avoir opéré la scission définitive entre I’antique
sophia et la nouvelle philosophia. Aprés Socrate, nous trouvons encore dans cette
section Hippias, Antiphon et quelques autres sophistes moins connus. La section
se clot par les Dissoi Logoi (« Arguments Doubles ») et un chapitre contenant des
caractérisations générales de la sophistique et des sophistes, telles qu’on les trouve,
notamment, chez Platon, Aristote, Isocrate ou Aélius Aristide. Le livre se termine
par un « Appendice » regroupant des témoignages concernant la philosophie et les
philosophes dans la comédie et la tragédie: on y trouve des fragments du poéte
comique sicilien Epicharme, les allusions « railleuses a des thémes philosophiques et
a des philosophes dans la comédie attique » (p. 1561) ancienne et moyenne, de méme
que dans la tragédie du v®siécle, chez Euripide surtout. Cet appendice contribue
a réinscrire les textes de nos penseurs dans leur contexte historique et culturel. La
disposition des textes et des auteurs suggére, souvent de maniére judicieuse, les liens
qui relient les penseurs et les doctrines, en soulignant davantage les continuités et les
parentés que les ruptures dont se sont emparées les reconstitutions parfois scolaires
et schématiques de la pensée grecque archaique.

Pour finir, je me permets de lister quelques coquilles, relevées essentiellement
dans la partie en langue frangaise ; méme si « le Laks-Most » ne connaitra peut-&tre
pas la longévité du DK, il va siirement étre encore réédité (il s’agit déja du deuxiéme
tirage), donc, corrigé: p. 57 T22, n°8: Pythagore de Samos; p. 69 T5 v. 744 : les
demeures terrifiantes ; p. 103 T34, v. 2:a c6té de laquelle ; p. 105 T35, 20, ne ris pas;
p. 122 D10: termes grecs a mettre en gras ; p. 219 P18, 1. 1: d’exiger; p. 253 R30, 1. 2,
créées ; p. 309 R46b, . 6, toute la durée ;1. 11, la terre a son tour; p. 313 R 54, 1. 6, nous
agissons ; p. 321 R75, 1. 8: celle de I'ame ; p. 357 P25, 1. 5: des rois et des dynasties ;
P26, 1. 2 : toutes sortes de paroles; p. 415 D26, I. 6: aprés « sexe », remplacer «; » par
«,»; p. 549 D26, v. 1: prends-en soin; p. 603 D6, derniére ligne : grandes; p. 715



BIBLIOGRAPHIE 421

D98, 1. 1: s’adresse a; p. 779 21, 1. 4: par quoi ’entendons-nous; p. 985 D61, 1. 3:
chauds; p. 1111 R83, 1. 4: allégements; p. 1123 R115, 1. 3: ce que dit; p. 1149 D27,
1. 20: quand il déborde; p. 1160, I. 15: 707; p. 1191, 1. 7: le plus grand; p. 1215
Col XVII, L. 3: montrée; p. 1223 Col. XXVI, I. 10: mére pour «méme»; p. 1259
R6, 1. 2: mensonger (pour « mensongére»); p. 1261 R7, 1. 11: a plusieurs reprises ;
p. 1283 P23, 1. 1: coassent (pour «croassent»); p. 1307, 1. 1: le désir; p. 1357 P30,
1. 2: retraite de Délium; p. 1359 P36, 1. 4: la suivante (scil. I'accusation); p. 1385
D55, 1. 3: flatiste ; p. 1471 D28, 1. 5: chair; p. 1483 D57, 1. 1 : que sa vie ait avancé.
Sur la traduction : p. 1191 T25, 1. 7: « fort » plutdt que « grand » (ioyvpdc), « faible »
plutdt que « petit » (doBeviic).

Bien que nous ne lisions dans notre ouvrage, la plupart du temps, que des éclats
de textes échappés au désastre de I’Histoire, il faut lire et lire encore les penseurs des
débuts de la « philosophie », notamment parce que leurs pensées, déja étonnamment
diverses et en continuelles discussions les unes avec les autres, sont le terreau sur
lequel se sont édifiés les systémes philosophiques de notre tradition. Egalement parce
que ces fragments ont le gofit de I'inoui et que leur saveur ne s’oublie pas. C’est sans
aucun doute 'ouvrage a emporter lors du prochain confinement sur une ile déserte !

STEFAN IMHOOF

GILBERT LAROCHELLE et FRANCOISE COURVILLE, La course a la performance.
Regards critiques de la philosophie sur la santé (coll. « Dédale»), Paris,
Beauchesne, 2016. 93 p.

Les deux auteurs offrent une réflexion critique et perspicace du terrain dans
lequel les intervenants du monde de la santé sont actuellement enlisés. Ces derniers
deviennent le reflet d’une société piégée, ou s’y entrechoquent les discours contra-
dictoires de la performance et de la dignité humaine. Un avant-propos donne le ton.
Il sera question du discours de la performance omniprésent dans nos institutions
publiques qui prennent tous les moyens possibles pour atteindre une efficacité
optimale au détriment des finalités du discours de la dignité humaine. Comment tenir
ensemble avoir et étre, sans en subir les effets pervers ? Il ne s’agit pas de dénigrer
I'importance de I’excellence et du dépassement de soi; il s’agit d’éviter la réduction
de ’humain a un moyen, a un objet, alors que sa dignité exige qu’il soit reconnu
comme sujet et comme fin,

Au premier chapitre nommé «Discours de la performance et triomphe de
I'ingénierie», les auteurs démontrent comment le déploiement de la modernité
contient une antinomie, une déchirure au sein méme de la rationalité: « En clair,
la rationalité pousse I'agir humain aux frontiéres maximales de son efficacité au
prix d’'une dépréciation de la recherche sur le sens de I’existence» (p. 15). Des
témoins des traditions philosophiques et littéraires sont appelés a la barre pour
soutenir I’essor de la rhétorique de la performance qui aboutit a trois problémes
inducteurs de méfiance : celui d’une confusion entre le descriptif et le justificatif, 1a
ou s’efface I’écart entre les faits et les valeurs ; celui d’une tension entre ’hétéronomie
et 'autonomie, la ot ce que nous croyions posséder nous posséde ; enfin, découlant
des deux premiers problémes, celui d’une évolution de la transparence vers le
conditionnement, la ou sous le couvert du premier, le second triomphe.

Le second chapitre intitulé « Dignité humaine et quéte d’une transcendance »
reprend les éléments caractéristiques du développement de cette idéologie de la
performance, pour encore mieux mettre en évidence lirréductibilité des deux
logiques : celle des moyens et celle des finalités. La mécanique de la performance
gomme la finitude et la fragilité humaines, qui constituent le ressort fondamental de

Philosophie
contemporaine



422 BIBLIOGRAPHIE

la dignité humaine. Et c’est au sortir d’un siécle meurtri comme le xx°s., « qu’il faut
justement repenser la dignité humaine a partir de la supréme humiliation, 13 ou la
grandeur de ’homme touche au plus prés I'intime conviction de sa vulnérabilité »
(p. 35). Si plusieurs sciences de la culture comme la philosophie, la politique et
le droit s’interrogent sur le statut de 'humain en société, c’est dans le champ de
la santé qui la collision entre la performance et la dignité devient la plus visible.
Comment concilier dans un systéme de haute performance le souci de I'humain ? A
quoi bon encore parler dans ce modele de dignité humaine, selon certains ? Pourquoi
ne pas précisément remettre en jeu cette notion spécifique de la dignité humaine,
rétorqueront Larochelle et Courville? Encore faut-il s’entendre sur la notion et
sur son potentiel heuristique contemporain. Un recadrage alternatif a I'idéologie
de la performance s’imposerait a la limite de I'ineffable et de I'incommensurable,
protestant et s’indignant. Ce chapitre explore enfin trois dimensions qui servent a
exprimer les conditions d’une reconnaissance de la dignité humaine : la personne est
non-objectivable, non-instrumentalisable et non-justiciable.

Le troisiéme chapitre titré « Méfiance et confiance dans la relation de soin»
plonge au ceeur de la tension générée quand se noue concrétement performance
et dignité dans I'existence. Le domaine de la santé monstre de maniére exemplaire
cette tension délétére. De la longue histoire de la relation de soin, les auteurs y
rappellent qu’a l'origine prendre soin reposait sur la confiance et le temps de la
relation amicale de proximité, que ’entreprise thérapeutique s’est ensuite déplacée
sur la ligne de la transcendance en régime de chrétienté, avant de se déplacer sur
le registre de la science: la relation de soin se rationalise et se mesure au réel
observable. Agonie du colloque entre le soignant et le soigné, place aux savoirs et a
ses technologies ! Un tel contexte entraine des progrés médicaux phénoménaux, mais
engendre aussi des paradoxes et des dilemmes, qui ont des conséquences nocives
sur les soignants et les soignés: Sape des conditions d’émergence de la confiance,
exigences contradictoires entre le débit et I'idéal de soin, dérives rationnelles,
organisationnelles et algorithmiques au détriment du relationnel et a ce qui fait sens
dans P’acte de soin. Pris dans les engrenages de 'abstraction et de la rationalisation,
les trois conditions de la dignité humaine s’estompent. Concluant avec Gabriel
Marcel, on rappelle que 'attitude soignante repose sur la conscience d’une relation
«liée a ’expérience de la faiblesse » : « C'est cette conscience unique qui fait, encore
aujourd’hui et sans doute pour longtemps, la richesse insurpassable de la capacité
d’indignation devant la souffrance d’autrui et de son irremplagable sceur puinée, la
dignité humaine» (p. 70).

Si le dernier chapitre dénommé « Temporalité de la performance: I'urgence »
insiste tout d’abord sur les éléments qualitatifs de la prise en charge de la
personne souffrante et fragile, il appert que les mutations et les conditions sociales
bouleversent de fond en comble la relation de soin qui passe en mode d’urgence
généralisée. Ainsi, on y décrit les effets dévastateurs de la culture de I'urgence
pour la relation de soin, métaphore de la situation contemporaine. La postface
appelée « Essoufflement de I'homo performans » poursuit la réflexion critique dans
la foulée du dernier chapitre, mais insiste sur 'importance d’initier un dialogue
pour mieux penser les limites de la performance et de lui redonner une juste place
dans I’existence. Si la performance est de tout temps un exercice salutaire, il faut
en questionner sérieusement son absolutisation : «[...] interroger sa constitution en
nécessité, en un culte, mieux en une idéologie a laquelle les thuriféraires recourent
pour réaliser la promesse d’un amalgame entre le sens, le bonheur et la vertu»
(p. 89-90).

Ce petit livre réjouit par ses propos intelligents, nuancés, qui rappellent
I’essentiel équilibre a développer dans la relation de soin, qui rencontre humblement



BIBLIOGRAPHIE 423

la souffrance et la précarité humaine, mais qui devient aussi le lieu des grandeurs
humaines les plus fascinantes. Il nous arrive rarement de tomber sur des perles; ce
petit livre en est une!

Marc DuMas

MaTTHEW CRAWFORD, Contact. Pourquoi nous avons perdu le monde, et
comment le retrouver, Paris, La Découverte, 2016, 352 p.

Le philosophe américain Matthew Crawford a ceci de particulier qu’il a été
formé en mécanique moto a coté de ses études en philosophie politique. N’ayant
pas réussi a trouver une activité professionnelle ou il aurait pu mettre a profit
ses compétences intellectuelles, il a décidé d’ouvrir un atelier de réparation de
motos. Dés lors, sa réflexion philosophique a accompagné son travail de réparateur
et il en a congu une défense du travail manuel et des compétences pratiques
qu’il requiert dans un premier ouvrage traduit en frangais sous le titre Eloge du
carburateur (La Découverte, Paris, 2009). Crawford tente d’y montrer que les taches
pratiques accomplies par un mécanicien, un plombier ou un électricien ne sont pas
serviles et machinales mais engagent leur propre mode de réflexion et peuvent étre
épanouissantes et méme donner un sens a I’existence, sans pour autant tomber dans
un romantisme facile qui occulterait la pénibilité de tout travail.

Dans cet ouvrage, I'auteur reprend ces théses fondamentales pour leur donner
une assise philosophique et conceptuelle beaucoup plus développée ainsi qu’une
orientation de critique sociale vigoureuse. Il attaque son propos en relevant que
notre attention est sollicitée, captée et manipulée (par ce qu’il appelle des architectes
du choix) de toutes part dans nos sociétés consuméristes. Or, cultiver son attention
revient 4 former la personne que 'on devient, de par les compétences que nous
acquérons et les valeurs qui nous sont importantes. L’auteur propose une voie pour
surmonter ce défi fondamental (ainsi que d’autres pathologies de nos sociétés comme
’anomie individualiste ou les addictions): choisir et développer des compétences
pratiques qui nous fassent sortir de notre Iéthargie consumériste et développer
notre personnalité de fagon originale et intéressante (comme ces facteurs d’orgue
en Virginie — auxquels un long chapitre est consacré — qui fabriquent des orgues
selon d’anciennes techniques presque oubliées et que l'auteur a suivis comme
une sorte d’ethnologue). Une activité pratique a ceci de précieux qu’elle permet
de structurer notre attention et de la rendre active et compétente au lieu d’étre
ballottée selon les tentations du moment. L’auteur montre, au moyen du concept
de gabarit, qu’il a emprunté au lexique de la menuiserie, comment toute activité
organise et structure son environnement pour devenir optimale et aisée, comme
Iillustre 'exemple du cuisinier qui dispose ses instruments et ses ingrédients selon un
schéma spatial spécifique. Pour toutes ces analyses, I'auteur s’appuie beaucoup sur
la phénoménologie du rapport pratique au monde, notamment sur James Gibson et
Hubert Dreyfus, mais aussi sur son vécu personnel comme son expérience de pilotage
de moto.

Au final, comme le titre I'indique, ’enjeu de 'ouvrage est de montrer comment
retrouver un contact avec le réel, c’est-a-dire réapprendre a nous confronter
au monde, en dépit de toutes les médiations et tous les voiles (technologiques,
médiatiques, etc.) qui tendent aujourd’hui plus que jamais a nous en séparer. C’est
ainsi, selon lui, que nous pouvons trouver un sens a notre existence. Une idée aussi
simple que profonde et dont le potentiel critique est indéniable.

FrEDERIC MOINAT






	Bibliographie

