
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 152 (2020)

Heft: 4

Artikel: L'impératif de l'indicatif : revisiter l' éthique christologique de Karl Barth

Autor: Valinho Gomes, Pedro

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-913978

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-913978
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 152 (2020), P. 395-413

L'IMPÉRATIF DE L'INDICATIF

Revisiter l'éthique christologique de Karl Barth

Pedro Valinho Gomes
RSCS - Université catholique de Louvain

Résumé

Cet article propose un itinéraire de réflexion sur les fondements de

l'éthique théologique en articulant trois contributions de Karl Barth à ce

domaine: la définition de l'éthique comme l'impératif de l'indicatif qu'est
la dogmatique, voire l'inséparabilité entre éthique et dogmatique qui place
l'éthique à l'écoute de la révélation ; l'articulation d'un nexus christologique
entre les catégories d'obéissance et de liberté comme «autodétermination
déterminée » ; le débat sur l'Évangile et la Loi, comme révélation de l'histoire
de la grâce à partir de laquelle se déploie la grammaire d'une existence
chrétienne. Cet itinéraire est entrecoupé par trois passages bibliques qui sont
alignés sur les contributions de Barth: la vocation d'Abraham: l'agonie de

Jésus à Gethsémani ; la question posée à Jésus sur le bien qu'il faut faire
pour entrer dans la vie éternelle. Nous suggérons que cet itinéraire biblique
et barthien souligne qu'une éthique théologiquement construite conflue vers la

christologie.

1. Quel rapport entre éthique et dogmatique

À la fin d'une conférence tenue en 1946 sur l'éthique chrétienne, Karl
Barth déclare « l'œuvre chrétienne comme fruit de la foi chrétienne, la loi
chrétienne comme figure de l'Évangile chrétien, l'éthique chrétienne comme
l'impératif de l'indicatifde la dogmatique chrétienne. Si vous êtes venus ici

pour comprendre le sens de l'éthique chrétienne, je vous invite une fois de

plus à garder à l'esprit que la séparation est ici fatale!»1 Foi et travail,
Évangile et Loi, dogmatique et éthique forment des paires indissociables
de catégories théologiques qui perdent leur horizon d'intelligibilité quand
on les considère séparément. Le lecteur de Barth reconnaîtra ici que son
besoin de cohérence, voire d'inséparabilité, entre les différentes disciplines

1 Karl Barth, «Christliche Ethik», Theologische Existenz heute, N.F., 3,

Munich, Chr. Kaiser, 1946, p. 10 (je souligne et traduis).

DOI : 10.47421 /rthph 152_4_395-413



396 PEDRO VALINHO GOMES

théologiques résulte d'une méthodologie qui est imposée par l'objet même
de la théologie : Barth reconnaît que l'objet de la théologie ne saurait être

autre que Dieu qui se dit dans sa révélation christique ; c'est donc l'objet
lui-même qui se fait connaître par sa révélation ; ce que la théologie peut
dire, si elle est encore ouverte à son objet propre, ne peut être que dialogue
avec la Parole révélée. Ainsi, c'est l'objet même qui dicte la méthodologie
de la réflexion théologique et les multiples implications qui en découlent.

La proposition de Barth s'insère dans un débat déjà long sur la

justification éthique. Elle est une réaction à une proposition moderne qui
cherche à obtenir une telle justification par la simple raison. Rejetant la loi
naturelle, dans laquelle il voit une menace pour le don totalement libre de

Dieu, Barth s'efforce de comprendre la transformation sans précédent que
la révélation apporte à l'humanité, comme une interpellation qui exige une
réponse. La grammaire de cette réponse, offerte dans la révélation qui se

décline à l'impératif, est déjà l'éthique. Cette compréhension de l'éthique
nous place devant une question que l'on pourrait formuler avec les mots
d'Henri Bouillard, dans sa thèse sur Karl Barth : « Devant Dieu, quelle
est l'attitude de l'homme ?»2 Pour Barth, seule une éthique christologique,
fondée sur le commandement de Dieu révélé en Jésus-Christ, répond aux
exigences d'une éthique complète. Plutôt que subordonnée à la dogmatique,
l'éthique est intégrée à l'effort théologique que représente la dogmatique.
D'un côté, la dogmatique engage une praxis en tant qu'obéissance à

la révélation; de l'autre, l'éthique théologique ne peut se dispenser de

l'engagement qui lui est donné par la révélation. Il n'y a pas d'espace dans
la théologie barthienne pour une éthique autonome, ni même pour une
éthique de l'autonomie3.

Mais alors, quelle est l'attitude de l'homme devant Dieu Y a-t-il encore
lieu de discerner une éthique au sens propre dans le cadre de la réponse au
commandement de Dieu En outre, comment justifier la pertinence d'une
éthique théologique dans un monde pluriel, en évitant de tomber dans le

fondamentalisme ou la dilution, voire la banalité Comment comprendre,
dans ce contexte, l'éthique théologique comme l'impératif de l'indicatif
de la dogmatique, sans se laisser piéger dans un difficile mais nécessaire

débat entre les définitions de l'autonomie et de la théonomie? D'autres
clés de lecture peuvent-elles aider à comprendre la proposition barthienne
et sa contribution engagée à la pensée éthique chrétienne Cette synergie

propre aux sphères théologiques, telle que Barth l'entend, peut-elle être la

dynamique adéquate pour équilibrer la liberté humaine et l'engagement que
l'écoute de la révélation biblique implique dans l'existence du chrétien

Le long parcours de réflexion du théologien bâlois est d'abord centré
sur la déclaration catégorique et sans ambiguïté de la liberté de Dieu,

2 Henri Bouillard, Karl Barth, t. 3, Paris, Aubier, 1957, p. 30.
3 Cf. Denis Müller, Karl Barth, Paris, Cerf, 2005, p. 231-232.



L'IMPÉRATIF DE L'INDICATIF 397

rompant avec les prisons anthropomorphiques et « intellectualisées » qui
caricaturaient l'objet de la théologie. C'est à partir de cette déclaration
fondamentale - que Barth s'efforce de ne jamais perdre de vue - que, dans
les textes de sa maturité théologique, il semble accorder plus d'attention à ce

que l'action humaine peut représenter face à la révélation christologique et
dans le champ d'une dogmatique qui affirme avec force la divinité de Dieu
et sa liberté4.

Nous suggérons qu'une christologie de l'alliance se prête comme clé
de lecture dans tout ce parcours de la théologie barthienne: l'alliance
comme raison d'être de la création, de la réconciliation, de la rédemption ;

l'alliance comme une interpellation libre de Dieu, qui responsabilise dans

l'exigence de réponse et offre la vraie liberté qui permet de répondre. Face
à l'alliance, il n'y a pas d'abstention : ne pas répondre, c'est déjà répondre.
Toute éthique est fondée sur l'histoire de ce dialogue d'interpellation libre
et de réponse libre qu'est l'alliance révélée en Jésus-Christ. Nous essayerons

d'analyser des concepts paradoxalement connexes qui constituent
des catégories incontournables pour penser une éthique christologique
de l'alliance; ces catégories caractérisent une grande partie du travail
développé par Barth et peuvent soutenir le rapport indissociable entre
dogmatique et éthique, le dialogue entre l'éthique chrétienne et d'autres
pensées éthiques, et la question générale de la justification éthique dans

un monde pluriel et pluraliste. Cette pertinence ne peut, toutefois, devenir
évidente qu'en préservant, comme le fait Barth, les tensions inhérentes au
travail théologique.

2. L'impératif de la bénédiction : révélation et écoute

C'est une proposition véritablement antimoderne de penser, avec Barth,
que tout travail sérieux dans le domaine de l'éthique chrétienne doit mettre
en évidence l'inséparabilité entre dogmatique et éthique, qu'on ne peut
pas comprendre celle-ci «sans référence à un ensemble de convictions
théologiques et ontologiques sur l'être et l'activité de Dieu comme contexte
définissant la théorie éthique»5. Déjà dans son commentaire de l'épître
de Paul aux Romains, Barth écarte une éthique comprise comme une
énumération de simples interdictions ; en vérité, selon lui, les possibilités
éthiques de la personne - soit au sens positif du terme (ce qu'on doit vouloir
et faire), soit au sens négatif du terme (ce qu'on ne doit pas vouloir ni
faire) - ne peuvent être que des possibilités de Yhomme, c'est-à-dire, toujours

4 Voir la célèbre conférence de Barth de 1956 sur L'humanité de Dieu, Genève,
Labor et Fides, 1956.

5 John Webster, Barth's Ethics ofReconciliation, Cambridge [etc.], Cambridge
University Press, 1995, p. 217.



398 PEDRO VALINHO GOMES

équivoques, «soumises à la réserve de Dieu». Selon Barth, ce qui rend
une action proprement morale, c'est précisément la relation à Dieu6. Barth
tire les conséquences qui découlent d'une affirmation de la primauté de

Dieu: l'action de l'homme est reconnue dans cette relation radicale au
commandement de Dieu.

Quelle est la logique qui permet à Barth une telle conclusion? La
réponse se trouve en Jésus-Christ. L'événement christique remet en question
toute échelle possible de valeurs, nécessairement relativisée par rapport à la

proposition évangélique. Voilà le grand désarroi, le grand point d'interrogation

dont parle Barth en commentant Rm 1,16-17, au sujet de l'Évangile

par rapport à toutes les autres propositions faites dans et par le monde :

« [Le message du salut] n'est pas une vérité à côté d'autres vérités : il les met
toutes en question»7. Le Christ n'est pas une proposition parmi d'autres;
il est la proposition qui met en question toutes les autres. Devant le Christ
s'ouvre une dialectique dans laquelle l'alternative est, en dernière analyse,
le néant. L'éthique chrétienne représente donc l'ouverture inconditionnelle
du questionnement éthique au Dieu révélé en Jésus-Christ. C'est là son
caractère absolu : « dans son essence, [l'éthique chrétienne] ne consiste
absolument qu'en une seule question et, dans son développement, absolument
qu'en des questions, qu'en des questions telles que seul Dieu lui-même peut
être la réponse »8. En effet, une éthique de la grâce n'offre pas des réponses
mathématiques ou casuistiques, mais elle pose des questions. La dictature
des réponses morales n'est que symbole de la mort9. Cette dictature des

réponses morales absolutise la certitude humaine par rapport à ce que l'on
doit faire; mais l'éthique de la grâce déclare la fin fondamentale de ce

triomphalisme de la certitude humaine. En effet, la question « qu'est-il de

mon devoir de faire?» n'a pas de possibilité de « réponse matérielle», mais
est « la question de la motivation et du but de notre acte effectif», question
« à laquelle seul Dieu lui-même et son acte peuvent être la réponse »10.

L'attitude fondamentale du théologien chrétien engagé dans le

développement d'une éthique chrétienne est donc l'écoute11. En fait, toute la

théologie doit naître de l'écoute : « L'éthique chrétienne prend comme son
point de départ ce qui doit être un mystère pour celui qui n'est pas encore ou
peut-être plus à l'écoute de Dieu »12. C'est dire que l'éthique chrétienne n'est

pas un monologue humain, un exercice de réflexion visant à développer

6 Cf. Karl Barth, L'Épître aux Romains, Genève, Labor et Fides, 2016, p. 437.
7 Ibid., p. 42.
8 Ibid., p. 440.
9 Ibid., p. 441.
10 Ibid., p. 448-449.
11 Voir, à cet égard, la convergence entre la perspective de Karl Barth et celle

de Paul Ricœur, dans Paul Ricœur, « Nommer Dieu », Lectures 3. Aux frontières de

la philosophie, Paris, Seuil, 1994, p. 281-305.
12 K. Barth, « Christliche Ethik », op. cit., p. 4.



L'IMPÉRATIF DE L'INDICATIF 399

un principe d'action abstrait. La mission de l'éthique théologique n'est

pas de développer par soi-même des grands principes de l'action bonne
à interpréter et à mettre en pratique, dès lors que l'on ne connaît pas
l'action bonne autrement que dans la révélation de Dieu. Comme l'observe
Stanley Hauerwas, ce serait «la tentative du moraliste de se placer sur
le trône de Dieu, en distinguant par la casuistique le bien du mal»13.

L'éthique théologique, de ce point de vue, n'est pas vraiment engagée dans
le développement d'une éthique en tant que programme de principes, mais
dans l'offre d'un horizon théologique qui rend l'homme-qui-nomme-Dieu
responsable devant Dieu et, par conséquent, devant les autres hommes et
le monde.

Celui qui écoute la révélation n'est pas prioritairement appelé à critiquer
la morale ; ce qu'il est appelé à faire en éthicien, c'est « une explication de ce

qui est donné à la foi, car la foi entend et obéit au commandement du Dieu
de grâce. L'éthique théologique, comme toute la théologie, est dominée par
la question : "Dans quelle mesure la réalité est-elle telle que le chrétien la
croit ?" »14. Celui qui devient un auditeur de la révélation ne saurait qu'être
transformé, voire converti, par elle. Et ce n'est pas simplement une metanoia
esthétique; toute la dimension symbolique de cette transformation est
corrélative à une exigence éthique qui vient du fait de devenir disciple.
L'auditeur devient disciple et il agit en tant que disciple-auditeur.

Cette priorité de l'écoute est attestée bibliquement. Nous proposons de

l'illustrer avec le récit qui inaugure l'alliance. Lorsque Abram est appelé

par le Seigneur à quitter sa terre, sa famille et la maison de son père pour
aller sur la terre que Dieu devait lui faire voir, c'est l'histoire de l'alliance
qui s'ouvre précisément dans et par cet événement de révélation, d'initiative
totalement libre et gratuite de Dieu. La reconnaissance de la présence d'un
autre qui, sans prévenir, fait irruption dans l'ordinaire de la vie, c'est déjà
la surprise d'une interpellation : « Pars de ton pays » Abram, fils de Tèrah,
s'était installé dans le pays de Harrân, à mi-chemin entre Ur et le pays de

Canaan qui était le destin choisi par son père (Gn 11,31). Canaan, la terre

que Tèrah avait choisie pour vivre, mais qu'il n'avait pas atteinte, rappelle le

nom du fils de Noé, maudit dans sa vieillesse à cause de son comportement,
épisode narré à peine deux chapitres plus haut (Gn 9,25). Qu'Abram, fils de

Tèrah, appelé par Dieu, habite à mi-chemin entre son point de départ et le

pays de la malédiction et soit poussé à quitter cette terre de nulle part pour
habiter la seule terre qui compte, c'est-à-dire le lieu que Dieu a choisi, voilà
la très brève synthèse de l'impératif éthique offert par l'alliance, comme une
liberté qui permet l'obéissance.

Dans ce contexte de révélation, d'une incursion surprenante de Dieu
dans l'ordinaire, comme un événement qui fait irruption dans l'histoire de

13 Stanley Hauerwas, Character and the Christian Life. A Study in Theological
Ethics, Notre Dame, University of Notre Dame Press, 1994, p. 140.

14 J. Webster, Barth 's Ethics ofReconciliation, op. cit., p. 218.



400 PEDRO VALINHO GOMES

l'homme depuis l'extérieur, la vocation est scellée par la promesse d'une
bénédiction qui est l'œuvre de Dieu: «Je ferai de toi une grande nation
et je te bénirai. Je rendrai grand ton nom» (Gn 12,2). Le chemin du pays
de la malédiction au pays de la bénédiction est indiqué. L'interpellation
faite à Abram pour qu'il quitte sa terre est donc complétée par l'annonce
d'une histoire de bénédiction qui scelle le commandement de Dieu par
sa promesse. C'est ce que Dieu fera pour Abram qui justifiera que ce

dernier quitte sa terre pour marcher vers une terre qu'il ne connaît pas,
au nom d'une interpellation qu'il ne peut pas expliquer. C'est l'avenir de
la promesse qui justifie le présent de l'obéissance. Mais cet indicatif de

bénédiction, promesse d'une histoire à construire, doit encore devenir un
impératif paradoxal : «Sois en bénédiction» (Gn 12,2). Cette formulation
de la bénédiction à l'impératif est vraiment surprenante, au point que
les traductions abandonnent souvent le sens du commandement dans la

phrase. On s'interroge : comment peut-on obéir au mandat d'être une
bénédiction si la bénédiction est davantage promesse de Dieu qu'engagement
humain Mais le paradoxe doit être maintenu. La promesse de bénédiction
reçoit ici le sens du commandement. L'impératif « sois en bénédiction » fait
écho à l'indicatif «je te bénirai» du début du verset. Puisque Dieu bénit
Abram, Abram doit être une bénédiction. Puisqu'il sait qui il est - celui
qui est béni par Dieu, le destinataire de la promesse, le partenaire libre de

l'alliance - il sait ce qu'il doit faire - vivre librement la promesse de cette
bénédiction. Nous ne savons ce qu'il faut faire que dans la mesure où il
nous est révélé qui nous sommes. La bénédiction est interpellation éthique
suffisante. L'élection est une bénédiction ; et la bénédiction de l'élection est

un impératif éthique. Du point de vue éthique, cela signifie non pas que
l'homme interpellé par Dieu reçoive un manuel de discernement moral,
mais que tout ce à quoi il est appelé de décider de manière responsable doit
désormais être mesuré par rapport à cette interpellation originelle qui le

détermine fondamentalement.
L'éthique biblique se décline donc comme une réponse à une interpellation

de Dieu, une mise en intrigue de chaque événement dans l'histoire de

l'alliance qui s'inaugure dans l'interpellation d'Abram. Ce n'est que lorsque
cette histoire prend le dessus sur la vie de l'homme que celui-ci sait quoi
faire. L'éthique théologique n'est pas tant une question de logique morale
qu'une question d'histoire de vie.

3. La réponse à Gethsémani : obéissance et liberté

Si la véritable question éthique ne peut être posée que dans le cadre
d'une réponse dogmatique à la révélation, les implications d'une éventuelle

séparation entre dogmatique et éthique se font également et peut-être



L'IMPÉRATIF DE L'INDICATIF 401

surtout sentir du côté de la dogmatique. Reconnaissant que l'éthique de

Luther et de Calvin (et, dans une large mesure, même de Schleiermacher)
ne se trouve que dans leurs travaux dogmatiques, Barth met en question
les projets théologiques qui cherchent une autonomisation de l'éthique en
tant que science pratique, limitant la dogmatique à un discours intellectuel
et purement théorique de la proclamation chrétienne. Un discours théologique

qui sépare la foi des œuvres est un discours sans fondement biblique
et incapable de penser soit la foi soit les œuvres. Une dogmatique qui
n'accueille pas l'éthique dans son cœur n'est pas à la hauteur de sa propre
nature ; elle court le risque de devenir discours éthéré et « elle n'aurait plus
qu'à disparaître de la scène, pour céder la place à une éthique de caractère

non théologique »15.

De fait, la dogmatique est «une éthique, soit une réponse à la question
éthique». Pourquoi? Parce qu'elle pose «d'une manière éminemment

critique le problème du bien, au sein et au-dessus de toutes les formes
du bien qui prétendent régler les actions humaines»16. Une conception
éthique ainsi déterminée théologiquement ouvre, certes, un débat difficile.
Le point de départ, pour Barth, doit être l'affirmation que Dieu se révèle

et que la révélation de Dieu oblige. Il ne nous est pas permis de faire
comme si Dieu n'avait pas parlé et agi. La facticité de la révélation offre
un chemin de connaissance qui s'impose à l'homme interpellé et prend
une place dans sa vie. C'est l'affirmation catégorique que la révélation de

Dieu occupe une place centrale dans l'éthique chrétienne, et il est clair
en outre que cette éthique de l'obéissance ou éthique du commandement
est, paradoxalement, une éthique de la liberté transformationnelle de la

personne humaine et du monde, précisément dans la mesure où elle offre la
transformation et l'imaginaire nécessaires pour discerner le bien. Certes, ce

n'est qu'en assumant la tension propre au travail théologique, le caractère

paradoxal et polyphonique qu'implique l'herméneutique de la révélation,
bref le moyen même par lequel Dieu se fait connaître, que nous pouvons
entrevoir ce paradoxe de la liberté dans l'obéissance. L'expérience de la foi,
comme obéissance à la Parole, est simultanément vécue comme liberté dans
la Parole. Barth ne semble donc pas trouver de distinction entre la catégorie
théologique de Vobéissance et la catégorie éthique de Vaction bonne ou de la
vie bonne. Faire le bien, c'est, dans le domaine de la foi,

obéir à la révélation de la grâce divine, vivre comme un homme qui, en Jésus-

Christ, a été l'objet de cette grâce. C'est pourquoi, quand la dogmatique devient
une éthique, il ne saurait être question pour elle de changer de direction ou de

thème : elle ne fait que manifester au contraire sa substance éthique. Ici comme
ailleurs, elle ne peut vivre d'autre chose que de la connaissance de la Parole et
de l'œuvre de Dieu, c'est-à-dire de Jésus-Christ17.

15 Karl Barth, Dogmatique, 1.2***, Genève, Labor et Fides, 1955, § 22, p. 333.
16 Karl Barth, Dogmatique, 11.2**, Genève, Labor et Fides, 1959, § 36, p. 8.
17 Ibid., p. 32.



402 PEDRO VALINHO GOMES

La révélation n'offre pas de réponses directes au questionnement moral.
En effet, par la révélation, c'est la question «qu'est-il de mon devoir de

faire?» qui s'élargit et se transforme. L'homme partenaire de Dieu ne

peut plus penser son action hors de l'alliance. L'élection divine détermine
l'homme et la seule vraie question éthique qui reste est de savoir «en
quoi consiste l'autodétermination de l'homme qui correspond à cette
détermination divine»18. L'enjeu de l'alliance, c'est que l'homme doit
apprendre de Dieu à répondre à Dieu. Comme «partenaire de l'alliance»,
l'homme doit se comporter «conformément à ce que Dieu a fait pour
lui. [...] Car Dieu n'entend pas attirer l'homme à lui sans lui faire
endosser ses responsabilités»19. En fait, l'obéissance et la responsabilité
forment «un couple central dans le cadre de cette éthique définie par
la détermination divine de l'être humain»20. Mais l'obéissance est, tout
d'abord, la reconnaissance que l'alliance est le plan sur lequel se joue
la responsabilité pour la vie, en toute liberté. Devant la grâce de Dieu,
l'obéissance devient action de grâce, eucharistie (première indication que
la véritable éthique chrétienne se dit eucharistique).

Si la révélation de l'alliance n'offre pas de réponses directes au questionnement

moral, elle offre en revanche l'horizon approprié au questionnement

éthique : l'homme est déterminé par son élection à devenir partenaire
de Dieu dans l'alliance. La question centrale devient donc celle-ci : comment
existera-t-il sous cette détermination ?21 L'horizon éthique à partir duquel
l'obéissance et la liberté de l'homme se déclinent n'est pas antithétique ;

l'obéissance et la liberté ne sont pas deux attitudes distinctes et opposées
chez l'homme partenaire de l'alliance, mais forment les deux faces d'une
attitude paradoxale d'obéissance libre, de liberté obéissante.

Si l'on veut savoir ce que peut signifier la réponse à l'interpellation
de Dieu, on ne peut pas s'arrêter à Abram, devenu Abraham, mais

on doit parcourir l'histoire de sa descendance, de la promesse reçue,
jusqu'à l'événement de cette histoire où Dieu et l'homme se retrouvent
réconciliés en Jésus-Christ. C'est dans l'événement christologique que nous
trouvons la vraie liberté de répondre inconditionnellement à l'impératif de
la bénédiction et que nous découvrons que cette vraie liberté s'identifie à

la pleine obéissance à la volonté du Père. C'est ainsi que nous pouvons
considérer Gethsémani comme lieu éthique par excellence.

18 Ibid., p. 3.
19 Ibid., p. 3.
20 Éric Gaziaux, «Quel type d'éthique théologique? Entre Karl Barth et Paul

Tillich», in: Dimitri Andronicos, Céline Ehrwein Nihan et Mathias Nebel (éd.),
Le courage et la grâce. L'éthique ù l'épreuve des réalités humaines, Genève, Labor et
Fides, 2013, p. 57.

21 Cf. K. Barth, Dogmatique, II.2**, op. cit., § 36, p. 3.



L'IMPÉRATIF DE L'INDICATIF 403

Dans la quatrième partie de la Kirchliche Dogmatik, Karl Barth
s'attarde sur l'angoisse de Jésus au jardin de Gethsémani22. Le moment
de l'angoisse de Jésus est lu en parallèle et à la suite du récit synoptique des

tentations de Jésus au désert. Gethsémani est là encore lieu de tentation
(Le 22,39-45; Mt 26,36-40; Me 14,32-42): c'est le désert de la solitude
absolue de Jésus, qui demande la communion orante de ses disciples,
mais qui, laissé seul face à la décision fondamentale à prendre devant

l'interpellation de la volonté de Dieu, doit assumer la responsabilité pour
ceux qui n'ont pas su veiller ni prier avec lui pendant une heure. C'est aussi
le désert du silence de Dieu : il n'y a pas là d'épiphanie comme à d'autres
moments significatifs de la vie de Jésus, où la voix de Dieu se fait entendre

par surprise ; c'est seulement le cri de l'angoisse, qui prend chez Luc la forme
des gouttes de sang tombant à terre (Le 22,44) ; la réponse de Dieu n'est

pas une réponse ; la Parole est ici cri d'angoisse et silence. La réponse de

Dieu sera offerte dans la séquence des événements et il n'est pas difficile
de confondre, dans la séquence des événements, le langage de la volonté
de Dieu avec le langage de Satan qui tente l'homme interpellé par Dieu ;

voilà ce que Barth considère comme «proprement effroyable»23, que la
volonté de Dieu et la volonté de Satan puissent coïncider dans ce moment
d'angoisse de Jésus. En fait, le non de Dieu au péché de l'homme coïncide,
dans l'obéissance de Jésus à Gethsémani, avec le non du péché à Dieu.
C'est, enfin, le désert de l'obéissance libre, où finalement l'homme obéit à

l'impératif de la bénédiction de l'alliance ; Jésus est seul devant Dieu, dans
la totalité de sa responsabilité devant l'interpellation de Dieu, conscient du
paradoxe effrayant de la coïncidence (et de ses conséquences), dans son
obéissance, du non de Dieu au péché et du non du péché à Dieu, et il crie
« Abba ». Son cri est moins contestation que prière :

Jésus prie, il n'exige pas ; il ne fait valoir aucune prétention, il ne pose à Dieu
aucune condition. Il ne réserve nullement son obéissance future. Il n'abandonne
donc pas l'état de pénitence où il a vécu jusqu'alors. Il ne cesse pas de donner
d'avance raison à Dieu, contre lui-même. Il ne songe pas à anticiper sous quelque
forme que ce soit sa justification par Dieu, ni à vouloir la déterminer de son

propre chef. Il prie son Père comme un enfant qui sait qu'il peut et doit le faire ;

il sait que son Père connaît et prend à cœur sa détresse, et qu'il décide ce qui est

possible et doit être, en sorte que ce qu'il permettra de se produire sera la seule
chose possible, bonne et juste24.

Pourquoi le sait-il Pourquoi prie-t-il son Père? La lecture du Gethsémani

que propose Barth ne le dit pas expressément, mais nous pouvons
comprendre que la réponse repose sur le cri de Jésus à partir duquel se développe
sa liberté obéissante : « Abba ». Dans son angoisse, il sait quoi faire car il sait

22 Karl Barth, Dogmatique, IV. 1*, Genève, Labor et Fides, 1966, § 59,

p. 273-286.
23 Ibid., p. 282.
24 Ibid., p. 283-284.



404 PEDRO VALINHO GOMES

qui il est : le Fils. Ce n'est pas par hasard si les trois récits synoptiques de sa

prière à Gethsémani gardent, dans l'introduction de son cri de détresse, au
début du cri qui est l'interrogation éthique par excellence, le vocatif « Père »

(« mon Père » dans Mt et « Abba, Père » dans Me). Le parallèle possible de
Jn 12,27-28 renforce cette idée: l'âme troublée, Jésus se demande si, face
à ce qui doit être fait, face à la seule action vraiment bonne, il ne devrait
pas demander au Père de le sauver de cette heure. C'est la certitude qu'il est

venu pour cet événement de réconciliation, pour cette heure où l'impératif
de la bénédiction doit être pleinement réalisé, la certitude que le Père veut
cette heure, qui transforme son interrogation en obéissance. Car l'action
bonne est la gloire de Dieu (cf. Jn 12,28).

Qu'attend Dieu de l'homme Que veut Dieu d'Abram, qu'il appelle loin
de ses projets personnels quand il est nulle part, à mi-chemin entre Ur et
Canaan, le pays de la malédiction, et lui ordonne d'être une bénédiction
Comment et dans quelle mesure cet homme, partenaire de l'alliance qui
s'ouvre devant lui, est-il déterminé par Dieu C'est l'alliance elle-même qui
dicte les grandes lignes de cette détermination. L'obéissance à l'impératif
de la bénédiction est possible en Jésus-Christ, l'homme-Dieu, l'alliance en

personne, le «seul homme obéissant et donc libre»25. Que la grammaire
éthique de l'alliance allie liberté et obéissance c'est le mystère christologique
même qui l'affirme, puisque, en lui, Dieu lui-même est obéissant «jusqu'à
la mort, à la mort sur une croix » (Ph 2,8).

Selon Barth, qui l'apprend de l'Évangile, seul l'homme déterminé

peut être libre; c'est-à-dire, seul l'homme déterminé par Dieu est libre,
précisément parce que la vraie liberté n'existe qu'en Dieu. En fait, le

paradoxe réside dans le fait que la véritable autodétermination, la pleine
liberté, n'est que le fruit de la détermination de Dieu. Gethsémani, ainsi

que toute la lecture paulinienne de l'événement christologique, se présente
comme une critique de la dilution des concepts de liberté et d'autonomie.
En termes christologiques, la liberté est moins autonomie qu'ortho-nomie,
comprise ici comme l'alignement de la volonté personnelle sur la volonté
de Dieu. En fait, comme Barth l'a très bien reconnu dans son commentaire
de l'Épitre aux Romains, c'est à partir de la liberté de Dieu révélée en
Jésus-Christ que l'homme peut comprendre sa propre liberté. Précisément

parce que la liberté que l'homme reçoit de Dieu est la liberté de Dieu
même26. En fait, rétrospectivement, nous découvrons que nos choix dits
libres sont toujours conditionnés. En revanche, la liberté dans le Christ est
la liberté de ne pas avoir à se créer soi-même.

Réfléchissant sur la science théologique dans YIntroduction à la théologie
évangélique, Barth considère que l'objectif de la dogmatique et de l'éthique
théologique est de « faire reconnaître, de maintenir et de promouvoir la

25 Ibid., p. 272.
26 Cf. K. Barth, L'Épitre aux Romains, op. cit., p. 281.



L'IMPÉRATIF DE L'INDICATIF 405

liberté qui découle de la Parole de Dieu». En fait, «l'éthique [...] devient
désormais matérielle en tant que doctrine de la liberté de la créature devant
Dieu, dans la communauté, pour la vie et à l'intérieur de ses limites»27.

L'enjeu de la dogmatique est d'être à l'écoute de la Parole pour devenir
service de la Parole ; et puisqu'elle décline à l'indicatif la liberté qui lui est

donnée par la Parole, elle doit la décliner aussi à l'impératif en appelant « en

tout temps la communauté chrétienne à faire preuve de liberté »2S.

4. Le décalogue de la grâce : grammaire éthique et discernement

La proposition éthique ainsi définie sur un axe christologique, comme
impératif de l'indicatif, est critique à l'égard d'une théorie postmoderne qui
tombe facilement dans la tentation de devenir une réponse technique et

casuistique, sous le signe de l'utilité, aux défis moraux qui se présentent.
Son objectif premier n'est pas la critique des théories éthiques en général ;

mais parce qu'il n'y a pas d'abstention ni de compromis face à l'alliance, elle

implique toujours la critique de tout projet éthique hors de la révélation. La
décision, devant le Christ, est toujours radicale ou elle ne l'est pas (et si elle

ne l'est pas, elle est déjà réponse négative). C'est le Christ ou rien.
Dans quel cadre peut-on comprendre cette proposition John Webster,

lecteur attentif de Barth, fait appel au concept d'ontologie morale de Charles
Taylor29. La théorie morale moderne, qui identifie le domaine de l'éthique
avec la portée de la conscience délibérative et des actions spontanées, a du
mal à comprendre le langage et la proposition d'une éthique spécifiquement
chrétienne. Même si nous portons quotidiennement de solides jugements de

valeur sur notre comportement, il nous est difficile de tracer un portrait
d'ensemble qui offre un horizon de sens à ces mêmes évaluations. Pour
Taylor, il existe un lien essentiel entre l'identité et une sorte d'orientation,
parce qu'on «n'est soi-même que dans la mesure où l'on avance dans un
certain espace de questions, où l'on cherche et trouve une orientation à la
bonté»30.

27 Eberhard Jüngel, « La vie et l'œuvre de Karl Barth», in : Pierre Gisel (éd.),
Karl Barth. Genèse et réception de sa théologie, Genève, Labor et Fides, 1987, p. 57.

28 Karl Barth, Introduction à la théologie évangélique, Genève, Labor et Fides,
1962, p. 143. Remarquons ce que dit John Webster à cet égard : « Si "en Jésus-Christ,
il a été définitivement établi que Dieu n'existe pas sans l'homme", alors la tâche de

la dogmatique chrétienne inclut l'éthique comme description de l'agent humain en
relation avec Dieu. » J. Webster, Barth's Ethics ofReconciliation, op. cit., p. 5.

29 Cf. J. Webster, Barth's Ethics ofReconciliation, op. cit., p. 215-217.
30 Charles Taylor, Sources of the Self. The Making of the Modern Identity,

Cambridge, Cambridge University Press, 1989, p. 3. La formulation est proche de

la dénonciation de la fragmentation de la pensée morale moderne faite par Alasdair
Maclntyre dans After Virtue (Londres, Duckworth, 1981). Le monde contemporain,
dit-il, ne possède «plus que des fragments d'un modèle conceptuel, fragments



406 PEDRO VALINHO GOMES

C'est cet horizon, cette orientation qu'offre la dogmatique théologique.
Par contre, étant donné que la dogmatique apprend ce qu'il faut dire à partir
de l'écoute de la révélation de Dieu lui-même, cet horizon s'impose avec
la force d'une vérité qui invite et qui engage. C'est pourquoi une lecture
attentive de la Kirchliche Dogmatik ne peut manquer d'entrevoir, dans les

lignes et les interlignes des développements dogmatiques, le déroulement
d'un questionnement éthique sur ce qui est bon. Ce n'est évidemment pas
une quête de ce que nous choisissons ou voulons que le bien soit, puisque
l'éthique n'est pas une question de «conscience ou de culture, mais une

question de la manière dont les agents humains sont orientés vers un agir
créatif qui est la genèse de leur propre agir, et par laquelle ils se trouvent à

la fois défiés et comblés»31.

La question est maintenant de savoir comment discerner cette grammaire

éthique qui est donnée dans la révélation. Nous connaissons la

réponse de Jésus à l'homme qui s'approcha de lui pour lui demander:
«Maître, que dois-je faire de bon?» (Mt 19,16). La réponse en contre-
question nous surprend : pourquoi demander à Jésus ce qui est bon si seul

Dieu, dont Jésus est la révélation, est bon Et pourtant, le fait que l'homme
se tourne vers Jésus pour l'interroger sur ce qui est bon est déjà un signe
de sa frustration dans la recherche d'une réponse à la question éthique
fondamentale et de sa disposition pour entendre de Dieu ce qu'il faut faire,
c'est-à-dire la bonne nouvelle de son commandement. C'est en Jésus que
l'homme doit chercher quoi faire ici et maintenant, parce que c'est en lui
que l'homme trouvera « l'avenir qu'il attend » et parce que c'est en lui « qu'a
été conclue l'alliance entre Dieu et l'homme qui constitue le commencement
de toutes les voies et de toutes les œuvres divines, et qui préside à l'existence
de toute créature»32. Se demander ce qui est bon devant le Christ, c'est

comprendre que « le bon » est à chercher devant Dieu ; mais, comme le

remarque notre théologien, le faire c'est aussi l'entendre de Jésus :

si je réponds à ta question, ma réponse sera telle que tu ne pourras plus interroger
ni toi-même, ni personne d'autre, sur ce que tu dois faire de bon. Veux-tu écouter
ce verdict Es-tu prêt à entendre la parole qui, une fois qu'elle t'aura été dite,
ne te laissera plus la possibilité de procéder à une vérification et de réserver ta
décision Sais-tu bien qu'en m'interrogeant comme tu l'as fait sur ce qui est

bon, tu as précisément « appelé » cette parole sur toi, et tranché ainsi à l'avance
la question de ta justice ou de ton injustice devant Dieu?33

auxquels manque le contexte qui leur donne sens. Certes, nous disposons d'un
simulacre de morale et nous continuons à utiliser la plupart de ses expressions clefs.
Mais de cette morale, nous avons perdu presque toute compréhension théorique
et pratique» (p. 4 de la traduction française: Après la Vertu, Paris, Presses

universitaires de France, 1997).
31 J. Webster, Barth's Ethics of Reconciliation, op. cit., p. 216.
32 K. Barth, Dogmatique, II.2**, op. cit., § 37, p. 107.
33 K. Barth, Dogmatique, II.2**, op. cit., § 37, p. 108.



L'IMPÉRATIF DE L'INDICATIF 407

Que Jésus renvoie son interlocuteur aux commandements ne doit pas
surprendre. Dieu n'a pas deux paroles, avait rappelé Barth dans sa célèbre
conférence sur Évangile et Loi, qu'il n'a pas été autorisé à donner lui-même,
mais qu'il a dû faire lire par le pasteur Immer en sa présence dans l'église
de Barmen, la nuit où la Gestapo l'a déporté en Suisse, le 7 octobre 193534.

Dans ce texte, Barth est soucieux d'inverser la formulation de Luther sur
la relation entre la Loi et l'Évangile, en affirmant la Loi comme une tâche

et une forme nécessaire de l'Évangile, dont le contenu est la grâce. Elle est

grâce, cette Parole de Dieu qui est bonne nouvelle et loi. Elle est don de

sa miséricorde inconditionnelle, imméritée et gratuite. Mais elle est aussi

jugement parce que la grâce de cette bonne nouvelle oblige. La bénédiction
se décline à l'impératif.

Mais voici la nouveauté qu'il nous faut mettre en évidence : l'impératif
ne saurait pas se dire autrement qu'en tant que grâce. C'est précisément en

tant que grâce qu'il incite à agir. C'est pourquoi les béatitudes de Mt 5 sont
une déclaration et une tâche, c'est pourquoi elles doivent être suivies du
commentaire de Jésus sur le Décalogue et se terminer par l'impératif qui se

fait l'écho de l'ordre paradoxal et surprenant donné à Abram : « Vous serez

parfaits comme votre Père céleste est parfait» (Mt 5,48). Le devoir devient
une promesse.

Que peut signifier l'obéissance au commandement de Dieu Contrairement

à ce qu'une lecture trop façonnée par des concepts réductionnistes
de la liberté pourrait vouloir proposer, le commandement n'est pas un
substitut au discernement moral ; le discernement de l'homme qui, interpellé

par l'impératif de Dieu, s'interroge sur ce qu'il doit faire à la lumière
de cet impératif, se place sous la détermination de l'impératif de cette
interpellation qui est la grammaire de bénédiction et de grâce. Ce n'est

pas sans raison que le premier des commandements est celui de l'écoute,
shema Israël, et que ce qui doit être écouté c'est la révélation de ce qui nous
détermine : le Seigneur est le seul Dieu et c'est pour cette raison que, de tout
son cœur, de tout son être et de toute sa force, l'homme aimera se laisser
ainsi déterminer par lui (Dt 6,4-5).

Ainsi, la responsabilité du chrétien est surtout - sinon même exclusivement

- eucharistia pour la charis de Dieu. La responsabilité est réponse :

réponse à et réponse pour. L'action bonne de l'homme, c'est celle par
laquelle il accepte et affirme la révélation de la réconciliation opérée par
Dieu lui-même en sa faveur, pour qu'il vive et se réjouisse.

34 Cf. Karl Barth, Evangelium und Gesetz (Theologische Existenz heute. 32),
Munich, Chr. Kaiser, 1940. Pour la contextualisation de cette conférence et la
déclaration de Barmen, voir Christiane Tietz, Karl Barth. Ein Leben im Widerspruch,
Munich, C. H. Beck, 2018, p. 280 ; Derek Woodard-Lehman, « The Law as the Task
of the Gospel. Karl Barth and the Possibility of an Apostolic Pragmatism », Journal
ofJewish Ethics 2/1 (2016), p. 64.



408 PEDRO VALINHO GOMES

L'action de l'homme est bonne, dans laquelle l'homme est reconnaissant de la

grâce de Dieu. Rien d'autre? Non, rien d'autre. Car tout ce qu'on peut appeler
bien, la foi, l'amour, l'espérance, toutes les bonnes vertus et tous les devoirs
concevables sont contenus dans ceci : que l'homme soit reconnaissant pour la
grâce de Dieu35.

L'éthique chrétienne s'inscrit ainsi dans une histoire où Dieu appelle
l'homme à une réponse, dans la reconnaissance. Une telle représentation
christologique est de nature relationnelle, étant donné qu'elle est née dans
l'histoire de l'alliance de Dieu avec le peuple d'Israël et dans l'histoire
de Jésus-Christ. C'est l'histoire de ce dialogue qui constitue la trame
de l'éthique chrétienne. Si cette histoire est omise ou mal interprétée, la

proposition éthique chrétienne ne pourra pas être comprise.
Alors que la pensée morale tend à faire du sujet le centre du jugement,

le fait que Barth souligne les catégories de l'élection et du témoignage
gracieux s'oppose certainement à la plupart des projets éthiques modernes.
Pour reprendre les mots de William Werpehowski, « la pratique consistant
à suivre un récit normatif cohérent de l'existence chrétienne par l'essai et
la révision du langage de la foi, forgé dans la Bible et la tradition, est un
aspect essentiel du travail théologique de Barth et [...] une de ses grandes
contributions à l'éthique chrétienne aujourd'hui»36. Ä cet égard, l'éthique
théologique n'est pas d'abord une réflexion sur des solutions ou un manuel
de pratiques adaptées à des domaines spécifiques de l'activité humaine,
mais le résultat d'une histoire à travers laquelle le chrétien et l'Église

peuvent comprendre leur existence dans le monde. L'éthique chrétienne est

« l'histoire de l'appel de Dieu à Israël et de la vie de Jésus. Cette histoire
exige la formation d'une communauté correspondante qui a appris à vivre
d'une manière qui lui permette d'entendre cette histoire»37. C'est ce qu'on
peut appeler une spiritualité. Cette histoire offre une représentation pour
lire le monde, car l'on ne peut savoir quoi faire qu'en sachant qui l'on est.

Spiritualité et éthique sont donc indissociables.
Celui qui est l'accomplissement de la loi et des prophètes (Mt 5,17) est le

fondement sur lequel une « doctrine du commandement de Dieu » peut être
édifiée. En revendiquant l'homme pour lui-même, c'est Dieu qui en prend la

responsabilité. Dieu prend la responsabilité de l'homme d'une manière que
lui seul peut prendre. Nous sommes dans le domaine de la grâce : domaine
de la pleine liberté et grâce qui « oblige l'homme pour son salut»38.

35 K. Barth, « Christliche Ethik», op. cit., p. 6 (je souligne).
36 William Werpehowski, Karl Barth and Christian ethics. Living in truth,

Burlington, Ashgate Publishing Company 2014, p. 62.
37 Stanley Hauerwas, «The Gesture of a Truthful Story. The Church and

"Religious Education"», Encounter 43/4 (1982), p. 319 (319-329); Theology
Today 42/2 (1985), p. 181 (181-189). Également repris in Stanley Hauerwas, Christian
Existence Today. Essays on Church, World, and Living In Between, Eugene, Wipf
& Stock, 2010, p. 101 (101-110).

38 K. Barth, Dogmatique, 11.2**, op. cit., § 36, p. 1.



L'IMPÉRATIF DE L'INDICATIF 409

5. Indicatif-impératif : pour une éthique christologique

Il nous est maintenant possible de revenir sur le parcours que nous
venons de faire à travers certains aspects de la contribution de Barth
à l'éthique théologique, une contribution qui s'ancre dans un centre
christologique, pour en tirer quelques conclusions et interrogations.

1. Les concepts de loi naturelle et de théologie naturelle constituent
une de grandes difficultés de Karl Barth avec la théologie catholique, et

ces notions n'ont jamais expressément été réhabilitées dans sa théologie.
La théologie est une science de l'écoute et de la reconnaissance. Cette
relation inséparable avec la Parole révélée offre à l'ensemble de la théologie,
y compris son éthique, une véritable empreinte christologique. Mais la
révélation est moins information qu'événement qui nous fait devenir ce que
nous sommes, comme nous l'avons vu dans la surprenante interpellation de

Dieu à Abram, où la promesse de bénédiction devient impérative.
Le défi théologique de cette proposition se pose autour de la possibilité

humaine de connaître Dieu d'une autre manière que par l'autorévélation de
Dieu lui-même, voire autour de la possibilité humaine de reconnaître le bien
de manière autonome. Comme le souligne Benoît Bourgine, Barth semble
exclure si radicalement une théologie naturelle qu'il « refuse d'admettre,
relativement à la possibilité de connaître Dieu, une disponibilité humaine
autonome, indépendante de la révélation, puisqu'il faudrait conclure selon
lui à l'existence d'une seconde voie pour connaître Dieu, à côté de
celle attestée par la révélation»39. Pourtant, surtout depuis le milieu des
années 1950, on a pu reconnaître dans les textes de Barth quelque chose
de «l'intentionnalité qui préside à leur constitution classique»40. Dans
son texte «Christliche Ethik», paru en 1946, Barth questionne la posture
de l'éthique chrétienne face à l'univers de la morale humaine. Voici sa

réponse : « L'éthique chrétienne traverse tout ce monde de la morale, teste
tout et préserve le meilleur, seulement le meilleur, et cela signifie ces
choses par lesquelles la grâce de Dieu est le mieux louée»41. Denis Müller
a raison de souligner que le fait de révoquer expressément un concept
n'équivaut pas nécessairement à abandonner la chose en question : « Barth
a subrepticement réintroduit la problématique de la nature et de la raison
dans sa théologie, sous l'angle d'une théologie des lumières du monde

39 Benoît Bourgine, L'herméneutique théologique de Kurl Borth. Exégèse et
dogmatique dans le quatrième volume de la Kirchliche Dogmatik, Louvain, Peeters,
2003, p. 488-489.

40 Denis Müller, « La loi "naturelle" au risque de l'instabilité évangélique.
Prescriptum protestant à un concept en miettes », Revue d'éthique et de théologie
morale 261 (2010), p. 23 (11-30).

41 K. Barth, « Christliche Ethik », op. cit., p. 7.



410 PEDRO VALINHO GOMES

{Lichter der Welt) et de la lumière de la vie»42, et il ne s'empêchera pas
d'identifier « dans le monde et dans les événements du monde des paraboles
du royaume des cieux »43.

Cette étape ne signifie toutefois pas un changement de critère théologique.

Il se peut que, par les choses du monde, l'on sache quelque chose de

Dieu, de sa liberté et de sa volonté, mais le critère demeure que c'est face à la
révélation de Dieu en Jésus-Christ que la théologie peut déclarer la validité
de ces apports. Chez Barth, la fidélité à la révélation n'est point remise en
question.

2. Le questionnement éthique à l'écoute de la révélation nous ouvre à

une logique d'obéissance à l'impératif de Dieu, à son commandement. Ce

qui semblerait signifier la perte de liberté par une obéissance hétéronome
se révèle paradoxalement être la vraie liberté : sur un ton paulinien, Barth
note que nous ne connaissons la vraie liberté qu'en Jésus-Christ, dans son
don gratuit. Et en lui, la liberté et l'obéissance se retrouvent singulièrement,
comme nous l'avons vu se produire dans le récit de Gethsémani.

La proposition ne va pas sans objection: quelle est donc la place
de l'action humaine? Pour y répondre, nous proposons de faire appel à

la catégorie du témoignage et à la reconfiguration de la responsabilité
que cette catégorie suppose dans la théologie barthienne. Paul Ricœur
avait proposé une quadruple irruption du sens du «témoignage» dans sa

lecture d'És 43,8-13, dont les deux premiers semblent bien correspondre à

l'orientation christologique proposée par Karl Barth : 1) «par son origine,
le témoignage vient d'ailleurs » ; 2) « c'est Yahvé lui-même qui s'atteste dans
le témoignage ». Le troisième et surtout le quatrième sens ouvrent un espace
de réflexion sur la place de l'autonomie et de la liberté humaines : 3) «c'est

pour tous les peuples qu'un peuple est témoin » ; et 4) « cette profession
implique un engagement total non seulement dans des paroles, mais des

actes et, à la limite, dans le sacrifice d'une vie»44. De quelle façon un
tel engagement peut-il être pensé en termes d'autonomie? La réception
du témoignage du Christ est encore témoignage de son témoignage. Et ce

témoignage, qui est essentiellement parole, devient un témoignage d'action
et de vie dans la mesure où la parole assume l'existence entière du témoin
croyant. En fait, l'existence ecclésiale ne saurait être autre chose que ce

témoignage d'un témoignage originaire, même si elle éprouve les paradoxes
de ne pas pouvoir parler de Dieu et de ne pas pouvoir ne pas parler de Dieu,

42 D. Müller, «La loi "naturelle" au risque de l'instabilité évangélique»,
art. cit., p. 23.

43 Walter Kasper, La théologie et l'Église, Paris, Cerf, 1990, p. 257. Cf. aussi
D. Müller, Karl Barth, op. cit., p. 232. Cf. Karl Barth, Dogmatique, IV.3* (1959),
Genève, Labor et Fides, 1972, p. 39-179 (surtout 118-146).

44 Paul Ricœur, « L'herméneutique du témoignage », in : Enrico Castelli (éd.),
Le témoignage, Paris, Aubier, 1972, p. 44.



L'IMPÉRATIF DE L'INDICATIF 411

de l'inconditionnalité de la grâce et la nécessité de la foi, de la liberté de Dieu
et la liberté humaine. Ce n'est peut-être qu'en acceptant ce «double état»
à propos de son devoir et de son pouvoir, qu'elle pourra comprendre sa

vocation à témoigner avec la force de la révélation45.
Les traits spécifiques du témoignage chrétien que Barth identifie gardent

précisément ce paradoxe, en faisant « sauter aux yeux le caractère indispensable

de la libération du chrétien en vue de son service de témoin»46. Le
chrétien est (1 appelé à témoigner au monde du fait de la révélation comme
un fait absolument décisif pour toute femme et tout homme ; (2) plus que
son faire, ce qui devient central au service du témoignage du chrétien est
le chrétien lui-même, non pas tant du point de vue de sa moralité, mais

comme un homme qui a reconnu en Jésus son Maître et Seigneur et dont la
vie a gagné un nouveau centre ; mais (3) afin qu'il puisse effectivement être

un témoin, le faire du chrétien doit aussi rendre manifeste ce qui détermine
son existence ; c'est-à-dire que « le chrétien doit être chrétien pour pouvoir
agir comme tel là où son Seigneur veut l'employer»47. Ce n'est que dans la
mesure où la révélation détermine l'existence que la question éthique gagne
en portée, en tant que témoignage irrépressible.

3. L'Évangile et la Loi sont une grammaire où nous apprenons qui
nous sommes. Ici, l'éthique conflue définitivement vers une christologie
de l'alliance. En acceptant la proposition selon laquelle l'éthique est

«l'impératif de l'indicatif» qu'est la dogmatique, et que la dogmatique
représente l'effort théologique qui cherche à dire dans ses propres mots ce

que Dieu dit de lui-même en Jésus-Christ, l'éthique théologique s'éloigne
définitivement d'une approche casuistique pour converger vers la question
christologique. Dans une perspective christologique, c'est l'ensemble de
l'existence chrétienne qui répond de manière responsable devant les autres
hommes dans la mesure du Christ. En fait, devant le Christ, tout autre
argument éthique tombe parce que le Christ détermine l'existence d'une
manière irréfutable. C'est pourquoi l'éthique interroge la christologie sur
ce qui est bon, comme le fait l'homme de l'Évangile qui pose la célèbre

question à Jésus (Mt 19,16).
Le défi serait de comprendre comment une éthique ainsi conçue peut

dialoguer avec d'autres éthiques dans un monde pluraliste sans vouloir
assumer le monopole du dialogue dans l'espace public. À cet égard, nous
dirons seulement ce qui suit : si nous avons souligné la dimension impérative
de la définition de l'éthique théologique de Karl Barth, la question
principale reste l'indissociabilité de l'éthique et de la dogmatique, et la
tâche consiste avant tout à travailler sur la dimension indicative sur laquelle

45 Cf. Karl Barth, « La Parole de Dieu, tâche de la théologie», Parole de Dieu
et parole humaine, Paris, Librairie protestante, 1966, p. 203-204.

46 Karl Barth, Dogmatique, IV.3**, Genève, Labor et Fides, 1973, §71, p. 317.
47 Ibid., p. 318.



412 PEDRO VALINHO GOMES

l'éthique s'engage. Il est vrai qu'une déduction immédiate d'une éthique à

partir d'un dogme entraîne des difficultés qui ne sont pas mineures48. Mais
il n'est pas moins vrai que la dimension indicative de la dogmatique, dans
la mesure où il s'agit d'un dialogue avec la Parole de Dieu, engage l'éthique
dans le dynamisme transformateur que l'Écriture peut déclencher. De plus,
l'engagement du témoin est non seulement éthique, mais aussi spirituel. Il
serait utile de comprendre que l'impératif de l'indicatif est au moins aussi

polyphonique que la révélation dont il est issu. L'indicatif n'est pas un
manuel moral, mais un témoignage de salut. Rappeler cette différence, aussi

simple qu'elle soit, demeure crucial.

La reconstitution de ce parcours à partir des contributions de Karl
Barth nous a permis d'évaluer qu'une éthique chrétienne dissociée de sa
déclinaison théologique risque de devenir simple casuistique. En faisant un

pas au-delà de Barth vers une systématisation, nous pouvons maintenant
conclure par la séquence suivante. 1) L'attitude éthique fondamentale est
celle de l'écoute, qui permet de recevoir de l'autre l'histoire que nous
sommes et à partir de laquelle nous pourrons connaître l'action bonne.
2) La question éthique est de nature relationnelle car la parole centrale sur
cette question est dite dans l'histoire de l'alliance et trouve sa réalisation
définitive dans la personne de Jésus-Christ. 3) L'histoire de l'alliance
dans laquelle nous nous insérons et qui nous définit et nous interpelle se

décline simultanément dans l'indicatifet l'impératif ; c'est ce que nous avons
proposé de comprendre à partir de l'histoire d'Abram : la bénédiction d'être
élu pour cette histoire est un impératif qui nous rend responsables, un
appel éthique. 4) La grâce invite une reconnaissance qui est déjà l'action
bonne ; la responsabilité éthique est donc une réponse à et pour un autre ;

elle est eucharistique au sens plein du terme. 5) De la reconnaissance de

la grâce révélée, se déclenche l'imaginaire qui deviendra la grammaire du

discernement éthique ; par conséquent, l'impératif de la révélation est moins
une indication casuistique qu'une grammaire de discernement à partir de

l'histoire qui nous constitue profondément. 6) Cette grammaire déclinée

christologiquement conjugue de façon inattendue liberté et obéissance,
commandement et discernement, grâce et reconnaissance, impératif et

indicatif, éthique et dogmatique, non pas dans un effort dialectique de

trouver la synthèse, mais parce que l'objet propre de la théologie, Dieu lui-
même, se révèle et nous interpelle dans cette polyphonie. 7) Finalement, cette

plongée christologique conduit l'éthique au domaine du témoignage, c'est-
à-dire au domaine où l'action bonne est mesurée par rapport à l'événement

christique qui nous offre la vrai vie bonne et l'opportunité d'en être témoin.

48 Cf. W. Kasper, La théologie et l'Église, op. cit., p. 257-263.



L'IMPÉRATIF DE L'INDICATIF 413

Dans le grand champ du dialogue théologique qui s'enrichit de modèles
différents, parfois opposés, et de positions fortes, la théologie de Karl Barth
sera certainement reconnue dans l'histoire de la théologie pour le sérieux

avec lequel elle rappelle que Dieu est Dieu, que Dieu est libre, que Dieu
se révèle et que la théologie ne peut pas faire comme si Dieu ne s'était pas
révélé. C'est précisément parce que Dieu s'est révélé ainsi qu'il nous faut
penser l'éthique, ni comme un effort simplement raisonnable ni comme
un manuel de comportement moral, mais comme l'engagement que nous
recevons de manière impérative à partir de l'indicatif qui nous donne de

nous connaître nous-mêmes et de vivre en chrétiens.




	L'impératif de l'indicatif : revisiter l' éthique christologique de Karl Barth

