
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 152 (2020)

Heft: 4

Artikel: Exclusion de la synagogue et construction de l'identité croyante dans
les communautés johanniques : un exemple d'ethos proto-chrétien

Autor: Zumstein, Jean

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-913977

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-913977
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 152 (2020), P. 379-393

EXCLUSION DE LA SYNAGOGUE
ET CONSTRUCTION DE L'IDENTITÉ CROYANTE

DANS LES COMMUNAUTÉS JOHANNIQUES

Un exemple d'ethos proto-chrétien*

Jean Zumstein
Université de Zurich

Résumé

Même si son déroulement historique exact demeure une énigme, l'exclusion

des communautés johanniques de la synagogue a été un accélérateur

décisif dans la construction de leur identité croyante. Ce processus peut
être décrit d'un double point de vue. Premièrement, il s'effectue à travers
une transformation du rapport à la tradition juive. Si l'autorité de la Bible
hébraïque n'est pas mise en question, en revanche, les marqueurs identitaires
du judaïsme synagogal (le Temple, les prescriptions de pureté rituelle, l'observance

du sabbat, la circoncision) sont l'objet d'une profonde réinterprétation,
voire d'une abrogation. Deuxièmement, cette redéfinition du rapport à la
tradition vétérotestamentaire-juives'accompagne de l'apparition de nouveaux

marqueurs identitaires que sont, par exemple, le baptême et l'eucharistie. À

quoi ilfaut ajouter la naissance d'une école théologique et d'un corpus d'écrits
ayant rang d'Écriture, d'une nouvelle définition de l'apostolat, de la création
de nouvelles formes d'organisation ecclésiales.

La notion d'identité joue, aujourd'hui, un rôle de premier plan dans le
domaine des sciences bibliques. Mais qu'entend-on par identité? L'historien

Alexandre Faivre la définit en ces termes : « Une identité, c'est toujours
la construction d'un rapport : rapport à l'environnement, rapport au monde
économique ou social, politique, rapport interpersonnel. Je sais que je
suis moi parce que je vois en face de moi ou en vis-à-vis une altérité par
rapport à laquelle je me positionne. En ce sens une identité est d'abord
personnelle. L'identité est bien entendu également collective. Je me définis

* Exposé donné le 10 décembre 2016 dans le cadre de la Journée doctorale
organisée par l'Institut romand des sciences bibliques dont le thème était « Les

pratiques des premiers croyants en Jésus. Continuité et rupture avec le judaïsme aux
deux premiers siècles ».

DOI : 10.47421 /rthph 152_4_379-393



380 JEAN ZUMSTEIN

comme participant aux mêmes intérêts, aux mêmes croyances, aux mêmes

idéaux et aux mêmes lois que tel groupe de personnes. Ou au contraire, j'ai
conscience que le groupe auquel j'appartiens se différencie de tout le reste

ou d'une partie de la société»
Dans ce qui suit, c'est plus spécifiquement la question de la construction

de l'identité croyante dans les communautés johanniques qui est abordée.
Elle l'est, non sous un angle strictement théologique, mais sous celui
de l'ethos, c'est-à-dire à travers les modes de vie et les valeurs affichés

par ce groupe. D'un point de vue historique, ce travail identitaire s'est
effectué sous la pression ou en réaction à ce partenaire capital qu'était
le judaïsme synagogal. On s'intéressera donc au rapport dialectique noué

par les « chrétiens johanniques » avec leur environnement socioreligieux :

le Temple, les prescriptions de pureté rituelle, le sabbat ou encore la
circoncision. On observera l'émergence de nouveaux marqueurs identitaires
tels que le baptême ou l'eucharistie. On sera également attentif aux
modèles organisationnels : la naissance de l'apostolat, l'émergence d'une
tradition par l'entremise d'une école, le rapport des communautés entre
elles, respectivement avec la grande Église.

1. Exclusion de la synagogue et rapport au monde

L'exclusion des communautés johanniques de la synagogue constitue
le point de départ de notre enquête car elle marque de façon claire le

moment à partir duquel ces communautés furent mises devant la nécessité
de s'organiser et de se structurer de façon indépendante du judaïsme
synagogal2.

Cette séparation constitue un motif dominant du monde johannique
du texte3. La fréquente utilisation johannique du terme 'Iouôaïoç (« Juif»)4
démontre que le monde juif synagogal est désormais envisagé comme une
grandeur extérieure. Semblablement, l'expression typiquement johannique

' Cf. Alexandre Faivre, « Chrétiens et Églises, des identités en construction
durant les trois premiers siècles», Transversalités 130 (2014/2), p. 41-67, ici p. 41.
Voir aussi Gerd Theissen, «Église ou secte? Unité et conflit dans le christianisme
primitif », Études théologiques et religieuses 83 (2008/4), p. 553-574.

2 Jürgen Becker, Johanneisches Christentum, Tübingen, Mohr Siebeck, 2004,

p. 72-75.
3 Pour l'interprétation des textes johanniques cités, voir notre commentaire:

Jean Zumstein, L'évangile selon saint Jean (1-12), CNT IVa, Genève, Labor et
Fides, 2014 ; Id., L'évangile selon saint Jean 13-21), CNT IVb, Genève, Labor et
Fides, (2007), 2016.

4 Sur ce terme, voir Jörg Frey, «Die Juden im Johannesevangelium und die
Frage nach der Trennung der Wege zwischen der johanneischen Gemeinde und der
Synagoge», in: Id., Die Herrlichkeit des Gekreuzigten, Tübingen, Mohr Siebeck,
2013, p. 339-377.



LES COMMUNAUTÉS JOHANNIQUES 381

«la fête des Juifs» (f| éopif) lôlv 'IouSaûov; cf. 5,1 ; 6,4; 7,2) signifie que
le milieu johannique considère le calendrier des fêtes juives comme une
réalité à laquelle il n'a désormais plus part. L'expression 8ià töv (pößov

rc5v'Iouôafcov («par crainte des Juifs», 7,13 ; 19,38 ; 20,19; voir aussi 9,22)
atteste la relation problématique qui existe dorénavant entre la synagogue
et le mouvement johannique. Mais l'élément le plus clair indiquant le conflit
et la séparation entre la synagogue et les églises johanniques tient dans les

trois affirmations explicites qui prennent acte de l'exclusion désormais
irrémédiable des chrétiens des assemblées synagogales {cf. 9,22,12,42 et 16,2).
À chaque fois, un terme technique et propre à Jn - û7cocn)vâyûjyoç (« exclu
de la synagogue ») - est utilisé pour signifier cette rupture.

Que sait-on historiquement de cette exclusion qui a profondément
marqué l'histoire du mouvement johannique On a souvent mis en rapport
l'expulsion des chrétiens johanniques de la synagogue et la malédiction
prononcée sur les dissidents dans la prière-clef du judaïsme d'alors : la

Prière des Dix-huit Bénédictions (semone esré ou amida). Dans sa version
palestinienne, la douzième bénédiction de cette prière, dite « bénédiction
contre les hérétiques » {birkat ha-minim), a le contenu suivant : « Que pour
les apostats il n'y ait pas d'espérance, et le royaume d'orgueil, promptement
déracine-le en nos jours ; et les nazaréens et hérétiques, qu'en un instant
ils périssent, qu'ils soient effacés du livre des vivants et qu'avec les justes,
ils ne soient pas écrits. Béni sois-tu, Y., qui ploies les orgueilleux!»5
Aussi bien la formulation de ce texte, que sa datation et sa signification

pour le christianisme primitif sont objet de controverses. Si la critique
s'accorde à penser que la fonction première de cette «bénédiction» était
de travailler à définir l'identité juive après la catastrophe de 70, que
sa portée polémique visait exclusivement les juifs « dissidents » (et donc,
parmi eux, les judéo-chrétiens), mais en aucun cas des païens (et donc
les pagano-chrétiens), sa signification pour l'interprétation du quatrième
évangile demeure incertaine. Ainsi, ne sait-on pas, de façon indubitable,
si, par la récitation de cette bénédiction, la synagogue voulait empêcher
la participation des judéo-chrétiens à la prière commune ou, plus encore,
d'y endosser le rôle d'officiant dans la conduite de la célébration. On ne
sait pas davantage si les communautés johanniques avaient connaissance
d'un tel texte et, dans l'affirmative, sous quelle forme. Dans l'état actuel
de nos connaissances, il est donc préférable de prendre acte de l'exclusion

5 Traduction de Joseph Bonsirven, Textes rabb iniques des deux premiers siècles

chrétiens, Rome, Institut biblique pontifical, 1955, p. 2 (cf. aussi Charles-Kingsley
Barrett et Claus-Jürgen Thornton (éds), Texte zur Umwelt des Neuen Testaments,
Tübingen, Mohr Siebeck, 19912, p. 244, qui offre la même formulation, laquelle
correspond à la version retrouvée dans la Geniza de la synagogue du Caire). Il semble

pourtant qu'il s'agisse là d'un texte retravaillé à la fin du Ier s. ou au début du IIe s.

et que la version initiale ne faisait pas mention des « nazaréens » (cf. le texte le plus
ancien chez Hugues Cousin (éd.), Le monde où vivait Jésus, Paris, Cerf, 1998, p. 323).



382 JEAN ZUMSTEIN

des chrétiens johanniques des synagogues sans chercher à l'expliquer par
le birkat ha-minim. Cela n'affaiblit en rien la portée dévastatrice d'une
telle mesure : les judéo-chrétiens se trouvaient, en effet et par là-même,
contraints de renoncer à leur identité nationale, sociale, religieuse et
culturelle. On imagine l'effet ravageur d'une telle épreuve.

Il est néanmoins intéressant de jeter un coup d'œil sur les trois passages
incriminés6. Le chap. 9, notamment depuis les travaux de Martyn7, est
considéré comme un récit transparent. En d'autres termes, la fusion des

horizons, chère à Gadamer8, aboutit à ce que, en racontant un signe du
Jésus johannique - la guérison de l'aveugle de naissance - et la controverse
qu'il suscite, l'auteur implicite évoque simultanément l'époque postpascale.
Le conflit des interprétations qui culmine dans l'exclusion de l'aveugle guéri
de la synagogue (cf. v. 34: «et ils le chassèrent dehors» [kcu s££ßoAov
aÙTèv sÇco]) évoque le conflit dramatique qui opposa la synagogue aux
communautés johanniques. Le texte est ainsi l'expression d'un travail
de mémoire sur la rupture intervenue. Le lecteur attentif remarquera
néanmoins que le conflit aboutit non pas à un rejet de la Bible juive, mais

tout au contraire à une prise au sérieux de cette dernière. Deux groupes
s'opposent désormais à propos d'un même héritage. Cela signifie que la
Bible juive est un élément constitutif de l'ethos des premiers chrétiens

johanniques.
Dans le deuxième passage mentionnant l'exclusion des chrétiens de

la synagogue, nous découvrons l'affirmation suivante: «Toutefois, il est

vrai, parmi les notables, beaucoup croyaient en lui, mais à cause des

Pharisiens, ils ne le confessaient pas (ot>x wgoLöyouv) de peur d'être exclus
de la synagogue (ïva gtj à7coonvâycoyoi yévœvxai)» (12,42). Nous nous
heurtons ici à une autre réalité bien mise en évidence par Raymond Brown9
-celle des crypto-chrétiens ou des croyants secrets. De quoi s'agit-il?
L'exclusion des disciples de Jésus était liée à leur confession publique de

leur foi christologique. En revanche, le refus d'une telle confession publique
permettait de demeurer dans la communauté synagogale. Il semble donc
bien qu'à l'époque postpascale, il y eut un groupe de croyants dans le milieu
johannique qui refusa la confession publique de Jésus afin de ne pas se

séparer de la synagogue alors que la majorité, en faisant profession de leur

6 Cf. Jean Zumstein, «Ausgrenzung aus dem Judentum und Identitätsbildung
im Johannesevangelium», in: Friedrich Schweitzer (Hg.), Religion, Politik und
Gewalt, Gütersloh, Gütersloher Verlagshaus, 2006, p. 383-393.

7 Cf. J. Louis Martyn, History and Theology in the Fourth Gospel, Nashville,
Abingdon, 19792 (1968).

8 Hans-Georg Gadamer, Vérité et méthode. Les grandes lignes d'une herméneutique

philosophique, traduit par P. Fruchon, J. Grondin et G. Merlio, Paris, Seuil,
1996(1960), p. 328-329.

9 Cf. Raymond E. Brown, La communauté du disciple bien-aimé, Paris, Cerf,
1983, p. 79-81.



LES COMMUNAUTÉS JOHANNIQUES 383

adhésion, était condamnée à la rupture. Aux origines, la question de vivre sa

foi christologique en synagogue ou hors synagogue se posa en conséquence
avec une acuité redoutable.

Dans le troisième extrait (16,2: «Ils vous excluront des synagogues;
bien plus, l'heure vient où quiconque vous tuera pensera rendre un
culte à Dieu» [œtocmvayéyouç îtoifjoouaiv ûpâçàÂ.À."£px£Tcu râpa ïva Jiàç 6

à7ioKT8tvaç ùpàç 5ôçp Laxpsîav npoccpépEiv toi 0sc5]), une triple information
est donnée au lecteur. Premièrement, ce verset se situe dans le célèbre

passage sur la haine du monde à l'endroit des chrétiens johanniques.
Deuxièmement, le futur «ils vous excluront» est une prolepse externe qui
désigne l'époque postpascale. Le temps vécu par les disciples est donc un
temps marqué par la persécution. Son auteur n'est pas identifié (îtàç ô) :

il peut certes s'agit des autorités juives, mais tout aussi bien des pouvoirs
païens - municipaux ou romains - peu enclins à tolérer le culte nouveau.
Troisièmement, la persécution dirigée contre les chrétiens johanniques a

clairement une connotation religieuse : c'est sur la juste adoration de Dieu

que les esprits se séparent. Que l'on pense au conflit avec la synagogue ou
aux premières persécutions en Asie mineure motivée par le refus du culte

impérial (cf. les lettres de Pline le Jeune10), l'ethos des chrétiens johanniques
est marqué par une relation difficile avec le monde environnant.

2. Exclusion de la synagogue et rapport à la tradition juive

2.1. Rapport au Temple

L'exclusion des disciples johanniques de Jésus de la synagogue soulève
la question de savoir comment ils allaient désormais configurer leur
pratique religieuse, plus spécifiquement comment ils allaient se situer par
rapport aux marqueurs identitaires classiques manifestant l'appartenance
au judaïsme.

La première question posée concerne la position des communautés
johanniques vis-à-vis du Temple. Deux passages sont ici d'importance. Le

premier est le récit de l'incident du Temple (2,14-22)11. Ce récit est composé
de deux parties. La première, dans la droite ligne des synoptiques, dénonce
l'instrumentalisation du Temple à des fins mercantiles. Le geste prophétique
du Jésus johannique qui expulse le bétail et renverse les tables des changeurs

peut être compris comme un simple appel à la réforme du Temple. Dans
cette perspective, le Jésus johannique aurait une visée réformiste qui ne

10 Pline le Jeune, Lettres, tome IV, X 96-97, Paris, Les Belles Lettres, 1947,

p. 73-75.
11 Jean Zumstein, « Johannes 2:13-22 im Plot und in der Theologie des vierten

Evangeliums », in : R. Alan Culpepper et Jörg Frey (éds), The Opening of John'
Narrative (John 1:19-2:22), Tübingen, Mohr Siebeck, 2017, p. 275-287.



384 JEAN ZUMSTEIN

mettrait pas en question l'existence du Temple et sa fonction dans la vie

religieuse du peuple d'Israël. Encore faut-il se souvenir qu'à l'heure de

l'écriture du quatrième évangile, le second Temple était déjà détruit.
Mais - fait intéressant - le quatrième évangile n'en reste pas à cette

première interprétation de l'incident du Temple. Il en développe une
seconde qui est donnée dans un récit de controverse. A cet effet, il
déplace dans notre récit la fameuse parole sur le Temple qui, chez Marc,
apparaît dans le procès de Jésus (Me 14,58): «Détruisez ce sanctuaire et

en trois jours je le relèverai ». Cette parole est bien évidemment comprise
christologiquement et fait allusion à la mort et à la résurrection de Jésus.

Ce transfert est quittancé par le commentaire du v. 21 qui déclare: «mais
lui parlait du sanctuaire de son corps ». En d'autres termes, cette seconde

interprétation travaille la question de la fonction fondamentale du Temple
comme lieu de la présence de Dieu pour son peuple. L'argumentation
développée se caractérise par un transfert métaphorique : la présence de

Dieu ne se trouve plus dans le second Temple hérodien, mais dans le corps
de Jésus crucifié et ressuscité. S'il en est ainsi, le second Temple a perdu
toute justification pour les disciples johanniques de Jésus et leur vie dans la

foi n'a plus aucune attache avec le Temple jérusalémite.
La thématique de la fin du Temple est validée par un second passage

d'importance pour notre problématique. Il se trouve dans le récit de la

rencontre entre Jésus et la Samaritaine et a trait au lieu de la véritable
adoration (4,19-26). À la Samaritaine qui déclare: «Nos pères ont adoré
sur cette montagne et, vous, vous dites que Jérusalem est le lieu où il faut
adorer », Jésus répond : « Crois-moi, femme, une heure vient où ce n'est
ni sur cette montagne, ni à Jérusalem que vous adorerez le Père [...]. Une
heure vient, et maintenant elle est là, où les véritables adorateurs adoreront
le Père en Esprit et en vérité ». Sans entrer dans une discussion détaillée
de ce passage, il est important de relever une importante déconnexion12.

Dans toute l'Antiquité, l'adoration du dieu est liée à un endroit qui prend
sa forme classique dans l'édification d'un temple. Or ce consensus est ici
brisé par le fameux «ni sur le Garizim, ni à Jérusalem». L'heure qui vient

- celle de la révélation christologique - instaure selon Jean un autre régime :

l'adoration en Esprit et en vérité. En d'autres termes, pour les communautés
johanniques, la pratique de la foi se déroule indépendamment du Temple
et de toutes les fêtes et pèlerinages qui lui sont liés.

12 Cf. Heinrich Greeven, art. jtpooicuvÉû), in: Gerhard Kittel, Gerhard
Friedrich, Theologisches Wörterbuch zum Neuen Testament, t. 6, Stuttgart,
Kohlhammer, 1959, p. 765.



LES COMMUNAUTÉS JOHANNIQUES 385

2.2. Rapport à la pureté rituelle, au sabbat et à la circoncision

La deuxième question concerne le rapport des communautés johan-
niques avec les marqueurs identitaires. Envisageons tout d'abord la

problématique de la pureté rituelle.
L'introduction à la comparution de Jésus devant Pilate (18,28) nous

livre un premier indice. Le récit déclare, en effet, «Et eux les Juifs)
n'entrèrent pas dans le prétoire pour ne pas se souiller [piaîvco], mais

(pour pouvoir) manger la Pâque». Les autorités juives venues accuser
Jésus n'entrent pas dans le prétoire de peur de se souiller rituellement (les
demeures des païens étaient, en effet, considérées comme étant impures).
Mais l'architecture du récit qui joue entre le «dedans» où se trouve
Jésus le révélateur et le «dehors» qui est assimilé à l'espace des ténèbres,
déconsidère les interlocuteurs de Jésus. Leur pratique - le respect des

prescriptions de pureté rituelle - les sépare du Révélateur et donc de Dieu.
D'un point de vue johannique, le code de pureté rituelle est ainsi disqualifié
et il n'est pas téméraire d'admettre qu'il n'appartient plus à l'ethos des

chrétiens johanniques.
Dans le même ordre d'idées, on se souviendra d'un détail narratif du

récit des noces de Cana : « Il y avait là six jarres de pierre, destinées aux
purifications des Juifs [Kara tôv KaOapiopöv xöv 'Iovôaùov] (2,6)». Trois
détails narratifs méritent attention : (a) le commentaire explicite du v. 6b
met les jarres de pierre en relation avec la loi rituelle juive ; (b) elles doivent
être remplies, ce qui suppose un manque ; (c) la signification du chiffre six
est controversée : est-ce un nombre imparfait à la différence de sept (dans
ce cas, ce serait le manque qui serait souligné) L'accumulation des indices
cités favorise une lecture symbolique : à Cana, le Jésus johannique suscite

une nouvelle réalité, appelée à dépasser l'Ancienne Alliance. Le lecteur
serait ainsi confronté à une variation narrative de 1,17 («En effet, la Loi a

été donnée par Moïse, la grâce et la vérité sont advenues par Jésus Christ »).
D'une façon tout-à-fait inattendue et originale, le lavement des pieds

opère un recadrage de la problématique de la pureté. Dans ce geste
symbolique opéré par le Jésus johannique (13,1-11 ; voir en particulier
le v. 10: «Celui qui s'est baigné n'a nul besoin de se laver, car il est
entièrement pur. Vous aussi vous êtes purs, mais pas tous»), la pureté
est réinterprétée christologiquement : elle est conférée par le service que
Jésus assume à l'égard de ses disciples, par la nouvelle relation qu'il institue
en lavant leurs pieds. Le lecteur saisit que le lavement des pieds est une
métaphore ou, si l'on préfère, une interprétation anticipée de la croix. Nous
ne sommes plus dans le registre traditionnel de la pureté rituelle, mais

nous découvrons une transposition qui rend obsolète la tradition héritée.
En d'autres termes, le code de pureté rituelle n'est plus en usage dans les

communautés johanniques.
On peut argumenter de la même façon concernant le sabbat. La

thématique du sabbat, respectivement celle de sa transgression, apparaît
dans deux récits de miracle, celui évoquant la guérison du paralytique au



386 JEAN ZUMSTEIN

chap. 5 (v. 9) et celui remémorant celui de l'aveugle de naissance au chap. 9

(v. 14). Dans les deux cas, le sabbat est une «complication» introduite
dans le récit pour disqualifier l'action du Jésus johannique. Dans le chap. 5,

la transgression du sabbat conduit à la volonté de faire périr Jésus alors
même que ce dernier, en violant le sabbat, agit à l'image de Dieu lui-même.
Le respect du sabbat appartient donc à l'argumentaire des adversaires.
C'est également le cas dans le chap. 9 où le respect du sabbat devient
le critère permettant de condamner Jésus, de débusquer son caractère de

pécheur. Le sabbat n'est donc plus saisi dans sa signification positive, il n'est

plus proposé au lecteur comme une obligation devant structurer sa vie de

foi. Tout au contraire, à l'époque postpascale, l'apparition du Ressuscité
devant ses disciples assemblés pour célébrer leur culte, a lieu le « premier
jour delà semaine» (xfj ôè piq toiv caßßdicov, cf. 20,1.19.26). Nous assistons
ici à l'émergence d'une nouvelle pratique, d'une nouvelle structuration du

temps pour les communautés johanniques.
Un dernier marqueur identitaire fort et qui a suscité une discussion

intense parmi les premiers chrétiens est la circoncision. Or ce thème est

quasiment passé sous silence dans le quatrième évangile. Il a disparu de

l'horizon de préoccupation du narrateur et il n'est pas évoqué dans les

discours d'adieu qui disent les caractéristiques du temps postpascal. 11 est

passé sous silence dans les passages où surgit la thématique baptismale.
Le seul passage où elle est mentionnée est la controverse de 7,20-24.
Faisant mémoire de la guérison opérée au chap. 5, le narrateur introduit
le motif de la circoncision pour démontrer que la tradition, elle aussi,
autorise la transgression du sabbat au nom d'une urgence plus grande - en
l'occurrence la circoncision. La circoncision n'est pas ici envisagée comme
une pratique liant les disciples de Jésus, mais comme un simple repoussoir
dans l'argumentation. Cette dernière qui travaille avec le schéma a minore
admaius signale que le milieu johannique connaît parfaitement les modèles

argumentatifs rabbiniques. Le mouvement johannique s'est donc rendu
indépendant du milieu synagogal, mais d'un milieu qu'il connaît fort bien.

2.3. Bilan

Faisons un bilan intermédiaire. Les communautés johanniques se sont
émancipées de l'ethos de la synagogue exemplifié ici à l'aide des marqueurs
identitaires13. Cette décision reflète la conception johannique de la Torah.
La Loi vétérotestamentaire-juive, en particulier la halacha, n'a plus autorité
en ce qui concerne la structuration de l'ethos des chrétiens johanniques. En
revanche, elle reste entièrement valide comme Écriture et, en particulier, elle

est la référence obligée en matière de christologie. Une thèse récurrente du

quatrième évangile consiste, en effet, à affirmer que la juste compréhension

13 Rudolf Smend, Ellrich Luz, Gesetz, Stuttgart, Kohlhammer, 1981,

p. 119-126.



LES COMMUNAUTÉS JOHANNIQUES 387

de l'Écriture, plus encore l'obéissance à la volonté de Dieu telle qu'elle est

formulée dans la Bible juive, ne peut que mener à la découverte et à la
confession de Jésus comme Envoyé du Père.

Dans ces conditions, quels sont alors les marqueurs du nouvel ethos qui
s'est installé dans le mouvement johannique

3. Naissance de nouveaux marqueurs identitaires

3.1. Le baptême14

Le baptême appartient-il à la pratique des églises johanniques? Malgré
les discussions passionnées dont il a été l'objet, le fameux v. 5 dans l'entretien

avec Nicodème (« Amen, amen, je te le dis, personne à moins de naître
d'eau et d'Esprit ne peut entrer dans le Royaume de Dieu ») a incontestablement

une coloration baptismale. Certes seul l'aspect pneumatologique
est développé dans le dialogue qui suit, mais la trace est là. Le baptême est
bien le rite d'accès à l'existence chrétienne.

La pratique baptismale de Jésus et des premiers disciples est ensuite

évoquée à la fin du chap. 3 et au début du chap. 4. À la fin du chap. 3,

le v. 22 atteste la pratique baptismale de Jésus (« Après cela, Jésus alla avec
ses disciples en terre de Judée et il y séjourna avec eux et il y baptisait »).

Comme le montre le v. 25, cette pratique de Jésus faisait débat («Or il
y eut une discussion entre les disciples de Jean et un Juif à propos de

purification [tcaôapiopôç] »). Son succès et sa valeur sont controversés. Sans

entrer dans le détail, on aperçoit ici que le rapport entre le baptême de

Jean et celui de Jésus demanda à être clarifié. Ce d'autant qu'au début
du chap. 4, le lecteur découvre cette étonnante affirmation : « Quand donc
Jésus sut que les Pharisiens avaient entendu dire que Jésus faisait plus de

disciples et en baptisait plus que Jean - et, pourtant, à vrai dire, Jésus

lui-même ne baptisait pas, mais ses disciples - il quitta la Judée et s'en alla
de nouveau en Galilée. » Jésus baptisait-il comme l'affirme le premier texte
ou ne baptisait-il pas, comme semble l'insinuer la parenthèse correctrice
du second texte À vrai dire, tout l'effort du rédacteur vise à distinguer
la pratique de Jésus de celle du Baptiste. Le lecteur se souvient que, dans
le quatrième évangile, Jean n'a pas baptisé Jésus, mais a seulement attesté
la descente de l'Esprit sur lui. Il est donc de toute importance d'éviter de

donner l'impression que Jésus marchait sur les pas du Baptiste, qu'il n'était
en fait que son imitateur, que son baptême reprenait celui de Jean. Et
donc brusquement, le Jésus johannique est supposé ne plus baptiser En
revanche, ses disciples se vouent à cette activité - ce qui montre qu'elle a

14 Oscar Cullmann, Lafoi et le culte de l'Égliseprimitive, Neuchâtel, Delachaux
& Niestlé, 1963, p. 132-209; Udo Schnelle, Theologie des Neuen Testaments,
Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 2007, p. 697-698.



388 JEAN ZUMSTEIN

pris racine dans le mouvement johannique, mais qu'elle doit être comprise
comme une «nouvelle naissance d'en haut».

3.2. L'eucharistie15

Parmi les originalités johanniques, il en est une qui surprend toujours
à nouveau le lecteur : le dernier repas de Jésus avec les siens ne culmine

pas dans l'institution de la Cène, mais dans le lavement des pieds. Cette
dérogation à une tradition bien établie dans le christianisme naissant a

toujours intrigué. Le quatrième évangile ignorait-il cet élément central du
culte chrétien primitif? Ou doit-on y voir l'indice d'une position polémique
par rapport à l'eucharistie? Sans entrer dans le détail de la discussion
-d'autant plus que nous avons déjà évoqué la fonction et la signification
du lavement des pieds - il est nécessaire de rappeler que Jn connaît fort
bien l'existence de l'eucharistie et qu'il en présuppose la pratique, comme
le démontre le célèbre passage de Jn 6,52-58 (« manger la chair et boire le

sang du Fils de l'homme»). La recontextualisation de l'eucharistie dans
le chap. 6 signifie qu'elle appartient au centre même de la révélation du
Jésus johannique. Elle est une des modalités par lesquelles le croyant
peut s'approprier «le pain de vie» (6,35: «Je suis le pain de vie»). La
participation à la Cène fait donc partie de l'ethos des chrétiens johanniques.

Ce point de vue est confirmé par le chap. 2116. On sait que cet épilogue
de l'évangile procède à la mise en Église de l'évangile en formulant les

médiations grâce auxquelles le Christ est présent auprès des siens après
Pâques. Or il n'échappe pas aux lecteurs que le début du chap. 21,

qui évoque la pêche abondante (v. 2-14), est le pendant du chap. 6.

Même localisation, mêmes protagonistes, et un repas abondant qui a

une connotation eucharistique. En d'autres termes, ce qui advenu avant
Pâques est rédupliqué après Pâques et devient un élément de la vie des

communautés.

3.3. L'apostolat féminin (la Samaritaine et Marie de Magdala) 17

Une des particularités du mouvement johannique tient dans la place
qu'il accorde aux femmes dans la transmission de la foi. Dans la première

15 Rudolf Schnackenburg, Das Johannesevangelium, t. 3, Freiburg in
Br./Bâle/Vienne, Herder, 1975, p. 38-53; Michael Theobald, Das Evangelium nach
Johannes. Kapitel 1-12, Ratisbonne, Pustet, 2009, p. 484-486 ; U. Schnelle, Theologie,

op. cit., p. 698.
16 Cf. Jean Zumstein, «La rédaction finale de l'évangile de Jean (à l'exemple

du chap. 21)», in: Jean-Daniel Kaestli, Jean-Michel Poffet et Jean Zumstein,
La communauté johannique et son histoire. La trajectoire de l'évangile de Jean aux
deux premiers siècles, Genève, Labor et Fides, 1990, p. 207-230.

17 Jean Zumstein, « Marie-Madeleine : le premier apôtre », in : Marie-Françoise
Baslez (éd.), Les premiers temps de l'Église, Paris, Gallimard, 2004, p. 251-256.



LES COMMUNAUTÉS JOHANNIQUES 389

partie de l'évangile, le rôle dévolu à la Samaritaine est particulièrement
intéressant {cf. 4,28-30; 39-42). D'une part, elle revêt la fonction de

« missionnaire » : c'est elle qui invite à la découverte du Révélateur, c'est elle

qui permet aux Samaritains de nouer une relation avec le Christ. D'autre
part, il est important de souligner que pour la première fois, la transmission
de la révélation advient en dehors de la Terre sainte proprement dite.
Les Samaritains n'appartiennent en effet pas à la communauté de foi,
rassemblée en synagogue.

Mais l'apostolat féminin prend toute sa dimension dans le cycle pascal
avec la personne de Marie de Magdala. Elle est, en effet, la première,
dans le quatrième évangile, à être mise au bénéfice de l'apparition du
Ressuscité (cette place est occupée par Pierre dans la tradition dominante,
cf. 1 Co 15,5). Cette protophanie qui lui est accordée n'est pas un simple
privilège, mais elle débouche sur une mission : « "Pour toi, va trouver mes
frères et dis-leur que je monte vers mon Père qui est votre Père et vers
mon Dieu qui est votre Dieu". Marie de Magdala vint donc annoncer aux
disciples : "j'ai vu le Seigneur voilà ce qu'il m'a dit" » (20,17-18).

La nouvelle communauté qui naît, séparée qu'elle est désormais de

la synagogue, s'enracine sur le témoignage pascal. Cette affirmation est

partagée par l'ensemble du Nouveau Testament. En revanche, l'originalité
de Jean consiste à affirmer que le premier apôtre est une femme. Cette
affirmation laisse entrevoir une nouvelle répartition des rôles dans la
communauté.

3.4. L'existence d'une école, la fondation d'une tradition
et la figure du disciple bien-aimé18

Une autre marque distinctive de grande importance du mouvement
johannique est l'existence d'une école, appelée « école johannique ». Cette
dernière est à l'origine d'un corpus littéraire, le corpus johannique, lequel
se compose de l'évangile et des trois épîtres placées sous l'autorité de Jean.

La figure fondatrice de la tradition johannique est le «disciple bien-
aimé ». Cette figure, propre au quatrième évangile, n'est pas désignée par
un nom propre, mais par une périphrase qui articule son rapport à Jésus

- un rapport d'intimité, notamment dans l'ordre de la connaissance. Cette
figure n'apparaît de façon incontestable que dans la deuxième partie de

l'évangile et - fait capital - elle intervient sur les hauts lieux du kérygme

18 R. Alan Culpepper,. The Johannine School. An Evaluation of the Johannine-
School Hypothesis Based on an Investigation of the Nature of Ancient Schools,
Atlanta, Scholar Press, 1975; Jürgen Becker, Johanneisches Christentum, op. cit.,
p. 61-67; Christian Dietzfelbinger, Das Evangelium nach Johannes, t. 2, Zurich,
TVZ, 2001, p. 374-379 ; U. Schnelle, Theologie, op. cit., p. 696-697; Jean Zumstein,
« Transmettre et interpréter : le rôle de l'Évangéliste et de l'école », in : M.-F. Baslez
(éd.), Les premiers temps de l'Église, op. cit., p. 200-206.



390 JEAN ZUMSTEIN

chrétien. Ainsi, elle participe au dernier repas où elle fonctionne comme
intermédiaire entre Pierre, le leader présumé des Douze, et Jésus (13,23-24).
C'est dire son rôle décisif lorsque l'on sait la signification accordée à Pierre
dans l'histoire des origines du mouvement chrétien. On retrouve ensuite le

disciple bien-aimé au pied de la croix dans une scène célèbre (19,25-27) où
il est installé comme successeur de Jésus, comme son vicaire, notamment
auprès de la mère de Jésus. Il apparaît, enfin dans le cycle pascal où il gagne
la course au tombeau - ce qui dit l'étendue de sa consécration à Jésus -
puis, à la différence de Pierre, il est en mesure de saisir la signification du
tombeau vide (20,8-9). Le disciple bien-aimé - tel qu'il est représenté par
le quatrième évangile - se distingue par deux qualités essentielles : il est,
d'une part, le témoin fiable - «celui qui a vu» et peut donc rendre compte
de la vie, de la mort et du message du Jésus johannique. Il est, d'autre part,
l'herméneute inégalable de l'événement christologique. Par cette mise en
récit du disciple bien-aimé, le quatrième évangile atteste la naissance d'une
tradition consistante et fondatrice, la tradition johannique.

Cette tradition s'objective dans un corpus littéraire comprenant l'évangile

et trois lettres. De multiples acteurs sont associés à la naissance de ce

corpus. Si le disciple bien-aimé est explicitement désigné comme l'auteur de

l'évangile (21,24), le passage même qui en fait le créateur de la vita Jesu,

suggère, en faisant mention d'une première personne au pluriel, l'existence
d'une seconde instance auctoriale qui lui a donné sa forme finale19. La
première épître de Jean ne nomme aucun auteur, mais alterne première

personne du singulier et du pluriel. La deuxième et la troisième épître de

Jean citent pour auteur la figure de «l'Ancien». Nous découvrons ainsi

un milieu littéraire et théologique stable qui fait intervenir dans la durée

plusieurs acteurs, attachés à transmettre la tradition et à la réinterpréter
en fonction des problèmes qui se posent au mouvement johannique au fil
du temps. C'est la raison pour laquelle nous sommes fondés à parler de

l'existence d'une école qui exerce une fonction de magistère à l'endroit des

communautés johanniques.
De ce fait, un élément particulièrement important dans l'ethos de ces

premiers chrétiens est la naissance d'une Écriture, la mise en place d'un
livre de foi appelé à réguler et à structurer la foi des premiers lecteurs

(« 20,31 : « ces choses ont été écrites afin que vous croyiez que ...»). À côté
de l'Écriture juive dont l'autorité demeure incontestée et contraignante,
apparaît une nouvelle Écriture destinée à nourrir la foi.

Fait intéressant, l'évangile est, cependant, l'objet d'un conflit
d'interprétation. Cette crise est attestée par la première de Jean où la polysémie
du récit johannique est l'objet d'une première clarification. La deuxième

19 Jn 21,24 : « C'est ce disciple qui témoigne de ces choses et qui les a écrites, et
nous savons que son témoignage est conforme à la vérité. »



LES COMMUNAUTÉS JOHANNIQUES 391

et la troisième épître illustrent à leur tour combien l'autorité de l'école

johannique, représentée ici par l'Ancien, est attaquée et mise en question.
Bref, nous découvrons que si le judaïsme d'après 70 met en place des

personnes d'autorité appelées à transmettre et à actualiser la tradition,
laquelle connaîtra une première expression écrite dans la Mishna, un
phénomène analogue survient dans le milieu johannique.

3.5. Communauté johannique et Grande Église20

Avant la séparation entre les disciples de Jésus et la synagogue et à

supposer que cette séparation ait eu lieu en Syrie ou en Asie Mineure,
les Juifs, qui avaient une foi christologique, vivaient dans la diaspora,
c'est-à-dire participaient à la vie des synagogues hors de Palestine. Ils
étaient donc partie prenante d'une réalité religieuse qui s'étendait dans
l'ensemble du monde gréco-romain. Après la séparation, les communautés
johanniques se sont-elles isolées et repliées sur elles-mêmes, ont-elles
succombé à la tentation sectaire? Ou se sont-elles déterminées à rejoindre
les communautés qui appartenaient au christianisme majoritaire, c'est-à-
dire au christianisme de type paulinien et synoptique Quel était leur ethos

en matière de vie communautaire
Le chap. 21 est ici de toute importance car, en remplissant sa fonction

d'épilogue, il essaie de montrer quel est l'avenir des disciples de Jésus

après Pâques ou, en d'autres termes, il essaie d'indiquer quelles sont les

médiations qui relient le passé fondateur au présent postpascal. Dans la

deuxième partie de ce chap., deux personnages-clefs sont mis en scène :

Pierre et le disciple bien-aimé. À l'encontre de l'évangile proprement dit,
Pierre est présenté de manière positive. Il est réhabilité, installé dans sa

responsabilité de berger universel et reconnu comme martyr glorieux. Le

disciple bien-aimé, quant à lui, est présenté comme l'auteur d'une Écriture
appelée à nourrir la foi en Église. La constitution du couple Pierre/disciple
bien-aimé et son rééquilibrage n'est pas innocent. Dans la mesure où ces

deux personnages sont emblématiques de deux formes d'église, le dialogue
final entre Jésus et Pierre signifie que les communautés johanniques
reconnaissent la légitimité et la fonction de Pierre dans le christianisme
naissant. En d'autres termes, ces églises sont invitées à rejoindre la forme
majoritaire du christianisme d'alors, même si certaines d'entre elles sont
habitées par la tentation gnostique. L'ethos ecclésial du milieu johannique
n'est donc pas sectaire, mais ouvert à une dimension ecclésiale plus vaste
et à la reconnaissance d'un certain pluralisme dans la formulation de

la foi, même si elles prétendent être porteuses de la véritable Écriture.

20 R. E. Brown, La communauté du disciple bien-aimé, op. cit., p. 159-177;
J. Becker, Johanneisches Christentum, op. cit., p. 247-253 ; Jean Zumstein, « Histoire
du christianisme johannique », in : Id., La mémoire revisitée, Genève, Labor et Fides,
2017, p. 29-44.



392 JEAN ZUMSTEIN

Par ce ralliement, les communautés johanniques attestent qu'elles ont
définitivement quitté le giron de la synagogue et qu'elles ont fait allégeance
à un nouvel ensemble religieux.

3.6. Communauté johannique et églises de maison

La deuxième et la troisième épître de Jean nous permettent de découvrir
plus précisément la réalité ecclésiale qui était celle des croyants johanniques.
Une lecture attentive de ces deux lettres extrêmement brèves conduit aux
observations suivantes21.

Premièrement, nous découvrons un réseau de communautés. On peut
supposer qu'à côté de la communauté de l'Ancien qui était peut-être située
à Éphèse, s'étaient développées dans les villages avoisinants un certain
nombre de communautés qui avaient la forme d'églises de maison.

Deuxièmement, on peut supposer que l'Ancien qui, à cette époque, était
une figure centrale de l'école johannique avait formé un certain nombre de

personnes qui, à leur tour, étaient devenues responsables de communauté.
Une de leur tâche était d'enseigner la foi chrétienne selon les canons de
la tradition johannique reformulée, notamment dans la première épître
de Jean.

Troisièmement, la supervision exercée par l'Ancien se concrétisait dans
l'envoi de «missionnaires» ou de prédicateurs itinérants, ainsi que dans
l'échange de lettres. Le réseau de communautés se caractérisait, semble-t-il,
par un échange constant d'informations et de personnes. C'est dire que
l'Ancien prétendait à l'exercice d'un certain magistère.

Quatrièmement, enfin, le magistère de l'Ancien fut objet de contestation.

Si dans la deuxième épître de Jean, il est encore en mesure de prescrire
qui, parmi les missionnaires itinérants, devait être accueilli et qui ne devait

pas l'être - le critère étant la fidélité à la tradition johannique -, dans la
troisième épître, son pouvoir est mis en question. Diotréphès, le responsable
d'une communauté, refuse de recevoir Démétrius, un envoyé de l'Ancien, si

bien que l'Ancien est forcé de s'adresser à une personne privée dénommée
Gaïus pour remplir le devoir d'hospitalité.

Au regard de la problématique qui nous intéresse - l'ethos des
protochrétiens - on notera que ceux-ci ont édifié un nouveau cadre de vie - les

églises de maison -, que ces dernières étaient dirigées par des membres de
l'école johannique et que, de ce fait, une certaine interprétation de la foi était
transmise, comme le signale le motif récurrent de la lutte contre l'hérésie.

3.7. Bilan et conclusion

Cette brève traversée de la littérature johannique conduit à un bilan
quelque peu paradoxal. D'une part, si les chrétiens johanniques renoncèrent

21 J. Becker, Johanneisches Christentum, op. cit., p. 234-246.



LES COMMUNAUTÉS JOHANNIQUES 393

aux marqueurs identitaires qui avaient cours dans la communauté syna-
gogale, leur univers culturel et religieux de référence demeura la tradition
vétérotestamentaire-juive. Plus encore, c'est contre leur gré qu'ils quittèrent
la synagogue. C'est leur foi christologique - et elle seulement - qui les

amenèrent à repenser la thématique du Temple, de la pureté rituelle, de la
circoncision et du sabbat, mais aussi le monothéisme.

D'autre part, la séparation favorisa l'émergence de nouveaux
marqueurs identitaires : le baptême, l'eucharistie, la naissance d'une nouvelle
Écriture. De nouvelles formes d'organisation apparurent: un magistère
incarné par l'école johannique et la naissance d'un réseau de communautés
de maison. De nouveaux modes de vie surgirent, marqués notamment par
le rôle des femmes dans la communauté et l'ouverture à un mouvement
chrétien plus important et plus complexe.




	Exclusion de la synagogue et construction de l'identité croyante dans les communautés johanniques : un exemple d'ethos proto-chrétien

