
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 152 (2020)

Heft: 4

Artikel: Le religieux comme cadre de référence dans la construction
psychologique de l'identité

Autor: Brandt, Pierre-Yves

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-913976

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-913976
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 152 (2020), P. 357-377

LE RELIGIEUX COMME CADRE DE RÉFÉRENCE
DANS LA CONSTRUCTION PSYCHOLOGIQUE

DE L'IDENTITÉ*

Pierre-Yves Brandt
Institut de sciences sociales des religions,

Faculté de théologie et de sciences des religions,
Université de Lausanne

Résumé

Après avoir écarté l'idée que des traits innés de personnalité prédisposeraient

à être religieux, une théorie de l'identité comme résultant d'un processus
de construction est esquissée à l'aide de trois approches: des travaux en

psychologie sociale et en sociologie, un modèle noyau-périphérie de l'identité
et le concept d'identité narrative. Le rôle que peut jouer le recours à des

références religieuses dans la construction identitaire est ensuite illustré par
des recherches empiriques dans trois domaines: la formation de l'identité
religieuse dans le passage à l'âge adulte, les ressources sur lesquelles prendre
appui lors de passages difficiles dans un parcours de vie, le rôle des récits dans

la construction de l'identité religieuse. L'exposé se conclut sur les responsabilités

sociales qui en découlent, montrant quel impact une gouvernance publique
dans ces domaines peut avoir sur le vécu psychologique.

La thématique de l'identité religieuse est volontiers abordée par les

psychologues sous l'angle des théories de la personnalité. On cherche à

tester l'hypothèse de prédispositions psychologiques à être religieux. Ce

faisant, on est à la recherche d'éléments constitutifs de la religiosité ; on
tente par exemple d'expliquer pourquoi certains seraient fanatiques. La
démarche n'est en somme pas très éloignée de tentatives plus anciennes ou
même récentes pour localiser une source psychologique de la religion soit
dans une croyance, soit dans un sentiment, soit dans une expérience1.

* Une première esquisse de ce texte avait été présentée lors du colloque
« Identités et religions : pour une meilleure gouvernance des défis sociaux » organisé

par l'Université catholique de Louvain à l'occasion de l'ouverture du Master
pluridisciplinaire en Sciences des religions, Louvain-la-Neuve, 18-20 avril 2007.

1

Cf. le débat entre Sigmund Freud et Romain Rolland, par exemple, à

propos de l'universalité d'un sentiment précoce que Romain Rolland postule
et qu'il qualifie d'« océanique ». Freud conteste l'universalité de ce sentiment

DOI: 10.47421/rthphl 52_4_357-377



358 PIERRE-YVES BRANDT

Après avoir brièvement rappelé comment la dimension religieuse peut
ainsi s'articuler avec une théorie de la personnalité, nous élargirons la

perspective en tirant parti de trois approches qui apportent, chacune à

leur manière, des matériaux pour construire une théorie de l'identité : tout
d'abord des travaux en psychologie sociale et en sociologie, ensuite un
modèle noyau-périphérie de l'identité pour penser les rapports entre identité
subjective (ce que je dis de moi) et identité objective (ce que les autres
disent de moi), enfin le concept d'identité narrative qui permet de saisir
l'articulation entre des matrices narratives fournies par les récits véhiculés
dans l'environnement culturel et le récit de soi qui les emprunte. Ces divers

apports nous amèneront à définir l'identité comme résultant d'un processus
de construction bien plus que comme un donné prêt-à-porter.

Nous illustrerons ensuite plus précisément trois aspects de cette construction

identitaire en à l'aide de recherches empiriques sur :

- la formation de l'identité religieuse dans le passage à l'âge adulte
(perspective développementale) ;

- les ressources sur lesquelles prendre appui lors de passages difficiles
dans un parcours de vie (théorie du coping religieux, plus particulièrement

dans le domaine de la santé mentale) ;

- le rôle de discours et récits dans la construction de l'identité religieuse
(processus d'identification).

Le choix de ces trois champs ne prétend pas à l'exhaustivité. Il est

uniquement au service de l'objectif principal visé par cet exposé : mettre
en évidence le rôle que peut jouer le recours à des références religieuses
dans la construction psychologique de l'identité. Cet objectif atteint, nous
conclurons sur les responsabilités sociales qui en découlent suivant que l'on
occulte ou que l'on aide à penser le rôle du religieux dans la construction
identitaire. Il s'agira de montrer quel impact une gouvernance publique
dans ces domaines peut avoir sur le vécu psychologique.

1. Travaux sur la personnalité : personnalité et identité religieuse

Commençons donc par essayer de circonscrire ce que le terme « identité
religieuse » peut recouvrir pour un psychologue et partons d'une question
simple : peut-on définir l'identité religieuse comme une facette de la personnalité?

mais situe, en revanche, l'origine de la religion dans les sentiments de haine
à l'égard du père castrateur et dans la culpabilité liée au refoulement de ces

sentiments. Pour une discussion de cette controverse, voir p. ex. Michel Hulin,
La mystique sauvage, Paris, PUF, 1993. Plus récemment, des théories produites
par des spécialistes des neurosciences font l'hypothèse d'une expérience neuronale
éprouvée comme religieuse. Voir à ce propos Pierre-Yves Brandt, Clément Fabrice,
Russell Re Manning, «Neurotheology: Challenges and Opportunities», Schweizer
Archiv für Neurologie und Psychiatrie 161 (2010), p. 305-309.



LE RELIGIEUX COMME CADRE DE RÉFÉRENCE 359

La réponse dépend de la manière dont on caractérise la personnalité.
Selon Raymond Paloutzian, James Richardson et Lewis Rambo, la carac-
térisation de la personnalité peut se situer à trois niveaux2. Au niveau le

plus élémentaire, la personnalité est décomposée en traits. L'étude de la

personnalité à ce niveau 1 adopte une perspective différentielle et cherche à

distinguer des types de personnalités. Au niveau 2, dit intermédiaire {mid-
level), la personnalité est appréhendée au travers de l'étude des conduites,
attitudes et objectifs. C'est seulement au niveau 3, dit global {global level),

que la personnalité est caractérisée en termes d'identité, notamment par le

moyen du récit de vie et de la définition de soi (par exemple «j'étais chrétien,
maintenant je suis juif»).

Notons pour commencer que la dimension religieuse s'exprime diffé-
rentiellement déjà au niveau 1 des types de personnalités construits sur la
base des traits de personnalité. C'est ce qu'ont montré des travaux qui ont
opérationnalisé la question de l'identité religieuse en la situant au niveau
de traits de personnalité et en formulant la question ainsi : y aurait-il des

personnalités plus religieuses que d'autres?
L'instrument devenu classique pour appréhender la personnalité à ce

niveau est le test appelé Big Five3. Vassiiis Saroglou, sur la base d'une
méta-analyse de 71 études menées en Amérique du Nord et Europe, offre
un très bon aperçu des résultats de ces travaux4. Il y a une prédominance de

l'amabilité (croyants : 60 %, non-croyants : 40 %) et de l'esprit consciencieux
chez les gens qui se disent religieux. Parmi ces personnes religieuses, on

peut distinguer trois types de personnalités: la personnalité religieuse
fondamentaliste qui a en plus un faible score pour l'ouverture à l'expérience,
la personnalité avec un attrait pour la spiritualité qui a en plus des hauts
scores pour l'extraversion et l'ouverture à l'expérience, et la personnalité
marquée par le culpabilisme religieux qui a en plus un haut score pour

2 Raymond F. Paloutzian, James Richardson, Lewis R. Rambo, «Religious
Conversion and Personality Change», Journal of Personality 67 (1999),

p. 1047-1079.
3 Bart Duriez et Bart Soenens donnent une brève présentation de la manière

dont le test de personnalité Big Five {Extraversion, Agreeableness, Conscientiousness,
Neuroticism, Openness to Experience) a été construit sur la base du modèle de

personnalité de Eysenck («psychoticism, extraversion, neuroticism »). On a dédoublé
le «low Psychoticism» en «Agreeableness et Conscientiousness» et on a ajouté
« Openness to Experience ». Cf. Bart Duriez et Bart Soenens, « Personality, Identity
Styles and Religiosity. An Integrative Study Among Late and Middle Adolescents »,
Journal ofAdolescence 29 (2006), p. 119-135.

4 Vassilis Saroglou, «Religiousness as a Cultural Adaptation of Basic
Traits. A Five-Factor Model Perspective», Personality and Social Psychology
Review 14 (2010), p. 108-125; Dans l'article de Vassilis Saroglou, «La religion
est-elle innée?» Cerveau & Psycho 40 (juillet-août 2010), p. 26-32, les traits sont
traduits ainsi : extraversion, amabilité, esprit consciencieux, névrosisme, ouverture
à l'expérience.



360 PIERRE-YVES BRANDT

le névrosisme. En revanche, les personnalités ayant un attrait pour le

paranormal (par exemple télépathie, divination) sont caractérisées par de

hauts scores pour l'extraversion et l'ouverture à l'expérience, mais sans que
cela soit forcément associé à de hauts scores pour l'amabilité et l'esprit
consciencieux.

Au final, l'étude des traits de personnalité ne permet pas de prédire
qu'une personne sera religieuse ou non, mais seulement, au cas où elle serait
religieuse, le type de religiosité qu'elle aura tendance à adopter; en fonction
du type de personnalité, il y aura plus de chance par exemple qu'un individu
soit plutôt fondamentaliste ou plutôt ouvert à l'inconnu5. Ce constat est
corroboré par des travaux consacrés aux liens entre personnalité mesurée
à l'aide du Big Five et conversion religieuse dont font état R. Paloutzian,
J. Richardson et L. Rambo6. Ces travaux constatent que les traits de

personnalité (introversion ou extraversion, ouverture ou fermeture à des

expériences nouvelles, etc.) restent plutôt stables. Cette stabilité, d'ailleurs,
est plus marquée encore au-delà de l'âge de 30 ans. Autrement dit, la
personnalité ne subit pas de modifications fondamentales au niveau 1 suite
à une conversion : « En particulier, il y a peu de raisons de penser que les

traits du noyau de personnalité tels ceux pris en compte par le Big Five [...]
soient différents parce qu'une personne passerait d'une religion à une autre
ou d'une absence de religion à une religion »7.

Les aspects de la personnalité qui sont affectés par la conversion
religieuse ne se situent donc pas au niveau 1 des traits de base, mais au
niveau 2 (midlevel) des conduites, attitudes, objectifs, et au niveau 3 (global
level) de l'identité, du récit de vie et de la définition de soi. Ce qui change,
lors d'une conversion religieuse, ce ne sont pas les traits de personnalité,
mais comment ils vont s'exprimer dans la nouvelle religion.

Un changement d'identité religieuse ne modifie donc pas le noyau de

personnalité, mais consiste à orienter l'expression de ce noyau, qui reste
stable, en fonction de nouvelles convictions religieuses : l'individu monnaye
l'expression de sa personnalité en fonction de ses convictions religieuses.
Un bon exemple est celui de l'apôtre Paul, qui se décrit lui-même comme
très zélé pour les traditions de ses pères et pour persécuter les chrétiens
et qui devient un missionnaire infatigable au service de la prédication
chrétienne après sa rencontre avec le Ressuscité sur le chemin de Damas8.

5 Ibid.
6 B. Duriez, B. Soenens, «Personality, Identity Styles and Religiosity»,

art. cit. ; V. Saroglou, «Religiousness as a Cultural Adaptation of Basic Traits»,
art. cit. ; V. Saroglou, « La religion est-elle innée?», art. cit.

7 Raymond F. Paloutzian, « Religious conversion and spiritual transformation

: a meaning-system analysis», in: R. F. Paloutzian et C. L. Park (éds),
Handbook of the Psychology ofReligion and Spirituality, New York, Guilford, 2005,

p. 331-347, extrait de la p. 332 (je traduis).
8 Pierre-Yves Brandt, «Quand l'inspiration divine occulte la créativité

humaine: Éclairages antiques et modernes sur la conversion de Paul», Études de
Lettres 1-2 (n°285) (2010), p. 81-98.



LE RELIGIEUX COMME CADRE DE RÉFÉRENCE 361

Ainsi, tous les types de personnalités peuvent être religieux, y compris des

personnalités très affectées par des troubles psychiques. C'est pourquoi la
suite de notre exposé sur l'identité religieuse se concentrera principalement
sur les niveaux 2 (conduites, attitudes, objectifs) et 3 (identité, récit de vie,
définition de soi) de la personnalité.

Pour construire une théorie de l'identité, nous tirerons parti de trois
approches qui, chacune à sa manière, apportent des matériaux : l'apport des

travaux en psychologie sociale et en sociologie, un modèle noyau-périphérie
de l'identité et le concept d'identité narrative.

2. Travaux en psychologie sociale et en sociologie

L'identité, et l'identité religieuse en particulier, est une thématique plus
travaillée par les sociologues que par les psychologues. Dans L'invention
de soi: une théorie de l'identité, Jean-Claude Kaufmann invoque deux
clarifications nécessaires lorsque l'on s'intéresse à l'identité :

- séparer l'individu de l'identité ;

- inscrire le phénomène identitaire dans l'histoire9.
Il montre, non sans raisons, que notre époque est habitée par la croyance

d'un fondement substantiel de l'identité. À la recherche d'un ancrage
biologique de l'identité, la modernité a développé l'idéologie de l'individu
comme entité stable, autonome et unifiée. Ce faisant, on a confondu identité
et individu.

Kaufmann rappelle que le phénomène identitaire émerge avec les

sociétés démocratiques, lorsque se manifeste l'incertitude radicale sur la
continuité et la consistance de soi. Cette incertitude résulte de l'abandon
de l'idée d'un mythe fondateur attribuant à chacun sa place dans un
grand Tout. Dès ce moment, l'État se trouve dans l'obligation de contrôler
le lien social. On institue des papiers d'identité, l'individu est sommé
de se constituer en sujet et contraint de s'auto-définir. Pour répondre
à cette obligation, l'individu va procéder en intériorisant des rôles. Ce

faisant, son individualité résulte non pas tant d'une identité dont il
serait détenteur a priori que d'une conjonction d'identités collectives

correspondant à diverses interactions sociales dans lesquelles il est engagé.
Ces identités collectives qui lui sont proposées sont celles des divers

groupes d'appartenances auxquels il trouve à s'identifier. Résultat : rien

ne garantit que l'identité individuelle soit unifiée. Elle est au contraire
le lieu de tensions entre des identifications plus ou moins difficiles à

conjuguer, conséquence de la fragmentation des appartenances: milieu
familial d'origine, activité professionnelle, affiliation religieuse, orientation

9 Jean-Claude Kaufmann, L'invention de soi. Une théorie de l'identité, Paris,
Hachette Littératures, 2007 (20041).



362 PIERRE-YVES BRANDT

politique, etc. C'est pourquoi, justement, le concept principal n'est, en la

matière, pas tant celui d'identité que celui d'identification. De fait, l'identité
est changeante : comme produit des identifications, elle est toujours déjà
dépassée. L'identité est un processus : « La révolution identitaire est celle
de la subjectivité à l'œuvre dans la fabrication personnelle du sens de la
vie»10. Cette fabrication suscite une inventivité qui, à chaque instant, doit
retisser des liens entre des éléments épars. Ce n'est pas un hasard si Danièle
Hervieu-Léger tente de cristalliser la religiosité qui en découle dans la figure
typique du pèlerin11.

Kaufmann situe l'individu à l'articulation de deux processus :

- «Un stock de mémoire sociale mouvant et contradictoire qui est
individuellement incorporé » ;

- « un système de fermeture subjective conférant le sens tout en créant
l'illusion d'une totalité évidente»12.

Cette description appelle deux remarques.
Première remarque: «A l'articulation» voudrait dire que les deux

processus sont également importants. À lire Kaufmann, on sent bien

pourtant que le premier processus est à son avis plus important que le
second13. L'individu est fait de matière sociale, ne cesse-t-il de répéter. Il
n'est pas pure conscience, comme la psychologie, science du psychisme,
aurait tendance à le croire, pense-t-il. Et il s'en prend sans ménagement aux
psychologues qui traitent l'individu comme un atome et à la psychologie
sociale qui travaille en laboratoire et n'a de social que le nom. Soit Mais
si l'individu est fait de matière sociale, la construction identitaire n'est pas
qu'un amas de matière. Elle est le fruit d'une élaboration active par le sujet
qui organise cette matière.

Deuxième remarque : Entre les deux processus, il y a tension. La
multiplicité des identifications menace le sujet de fragmentation, d'éparpillement.
Ce processus doit donc être contrebalancé par une recherche d'unification.

3. Le modèle noyau-périphérie

Pour rendre compte de cette tension et de l'activité du sujet, nous avons
développé un modèle noyau-périphérie construit sur l'opposition entre
identité subjective et identité objective14. L'identité subjective correspond
à l'identité qu'un sujet ou un groupe humain s'attribue de son propre

10 J.-C. Kaufmann, L'invention de soi, op. cit., p. 82.
11 Danièle Hervieu-Léger, Le pèlerin et le converti. La religion en mouvement,

Paris, Flammarion, 1999, notamment les p. 98-99.
12 D. Hervieu-Léger, Le pèlerin et le converti, op. cit., p. 55.
13 D. Hervieu-Léger, Le pèlerin et le converti, op. cit., p. 49-50.
14 Pierre-Yves Brandt, « Identité subjective, identité objective. L'importance

du nom», Archives de psychologie 65 (1997), p. 187-209.



LE RELIGIEUX COMME CADRE DE RÉFÉRENCE 363

point de vue. L'identité objective correspond à l'identité que cet individu
ou ce groupe humain se voit attribuer par l'environnement dans lequel
il est plongé. L'identité individuelle se construit dans une recherche de

coïncidence entre identité prescrite, imposée de l'extérieur, et identité
choisie, émergeant de l'intérieur. À l'articulation de l'identité objective et de

l'identité subjective, j'avais situé, à l'époque, la place du nom. On m'appelle
(identité prescrite) avant que je ne m'appelle (identité adoptée). Mais le

nom propre dit mon identité sans rien en dire «en substance». Aucun
trait de personnalité commun à toutes les personnes qui se prénomment
«Jean», aucune conduite caractéristique des personnes qui s'appellent
«Jacqueline». Le nom propre désigne la propriété d'avoir une identité
individuelle, pas ce qui la constitue. C'est pourquoi je dirais aujourd'hui
que cette place du nom, à l'articulation de l'identité subjective et de l'identité
objective, est occupée également et complémentairement par le récit de soi.

4. L'identité narrative

Paul Ricœur a très bien montré qu'il y a deux manières de penser
l'identité : soit comme permanence dans le temps, ce qu'il appelle l'identité
idem, soit comme fidélité à soi-même, ce qu'il appelle l'identité ipse15.

L'identité idem est celle que capte le code ADN ou les empreintes digitales.
C'est l'identité que les psychologues de la personnalité traquent quand ils
identifient des traits de caractères. Cette manière de penser l'identité est

incapable de saisir l'entier de la vie d'un individu. Car l'identité personnelle
n'est pas statique. Le sujet est en changements perpétuels. À chaque
instant, son identité s'altère. Comment ne pas subir la modification de soi
Comment ne pas l'éprouver comme une aliénation sans fin La réponse de
Ricœur est simple : en construisant un rapport à soi qui conquiert à chaque
instant l'unité du parcours effectué. Il s'agit de ne pas se renier, de dépasser
les altérations qui adviennent au cours du temps par le moyen d'une saisie

globale a posteriori qui articule les moments successifs en un tout cohérent.
Cette saisie ne s'effectue pas en solitaire, mais dans un échange constant
avec l'environnement relationnel, social, culturel. Le mode privilégié pour
la réaliser est celui de la narration. Selon le philosophe Alasdair Maclntyre,
le fait que l'identité se construise au travers d'un récit n'est pas le fruit du
hasard16. Au contraire, la dimension narrative est, à son avis, constitutive
de l'identité personnelle. Il prend l'exemple de quelqu'un qui se plaint
que sa vie n'a pas de sens. Souvent, dit-il, cette plainte exprime le fait
que, pour cette personne, le récit de sa vie lui est devenu inintelligible. La

15 Paul Ricœur, Soi-même comme un autre, Paris, Seuil, 1990.
16 Alasdair MacIntyre, Après la vertu. Étude de théorie morale, Paris, PUF,

1997 (A fter Virtue. A Study in Moral Theory, 1981).



364 PIERRE-YVES BRANDT

préservation du sentiment d'auto-compréhension dépendra dès lors de la

capacité à élaborer, à nouveaux frais, un récit qui montre comment l'unité
de la personne est préservée au travers de discontinuités biographiques.
Paul Ricœur décrit le patient qui s'adresse au psychanalyste comme lui
apportant « des bribes d'histoires vécues, des rêves, des "scènes primitives",
des épisodes conflictuels », et il dit des séances d'analyse « qu'elles ont pour
but et pour effet que l'analysant tire de ces bribes d'histoire un récit qui
serait à la fois plus supportable et plus intelligible»17. L'unité narrative,
bien que constitutive de l'identité personnelle, n'est jamais un acquis. Elle
est toujours à reprendre: l'identité est toujours en construction, par le

moyen du récit de soi.

4.1. Elaborer les tensions et les ruptures de l'identité

Le récit de soi est une tentative pour rendre compte du plus intime en

composant avec les identités prescrites. S'il fallait une preuve que le récit de

soi ne compose pas qu'avec les identités prescrites mais tisse aussi un lien
avec la part intime du sujet, il suffirait de rappeler que personne ne peut
se prévaloir de la compétence de réaliser un tel récit à la place d'autrui,
sauf à prendre le risque de voir son récit disqualifié par le sujet dont parle
le récit qui, à tout moment, pourrait mettre en évidence des incohérences
irréfutables. La fonction d'unité comme fonction spécifique du religieux a

été postulée par Vassilis Saroglou18. Selon lui, le religieux pourrait donc
prétendre à contribuer de manière préférentielle au besoin de construire
l'unité identitaire. La tâche qui réalise l'unification de moments éclatés
d'une vie et des rôles disparates qui y ont été ou sont endossés est celle

du récit autobiographique. Nous sommes donc conduits, si nous voulons
parler d'identité religieuse, à parler d'identité narrative. Ce qui nous situe

au niveau global selon le modèle de Paloutzian.

4.2. Articuler les croyances avec les récits

La dimension narrative de la construction identitaire permet d'articuler
les niveaux 2 et 3 décrits par R. Paloutzian, J. Richardson et L. Rambo19

et de construire ainsi l'identité ipse au-delà de niveau 1 de l'identité idem.

Cette articulation est bien mise en évidence dans un essai de James Day
sur l'importance des récits («narratives», «storytelling», dit-il) pour la

17 Paul Ricœur, Temps et récit : Tome /, Paris, Seuil, 1983, p. 114.
18 Vassilis Saroglou, «Quête d'unité : spécificité religieuse d'une fonction non

nécessairement religieuse», in: P.-Y. Brandt, C.-A. Fournier (éds), Fonctions
psychologiques du religieux. Cent ans après Varieties de William James, Genève,
Labor et Fides, 2007, p. 169-193.

19 R. F. Paloutzian, J. Richardson, L. R. Rambo, « Religious Conversion and

Personality Change », art. cit.



LE RELIGIEUX COMME CADRE DE RÉFÉRENCE 365

construction de croyances personnelles20. Les croyances (de niveau 2)
deviennent personnelles par le moyen de récits (de niveau 3). Partant des

travaux sur la fonction performative des actes de langage, il analyse deux
extraits d'entretiens pour montrer comment les croyances se construisent
et se modifient dans le processus d'interlocution. « Finalement, dit-il, le

contenu de croyance est décrit en termes narratifs. [...] Les croyances
dépendent du public par lequel le croyant peut être compris»21. Quatre
fonctions du langage sont identifiées dans ce cas: imaginer, expliquer,
évaluer et accréditer (se rendre crédible aux yeux des autres). Day en
conclut qu'il est impossible d'être soi si ce n'est à partir des histoires, des

rôles et des mots que nous connaissons. Sebastian Murken lui répond22.

Il note que, pour Day, le concept-clef est celui de relation. Or, selon

Murken, si Day met bien en évidence l'aspect fonctionnel du langage, il
en néglige le sous-bassement émotionnel, expérientiel, cognitif. Soit Mais,

pour ce qui concerne spécifiquement notre objet d'étude, en l'occurrence
la question de l'identité religieuse, peu importe. Car l'identité religieuse
est bien, avant tout, le résultat d'une construction par le langage. Elle est

fondamentalement le résultat d'un processus narratif. De fait, l'identité
n'est pas pensable hors d'un rapport à soi. C'est ce que symbolise l'équation
logique x x. L'identité de « x » ne se formule pas seulement par « x », mais

par un rapport d'égalité entre « x » et « x ».

4.3. Critique de l'identité narrative

Une critique de fonds a été adressée à cette conception de l'identité,
au nom des acquis de la psychanalyse, par Muriel Gilbert : elle met en
question la possibilité d'un rassemblement unitaire de la vie sous la forme
d'un récit23. Le conscient n'a qu'un accès lacunaire à ce qui constitue
la vie intrapsychique. D'une part, parce que, selon le modèle freudien,
le processus de refoulement ne permet qu'un accès partiel et partial
aux contenus déposés dans l'inconscient. D'autre part, parce que, selon

Jacques Lacan, l'inconscient, structuré par un langage qui lui est propre,
est caractérisé par la discontinuité. Sur ce soubassement, le récit de soi

apparaît comme une réaction défensive. Dès lors, parler d'identité narrative
encouragerait la réification, la substantialisation de l'identité. De manière

convergente, Jean-Claude Kaufmann dénonce le caractère trop lisse des

20 James Day, «Speaking of Belief. Language, Performance, and Narrative
in the Psychology of Religion», International Journal for the Psychology of Religion

3 (1993), p. 213-229.
21 Ibid., p. 225.
22 Sebastian Murken, «Believing in Speech. A Response to James Day's

Application of Narrative to the Psychology of Religion », International Journalfor
the Psychology of Religion 3 (1993), p. 237-240.

23 Muriel Gilbert, L'identité narrative. Une reprise à partir de Freudde la pensée
de Paul Ricœur, Genève, Labor et Fides, 2001.



366 PIERRE-YVES BRANDT

belles histoires de vie. En fait, nous ne cessons de passer d'un rôle à un
autre, d'un micro-scénario à un autre, à la recherche d'un fil rouge qui
risque toujours de nous échapper. A ces critiques, nous répondrons que les

micro-récits sont encore des récits. Dans le rapport à soi, ils travaillent sur
le mode de la narrativité. Parler d'identité narrative ne doit pas être entendu

comme le parachèvement d'un grand récit biographique, mais comme une

qualité de l'identité comme rapport à soi : le sujet n'a d'autre moyen pour
accéder à soi que d'établir sans cesse des liens entre les moments épars de

son existence.

5. L'attractivité du religieux pour la construction de l'identité

Dans l'Antiquité, les identités étaient fortement associées à des groupes
sociaux bien identifiables. Les changements identitaires s'opéraient en

grande partie par des changements d'appartenance. Devenir membre
d'un groupe permettait de jouir des bénéfices psychologiques associés
à l'appartenance au groupe: identité clairement définie, estime de soi.

La construction du rapport à soi et aux autres était la résultante de

cette appartenance. Aujourd'hui, cette construction relève bien plus de la

responsabilité individuelle. Cette responsabilité est anxiogène, raison pour
laquelle l'individu est à la recherche de systèmes de références lui offrant
un cadre sécurisant. Les religions, du fait de leur prétention à offrir un
cadre d'interprétation global de l'existence humaine, sont toutes désignées

pour remplir cette tâche. Dans les périodes où les identités religieuses
étaient clairement définies (définitions consensuelles, partagées), l'essentiel
se jouait dans la transmission. Il s'agissait de développer des pédagogies
d'appropriation, des catéchismes. L'environnement social (la société dans

ses institutions) collaborait, soutenait ces initiatives. Aujourd'hui, nous
l'avons dit, la responsabilité est bien plus laissée à l'individu de construire
son système de références. Danièle Hervieu-Léger parle à ce propos du
«droit au bricolage» revendiqué par nos contemporains24. L'identité se

construit par référence à des modèles clairs25. Ces modèles remplissent
plusieurs fonctions. Tout d'abord, une fonction intrapsychique qui est de

garantir la cohésion interne de l'individu (sentiment d'identité), ensuite

une fonction interindividuelle, qui est de garantir des rôles distincts,
enfin une fonction intergroupe, qui est de garantir une appartenance
légitime. Les fonctions interindividuelle et intergroupe offrent une identité
reconnaissable et reconnue par les autres et par la société.

24 D. Hervieu-Léger, Le pèlerin et le converti, op. cit., p. 69.
25 Elisabeth W. Ozorak, «Cognitive Approaches to Religion», in:

R. F. Paloutzian, C. L. Park (éds), Handbook of the Psychology of Religion
and Spirituality, New York, Guilford, 2005, p. 216-234, ici p. 225.



LE RELIGIEUX COMME CADRE DE RÉFÉRENCE 367

Pour ce qui concerne la fonction intrapsychique, Jean-Claude Kaufmann
souligne la fonction thérapeutique de la religion : assurer un équilibre
psychologique26. Dans une société multiculturelle, plurielle dans ses modèles

religieux, ces modèles sont en concurrence. Dans nos sociétés occidentales
modernes, les courants religieux les plus attractifs ont bien des chances
d'être ceux qui offrent à l'individu les meilleures garanties d'accéder à une
intégrité psychique stable et préservée27.

Ayant cerné ce que nous entendons par identité religieuse, nous allons
maintenant présenter des travaux qui mettent en évidence cette thématique
dans trois secteurs : l'adolescence, le coping religieux de personnes souffrant
psychiquement et la construction narrative de l'identité religieuse.

6. L'identité religieuse à l'adolescence

L'adolescence constitue une période importante de la vie pour la
formation des attitudes ou leur transformation. Elle correspond à la
traversée d'une période où l'identité est plus floue. L'étude de cette
période de la vie permet de mieux comprendre les processus d'identification
et comment se construit l'identité religieuse. Pour faire apparaître les

changements sociaux qui se sont produits au cours du siècle dernier sur ce

point, je vais brièvement comparer deux études portant sur la conversion
religieuse à un siècle d'intervalle, celle menée par Edwin Starbuck et celle
menée par Ali Köse.

6.1. L'étude d'Edwin Starbuck sur la conversion religieuse

Lorsqu'Edwin Starbuck s'intéresse à la conversion religieuse, il conduit
une vaste enquête auprès des membres d'Églises protestantes (principalement

des méthodistes, baptistes, presbytériens, quakers) affirmant avoir
vécu une conversion religieuse. Les résultats qu'ils publie en 1899 situent la
conversion vers l'âge de 16 ans28. Ce qu'il faut entendre ici par conversion
est une expérience vécue par un adolescent au sein d'une Église dans

laquelle il a été éduqué religieusement. L'expérience de conversion marque
le moment d'un engagement personnel dans cette Église, d'une adhésion
pleine et entière à ses énoncés et pratiques. On se situe là dans un univers
social où la transmission s'opère sans rupture.

26 J.-C. Kaufmann, L'invention de soi, op. cit., p. 133.
27 Pierre-Yves Brandt, « Integration or individuation : Are the salvation goods

promised by First-Century Christian preaching still attractive », in: J. Stolz (éd.),
Salvation Goods and Religious Markets. Theory and Applications, Berne [etc], Peter
Lang, 2008, p. 101-125.

28 Edwin D. Starbuck, The psychology of religion. An empirical study of the

growth of religious consciousness, Londres, Walter Scott, 1899.



368 PIERRE-YVES BRANDT

6.2. Conversion à l'islam chez des natifs britanniques

À l'inverse, quand Ali Köse publie en 1996 son étude sur des natifs
britanniques qui ont adhéré à l'islam, il rend compte d'un environnement
marqué par ce que Danièle Hervieu-Léger appelle « La fin des identités
religieuses héritées»29. Il constate dans ce cas un engagement plus tardif,
aux alentours de l'âge de 30 ans. Surtout, et c'est ce nous intéresse ici, il
observe un grand décalage entre le moment où, vers 16 ans, ces adolescents

ne se sentent plus adhérer (ou même: plus appartenir) à la tradition
religieuse dans laquelle ils sont nés30. Ils mettent vraiment en œuvre un
prolongement de l'adolescence qui, selon la description qu'en a donnée
Erik Erikson, peut être décrit «comme un moratoire psychosocial au cours
duquel le jeune adulte, grâce à une libre expérimentation de rôles peut
trouver où se caser dans un certain secteur de sa société, case nettement
définie et qui pourtant ne semble faite que pour lui »31.

Autrement dit, les séparations d'avec le milieu familial, qui s'annoncent
à l'adolescence, supposent l'appropriation, par l'adolescent, de son propre
système de référence. Suivant l'environnement social dans lequel le jeune
adulte va se trouver, cette appropriation prendra la forme d'une transmission

quasi sans rupture ou, au contraire, la forme d'un passage par une
longue période de transition.

7. Identité religieuse et souffrance psychique

L'importance des ressources religieuses ou spirituelles pour faire face
à des épreuves est aujourd'hui largement reconnue. Dans le domaine
de la souffrance psychique, il ne s'agit pas tant d'identité religieuse
comprise sociologiquement au sens d'affiliation. La question de l'identité
religieuse ne s'opérationnalise pas d'abord sous la forme de l'appartenance
religieuse («quelle est votre religion?»), mais par la manière dont des

ressources religieuses, l'appartenance n'en constituant alors qu'une facette

possible, peuvent aider une personne à traverser des ruptures biographiques
menaçant la continuité identitaire ou des troubles psychopathologiques
menaçant la cohésion du moi. Les ruptures biographiques menacent la

29 Ali Köse, «Religious Conversion. Is it an Adolescent Phenomenon? The
Case of Native British Converts to Islam », International Journalfor the Psychology

ofReligion 6(1996), p. 253-262; D. Hervieu-Léger, Le pèlerin et le converti, op. cit.,
p. 61.

30 A. Köse. « Religious Conversion », art. cit. ; Ali Köse, Kate M. Loewenthal,
« Conversion Motifs Among British Converts to Islam », International Journal for
the Psychology ofReligion 10 (2000), p. 101-110.

31 A. Köse, «Religious Conversion», art. cit., p. 163, renvoyant à Erik
H. Erikson, Adolescence et crise. La quête d'identité, Paris, Flammarion, 1996

(Identity. Youth and Crisis, 1968).



LE RELIGIEUX COMME CADRE DE RÉFÉRENCE 369

continuité identitaire en ce qu'elles confrontent à la perte: «je ne me
reconnais plus », « ce n'est plus moi », dit le sujet qui s'entend dire en retour :

«ce n'est plus toi». Ces déclarations entament l'estime de soi sur le mode
catastrophique de l'effondrement. La traversée d'une telle rupture engage
dans un travail de deuil qui, comme Freud l'a bien montré32, suppose une
réorganisation des identifications : qu'est-ce que le moi va s'incorporer et

que va-t-il laisser
La fragilisation du moi, quant à elle, menace également l'équilibre

psychique. Lorsqu'elle prend une dimension psychopathologique, elle peut
mener à des troubles de l'identité.

Les stratégies mises en œuvre par le sujet pour faire face à une souffrance
psychique peuvent avoir recours au religieux sur deux modes. Sur le versant
communautaire, la fréquentation d'un groupe religieux permet de favoriser
la construction de l'identité personnelle par l'appropriation de l'identité
collective. Sur le versant individuel, l'estime de soi peut être soutenue par le

lien objectai trouvé dans la prière ; la construction identitaire peut aussi

prendre appui sur un processus d'identification à un modèle religieux.
Lorsque le religieux est ainsi mobilisé dans le coping, il peut devenir le noyau
autour duquel s'opère la réorganisation identitaire. C'est en ce sens que
nous parlerons ici d'identité religieuse. Cette expression correspond alors, à

proprement parler, au processus de construction psychologique de l'identité
à l'aide du religieux.

Deux exemples, tirés d'une recherche menée dans le cadre d'un groupe
pluridisciplinaire étudiant le rôle de la religiosité et de la spiritualité chez
des personnes souffrant de schizophrénie, l'illustreront33. Tout d'abord,
un patient (sujet 43) qui, pour faire face au mal-être consécutif au
désœuvrement et à la perte d'estime de soi, adhère à la voie bouddhiste
Soko Gakaï. Sa façon d'intégrer l'enseignement et la pratique s'opère sur
le mode d'un renforcement narcissique du moi : il veut devenir comme
Bouddha, être au-dessus des autres. Il développe un soi grandiose. Des
symptômes psychotiques à caractère paranoïaque apparaissent après qu'il
se soit expatrié. Il devient très violent et doit être hospitalisé. Après quoi, il
adhère à une communauté évangélique. Suite à des dissensions dans cette
communauté, il suit un couple qui s'en va et constitue avec eux, sous la
direction du mari de ce couple qui se dit «pasteur», une petite «église de
maison ». Actuellement, ce groupuscule est formé de cinq personnes : le

couple qui est sorti de la communauté évangélique, le patient et sa femme,
et encore une femme. Le personnel soignant qui suit le patient s'inquiète,
estimant qu'il est victime d'une secte et donc en danger. En fait, une analyse
de la stratégie de coping de ce patient met en évidence un coping positif : le

32 Voir à ce propos ce qu'écrit Sigmund Freud dans Deuil et mélancolie (1915).
33 Philippe Huguelet, Sylvia Mohr, Laurence Borras, Christiane Gilliéron et

Pierre-Yves Brandt, « Spirituality and Religious Practices Among Outpatients with
Schizophrenia and their Clinicians», Psychiatric Services 57 (2006), p. 366-372.



370 PIERRE-YVES BRANDT

patient prend pour modèle François d'Assise et Charles de Foucault. Il veut
être comme Jésus, c'est-à-dire qu'il veut, selon ses propres déclarations,
servir les autres. Si l'on compare la période où il fréquente la Soko Gakaï
et la période où il va à 1'«église de maison», on constate qu'il met en

œuvre, dans les deux cas, le même processus de coping : l'identification à un
maître spirituel. Il s'agit à chaque fois d'un renforcement narcissique. Mais,
alors qu'il comprenait l'identification à Bouddha comme renforçant un soi

grandiose, ce qui l'amenait à se couper des autres et à se sentir menacé par
eux, il comprend l'identification à Jésus comme l'invitant à servir les autres,
ce qui l'aide à faire face à ses symptômes paranoïaques.

Un autre exemple est celui d'une femme brésilienne (sujet 32), de père
suisse et de mère brésilienne, qui a passé son enfance au Brésil. Durant cette
période, son père est hospitalisé en Suisse pour troubles bipolaires. Sa mère

pratique le spiritisme, dans le cadre de la ferme familiale au Brésil, avec son
oncle et les frères et sœurs. À l'adolescence, la patiente présente des troubles
schizo-affectifs. Elle vient avec la mère en Suisse où elle est hospitalisée.
Peu après, le père décède. Aujourd'hui, la patiente est une jeune adulte.
Elle a mis en place deux formes de coping. D'une part, elle prend part
avec la mère à des pratiques spirites sur un mode très fusionnel. D'autre
part, elle pratique une technique de méditation. Elle dit que cela l'aide à

être en contact avec son corps, à ne pas «voler, flotter», à lutter contre
des symptômes de déréalisation. Trois ans plus tard, on peut constater une
évolution : le coping individuel de type méditation a pris plus d'importance
que le coping collectif avec la mère.

Ces deux exemples montrent comment des personnes confrontées à des

souffrances psychiques ont trouvé dans le domaine religieux ou spirituel des

moyens pour construire leur identité et tenter de faire face à leurs difficultés.

8. La construction narrative de l'identité religieuse sur un campus

L'étude que nous présentons maintenant met en évidence le rôle des

récits dans la construction identitaire d'étudiants34. Par la même occasion,
elle vient compléter ce que nous avons déjà dit de l'identité religieuse à

l'adolescence. Cette étude, menée sur un campus universitaire des États-

Unis, illustre bien le rôle que peuvent jouer les repères identificatoires
que des adolescents trouveront au moment de quitter la maison familiale.
Cette étude porte sur l'aumônerie des étudiants de la United Church

34 Eric S. Mankowski et Julian Rappaport, « Narrative Concepts and Analysis
in Spiritually-Based Community», Journal of Community Psychology 28 (2000),
p. 479-493. Eric S. Mankowski et Elizabeth Thomas, «The Relationship Between
Personal and Collective Identity. A Narrative Analysis of a Campus Ministry
Community», Journal of Community Psychology 28 (2000), p. 517-528.



LE RELIGIEUX COMME CADRE DE RÉFÉRENCE 371

of Christ (UCC), sur le campus de l'Université de l'Illinois à Urbana-
Champaign. Les chercheurs ont récolté deux types de données. D'une part,
ils ont recueilli des récits sur l'UCC et son aumônerie sur le campus:
documents présentant l'aumônerie, compte-rendu de groupes de discussion
où 3-4 étudiants parlaient pendant une demi-heure environ des moments
importants de l'histoire de l'UCC, interview de l'aumônier qui a fondé
l'aumônerie sur ce campus. D'autre part, les chercheurs ont recueilli
des récits produits par 18 étudiants fréquentant cette aumônerie. Ces

récits portaient sur l'histoire personnelle de ces étudiants, avec un accent

particulier sur la façon dont ils se sont mis à prendre part aux activités de

l'aumônerie. L'analyse de l'ensemble des récits fait ressortir quatre thèmes

centraux : la valeur accordée au fait d'accepter les autres comme différents,
la valeur accordée au fait de créer des lieux où les gens puissent se sentir
« à la maison », l'importance accordée à la croissance personnelle résultant
de la possibilité de se poser honnêtement des questions et de chercher à

y répondre, l'importance accordée à la guérison de blessures du passé.

Le résultat le plus frappant de cette étude est la coïncidence entre les

récits individuels et les récits présentant l'histoire de cette communauté
chrétienne. Par exemple, l'UCC résulte de l'union de deux dénominations
chrétiennes et les récits qui présentent l'UCC valorisent l'accueil des

différences et les présentent comme l'expression de la diversité. Or, les récits
des étudiants vont motiver le fait qu'ils se sont intégrés sur ce campus
dans cette communauté chrétienne plutôt qu'une autre justement parce
qu'elle valorise le fait d'accepter les autres comme différents. Les chercheurs

qui ont mené cette étude en déduisent que les récits construisant l'identité
communautaire constituent une ressource psychologique exploitée par les

membres de la communauté religieuse pour développer et affermir leur
identité personnelle. Cette étude met fortement en évidence le rôle de la

narrativité dans la construction identitaire à l'adolescence et la façon dont
elle permet de passer de l'identité collective à l'identité individuelle.

9. Contribuer à une meilleure gouvernance des défis sociaux

Ayant mis en évidence le rôle que peut jouer le recours à des

références religieuses dans la construction psychologique de l'identité,
montrons maintenant quel impact une gouvernance publique dans ces domaines

peut avoir sur le vécu psychologique. Nous avons présenté trois domaines
concernés par la thématique de l'identité religieuse. Dans ces trois
domaines, les travaux en psychologie de la religion apportent des éclairages
susceptibles d'en améliorer la connaissance.

9.1. Le rôle du religieux dans la construction identitaire à l'adolescence

Le premier domaine auquel nous nous sommes intéressés est celui
du passage de l'enfance à l'âge adulte. À ce moment du parcours de



372 PIERRE-YVES BRANDT

vie, dans une perspective développementale, l'enjeu principal est celui de

l'intériorisation Le processus d'adolescence consiste à intégrer des valeurs,
des références, qui vont permettre à l'individu de contenir et d'organiser
de manière cohérente ses affects, attitudes, pensées. Or, l'une des tâches du
religieux est justement de fournir un système de valeurs et d'attitudes, un
ethos, accompagné par une représentation du monde et de soi qui coïncide
avec cet ethos. Dans nos sociétés modernes où l'identité, notamment
religieuse, n'est plus simplement héritée, où l'individu est donc sommé
de déterminer sa propre posture (religieuse), la formation de l'identité
religieuse dépendra de la plus ou moins grande facilité avec laquelle le sujet
se trouvera en adéquation avec une lignée croyante.

« Il y a formation d'une identité religieuse lorsque la construction
biographique subjective rencontre l'objectivité d'une lignée croyante incarnée

par une communauté dans laquelle l'individu se reconnaît », écrit Danièle
Hervieu-Léger35.

Lorsque cette rencontre paraît si évidente qu'elle ne laisse planer aucun
doute sur son issue, la formation de l'identité religieuse peut s'opérer
«à la Starbuck», c'est-à-dire comme accès à l'identité adulte par simple
intériorisation consciente des valeurs de l'environnement (de la lignée
croyante dans laquelle l'adolescent a passé son enfance). Le moment de la

prise de conscience de cette adhésion est simultané à l'endossement actif de

cette adhésion. Ce moment est appelé conversion (horn again) par les sujets
qui ont rempli le questionnaire de Starbuck. On en trouvera encore des

exemples aujourd'hui dans des groupes religieux qui valorisent fortement
la transmission d'un héritage immuable.

Mais la rencontre entre la construction biographique subjective et

l'objectivité d'une lignée croyante s'opère de moins en moins selon ce
modèle. Ces dernières décennies, les enquêtes sociologiques constatent une
augmentation de la mobilité, de l'association temporaire, de la fluidité des

parcours individuels. La religiosité devient de plus en plus «pèlerine».
Ainsi, lorsque l'enfant est entré dans l'adolescence et peine à se reconnaître
dans une communauté religieuse incarnant une lignée croyante, l'obligation
qui lui est adressée de former rapidement son identité religieuse, plutôt
que de l'aider à s'approprier l'identité adulte, est perçue comme une
tâche encombrante. Conséquence : une proportion importante de jeunes
préfère adopter un moratoire, selon la terminologie introduite par Erik
Erikson et reprise par Ali Köse. Le moment où se constitue une identité
religieuse propre est décalée jusqu'au-delà de 25 ans, parfois jusque
dans la trentaine. Mais ce n'est pas seulement ce déplacement temporel
qu'il importe de souligner ici. S'il ne s'agissait que d'attester un tel

déplacement, les sociologues seraient assurément mieux placés pour s'en

occuper. L'adoption d'un moratoire comporte un aspect psychologique

35 D. Hervieu-Léger, Le pèlerin et le converti, op. cit., p. 99.



LE RELIGIEUX COMME CADRE DE RÉFÉRENCE 373

qu'il vaut la peine de mettre en évidence: le décalage entre le moment
où le jeune se désengage de la religiosité de son milieu d'origine (de la

lignée croyante héritée) et le moment où, éventuellement, il se reconnaîtra
dans une lignée croyante. En ce sens, la conversion religieuse est bien
moins souvent une histoire en deux temps (l'est-elle même d'ailleurs
jamais?) qu'un processus en trois temps. Le passage direct d'une forme de

croyance, de ritualité, d'appartenance, à une nouvelle forme de croyance,
de ritualité, d'appartenance, prend bien plus souvent l'allure d'un passage
indirect entre deux formes de religiosités séparées par une sorte de retrait
où l'engagement est suspendu. Ainsi, quitter la religiosité du milieu de

la première socialisation s'effectue souvent sur le mode de l'abandon
insensible d'un héritage jamais véritablement endossé. Quitter est séparé

temporellement, plus ou moins longuement, de l'entrée dans un mode de

croyance, pratique, appartenance, consciemment choisi. Il faut insister sur
cet entre-deux qui sépare quitter et entrer. Quitter mobilise les processus
psychologiques qui accompagnent la perte. Ces processus comportent des

aspects d'un travail de deuil qui doit s'effectuer avant de pouvoir s'orienter
vers une organisation nouvelle du paysage intérieur et des références
identitaires. D'ailleurs, le processus d'adolescence lui-même prend en

charge un travail de deuil. Il n'y a rien de spécifiquement religieux en
cela. Sauf que, là où la transition de l'enfance à l'âge adulte était codifiée
et accompagnée collectivement, elle était indissociable de ce que nous
appelons le religieux. Des rites d'initiation accompagnaient et interprétaient
le passage et les angoisses (d'abandon, de mort) que génère la perspective de

cette transition inéluctable. Le rite, dont van Gennep a justement montré
la structure tripartite36, était là pour cadrer cet entre-deux du « ni... ni... »,
du «plus pris en charge par les parents qui garantissaient jusque-là mon
identité » et du « pas encore en possession de ce qui me garantit un statut,
mon identité ». Cet entre-deux constitue une période marquée par une plus
grande vulnérabilité psychique, une période où l'individu commence par
être dépossédé de ses repères premiers avant de pouvoir s'approprier ceux
qui conviennent à l'adulte. Là où les rites d'initiation sont bien en place et

fonctionnent, cette période est accompagnée par les adultes et elle est limitée
dans le temps. Dans nos sociétés modernes, cet entre-deux identitaire,
un entre-deux qui ne se déploie pas seulement sur le plan religieux, a

tendance à s'allonger. Les scènes de la vie quotidienne sont le lieu où les

jeunes déploient sous nos yeux, hors d'une ritualité qui en propose une

structuration, le processus psychique de transformation identitaire propre
à l'adolescence. Face à des adultes qui s'en déresponsabilisent, les jeunes se

trouvent souvent comme mis en demeure d'être à la fois les initiés et ceux

36 Arnold van Gennep, Les rites de passage. Étude systématique des rites,
Paris, Picard, 2000 (réimpression de l'édition de 1909). Cette lecture peut être

complétée par Thierry Goguel d'Allondans, Rites de passage, rites d'initiation.
Lecture d'Arnold van Gennep, Québec, Presses de l'Université Laval, 2002.



374 PIERRE-YVES BRANDT

qui initient tout en étant démunis devant la tâche. Cette situation comporte
le risque d'un étalement épuisant et inquiétant de cette période de transition
avec pour effet de confronter l'adolescent à une fragilisation psychique
sans contenant pour la supporter. Telle est bien la question posée à nos
sociétés: jusqu'où sommes-nous capables de supporter cet «en suspens»
qui caractérise celui ou celle qui, une fois sorti(e) de l'enfance, cherche une

porte par laquelle entrer dans le monde des adultes
Nous ne pouvons pas simplement laisser croire que l'identité se construirait

tout seul. Comment prenons-nous nos responsabilités pour tenir compte
du fait qu'elle s'élabore dans un dialogue entre identité subjective en

construction et identité objective? Quel rôle le religieux peut-il jouer?
Quel rôle nos sociétés lui attribuent-ils Et si les institutions religieuses ne

participent plus à cette tâche, qui va jouer ce rôle

9.2. Le coping religieux chez des personnes souffrant de schizophrénie

Le deuxième domaine considéré est celui du coping religieux. Nous
l'avons traité en présentant les stratégies de coping de deux patients
souffrant de schizophrénie. Ces deux personnes, si l'on s'en tenait à l'affiliation
religieuse qu'elles déclarent, seraient catégorisées comme appartenant à des

courants (ou à des mouvements) sectaires: un groupuscule évangélique
fondamentaliste dans un cas, une dissidence spirite sous l'autorité de la mère
dans l'autre cas.

Les avis fournis par des organismes crédités d'une expertise pour décrire
les groupes religieux seraient inévitablement négatifs. Sur le seul critère
de l'affiliation religieuse, ils fourniraient sans nul doute une évaluation
négative au fait qu'un patient suivi en psychiatrie fréquente un tel groupe
et ils établiraient très probablement un pronostic négatif concernant un
coping religieux dans un tel cadre. Or, quand on se met à analyser
psychologiquement la stratégie de coping des patients concernés, on est

amené à renoncer à ce type de jugement a priori. Qualifier un coping
religieux de positif ou négatif ne peut pas être établi en se contentant
d'évaluer le caractère toxique (ou malsain) ou non du système de croyances
et de pratiques déclaré par le groupe religieux auquel le patient adhère. En
effet, un individu peut faire des usages multiples et variés des systèmes de

références sur lesquels il s'appuie.
Les décisions d'encourager ou de proscrire, pour des raisons thérapeutiques,

la participation à des groupes religieux ne devrait donc jamais se

fonder uniquement sur une évaluation sociale et politique d'un groupe et

sur l'évaluation critique de sa doctrine. Dans l'accompagnement thérapeutique,

le psychologue de la religion est là pour rappeler que chaque individu
met en œuvre des stratégies qui lui sont propres. Dans une perspective
clinique, il s'agit donc de donner la priorité au sens que le patient attribue
lui-même aux conduites qui sont les siennes. Il importe d'être en mesure
de documenter cet aspect avant de prendre des décisions qui touchent le



LE RELIGIEUX COMME CADRE DE RÉFÉRENCE 375

traitement (prescription médicale de ne plus fréquenter tel ou tel groupe,
par exemple).

9.3. Le rôle des récits

Le troisième domaine est celui du rôle des récits pour la formation de

l'identité. Il se trouve que les références religieuses sont tout spécialement
construites pour alimenter la narrativité, et cela de trois manières.
Premièrement, parce qu'un système de sens à caractère religieux est souvent
constitué, pour une part, par des récits fondateurs, des mythes ou des

légendes. Deuxièmement, parce que les référents religieux sont transmis en
partie par le moyen de récits exemplaires, vies de saints ou récits d'épisodes
où des personnages sont présentés comme des modèles d'identification.
Troisièmement, parce que le récit de soi participe à la construction
identitaire et qu'il fait souvent partie du processus par lequel un individu
s'approprie des références religieuses et en fait la démonstration aux membres
du groupe religieux auquel il veut adhérer. Ainsi, Stromberg n'hésite pas à

dire que le récit de conversion constitue une forme de ritualité opérant la
transformation de soi mise en récit37.

En ce qui concerne la thématique identitaire, le religieux transforme
au niveau global. Il le fait tout spécialement sur le mode de la narrativité.
L'identité religieuse est, au sens le plus global du terme, narrative. Ce qui
ne veut pas dire que la narrativité soit synonyme d'identité unifiée: la
construction identitaire, dans sa dynamique de transformation, s'effectue
aussi bien par la recherche d'un récit cohésif et intégrateur que par la
provocation de micro-récits disjoints qui obligent sans cesse à reprendre
la construction d'ensemble. Pour ce travail subjectif de construction, nous
avons vu combien le sujet puise dans les ressources fournies par son
environnement de référence. Il exploite des récits à disposition dans son
milieu de socialisation.

Dans la perspective de la gouvernance des défis sociaux et du rôle du
religieux (des religions) pour la formation des attitudes et la construction
identitaire, l'importance psychologique majeure de la narrativité pour
la formation de l'identité doit être estimée à sa juste valeur. Prendre
cet aspect au sérieux devrait conduire les acteurs sociaux (politiciens,
intervenants sociaux, experts en sciences sociales) à porter une attention
toute particulière aux récits mis à disposition dans l'environnement social

(y compris la production et le remaniement de ces récits) par des groupes et
institutions religieux. Mais il faut aller plus loin.

Dans une perspective de gouvernance, des travaux de psychologie de la

religion invitent à penser qu'il ne s'agit pas seulement d'observer les récits
mis à disposition dans l'espace public mais aussi de déterminer quel type

37 Peter Stromberg, «Ideological Language in the Transformation of Identity

», American Anthropologist (New Series) 92 (1990), p. 42-56.



376 PIERRE-YVES BRANDT

de régulation opérer sur ces récits, leur production, leurs remaniements.
Des questions se posent: est-ce la tâche du politique de s'en saisir et
de participer à leur production, à leur remaniement? S'agit-il plutôt de

mettre en place des actions incitatives sur les instances religieuses de toutes
sortes pour les amener à travailler les récits des autres S'agit-il de faciliter
l'accès à ces récits, soit pour les propres membres d'un groupe, soit pour
tous? Il n'est pas de mon ressort de prescrire une attitude plutôt qu'une
autre. Les fondements permettant de justifier un mode de régulation plutôt
qu'un autre sont à chercher au niveau d'une politique sociale. Comme
spécialiste en psychologie des religions, ma contribution en ce domaine
consiste uniquement à dire que la construction psychologique de l'identité
est particulièrement mobilisée, sur le plan religieux, par le moyen de

l'élaboration d'un récit de soi permettant de moduler, de manière la plus
harmonieuse possible, le sentiment d'identité personnelle par rapport à la

reconnaissance accordée par l'environnement social.

Conclusion

Nous avons cherché à attirer l'attention sur l'importance des processus
psychologiques à l'œuvre dans la construction de l'identité individuelle
et collective. Pour ce qui concerne la formation de l'identité religieuse
adulte, nous avons voulu à sensibiliser aux besoins des jeunes en matière de
formation d'identité, y compris d'identité religieuse. Pour ce qui concerne
la dimension religieuse dans des situations où il s'agit de faire face à la
maladie (psychique en particulier), nous avons essayé de faire entendre
la voix du patient qui risque d'être stigmatisé par le système de soins si

l'on y apprend qu'il fréquente tel ou tel groupe religieux ou même, tout
simplement, qu'il cherche de l'aide dans ce domaine. Pour ce qui concerne
l'importance des récits qui servent de référence pour la construction de
l'identité religieuse, nous avons essayé de montrer l'importance qu'il faut
accorder à la communication religieuse. Parler de productions discursives

qui ont un impact sur la transformation identitaire, c'est interroger les

mécanismes de propagande, de prosélytisme, prendre en considération les

médias (presse, TV, Internet, etc.). Une gouvernance avertie devrait donc,
d'un point de vue psychologique, être particulièrement attentive aux récits

qui sont diffusés dans l'espace public. Cela dit, le psychologue peut donner
accès à une problématique qui touche des questions de gouvernance, mais
il n'est pas là pour apporter la solution. La situation est analogue à ce qui se

passe, au tribunal, une fois l'expertise psychiatrique fournie. Il est impératif
que le juge fasse son travail, joue son rôle, prenne ses responsabilités et ne
demande d'aucune façon au psychologue ou au psychiatre de se prononcer



LE RELIGIEUX COMME CADRE DE RÉFÉRENCE 377

sur la peine. Aux gouvernants donc, la responsabilité de prendre des

décisions qui feront preuve d'une sensibilité pour l'impact psychologique
de leurs choix. Il s'agit, à chaque fois, de tenir compte de la capacité de se

prendre en charge qui est attendue des individus, en vérifiant que ce qui leur
est demandé est supportable psychiquement.




	Le religieux comme cadre de référence dans la construction psychologique de l'identité

