
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 152 (2020)

Heft: 4

Artikel: Représentations et apophatisme : à propos de la symbolique trinitaire

Autor: Chareire, Isabelle

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-913975

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-913975
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 152 (2020), P. 335-356

REPRÉSENTATIONS ET APOPHATISME

À propos de la symbolique trinitaire

Isabelle Chareire
Faculté de théologie, Université catholique de Lyon

Résumé

Le christianisme affirme la transcendance radicale de Dieu tout en se

structurant autour de représentations symboliques (les confessions de foi),
historiques (la révélation comme récit inscrit dans un texte) et
institutionnelles (les Églises). Une tension entre la représentation et l'au-delà de

la représentation accompagne toute l'histoire de la théologie. De manière
analogue, l'expérience mystique (évoquée ici à travers les écrits de Thérèse

d'Avila, Jean de la Croix et Henri Le Saux-Abhishiktananda), avec sa
tendance subjective et intérieure, pose la question du rapport à la doctrine

commune et à la médiation christique. L'enjeu est alors de tenir l'historicité
et ses médiations pour éviter toute fuite hors du créé, tout en maintenant le

caractère analogique des représentations et des concepts, sous peine de réduire
le divin à ce par quoi on tente de le désigner : le signifié doit toujours l'emporter
sur lesfigures qui l'attestent.

Peut-on s'appuyer sur la représentation de l'Irreprésentable pour
argumenter du bien-fondé d'une assertion touchant à l'expérience sensible?

Irreprésentable, en effet, cet Au-delà-de-tout que le christianisme considère
avoir un visage, celui de Jésus de Nazareth confessé comme Christ et dont
la symbolique trinitaire est la pierre d'angle. À une époque où nos contemporains

se tournent plus volontiers vers l'expérience spirituelle intérieure

que vers les médiations et les symbolisations partagées, comment tenir le

paradoxe d'un christianisme qui tient Dieu pour totaliter aliter et se structure

cependant autour de représentations et de médiations symboliques,
historiques et institutionnelles?

Nous examinerons le paradoxe chrétien à partir d'une double entrée :

le caractère incontournable de la symbolique trinitaire et les questions
posées par cette représentation telle qu'elle est construite par une pensée
à dominante masculine. La question structurelle des représentations de

l'Absolu sera ainsi abordée par le biais de la conjoncture historique
qui, pour une religion confessant une révélation dans l'histoire, est tout
sauf anecdotique. Comment la question posée par la tension entre les

DOI: 10.47421/rthphl52_4_335-356



336 ISABELLE CHAREIRE

médiations symboliques communes et la singularité de la vie spirituelle,
notamment à travers l'expérience mystique, peut éclairer et être éclairée

par le défi représenté par le tournant historique que représente l'accès
des femmes à l'argumentation théologique; femmes qui ainsi ne sont
plus assignées au seul imaginaire, riche et suggestif, légué par tant de
leurs consœurs mystiques. Après avoir esquissé les caractéristiques de

l'expérience mystique, ce qu'elle enseigne du rapport à l'Absolu et les

interrogations posées à la symbolique trinitaire, nous évoquerons comment
le discours théologique assume cette tension. La symbolique trinitaire
et ses représentations seront ensuite examinées en les considérant selon
leur aspect sexué; cela conduira à questionner le statut des médiations
figurées du divin. Dégageant et analysant deux types de représentations,
l'une anthropologiquement structurelle et l'autre utilisant des formes
contingentes, nous proposerons une nouvelle image trinitaire.

1. L'expérience-limite mystique et l'apophatisme théologique

De la lecture de quelques mystiques, nous dégageons deux voies : l'une
qui tient au réfèrent de la médiation christique, l'autre qui s'aventure aux
limites extrêmes du dépassement de cette médiation. Ensuite, nous évoquerons

comment la théologie intègre le totaliter aliter de l'Irreprésentable à

son propre discours.

1.1. L'expérience unitive des mystiques

Les mystiques manifestent à la fois une intimité au-delà des mots et
des représentations et la vive épreuve d'une présence qui se donne dans
l'absence. L'intimité avec l'Absolu se caractérise par une extase et une union
de l'âme avec Dieu qui prend tout l'être :

Tandis que l'âme cherche ainsi son Dieu, elle se sent, avec un plaisir très vif et
plein de suavité, défaillir presque tout entière. La respiration manque, les forces
physiques font défaut, en sorte qu'on ne peut remuer les mains qu'avec bien
de la peine. Les yeux se ferment sans qu'on veuille les fermer, et si on les tient
ouverts, on ne voit presque rien. Veut-on lire, on ne parvient pas à rassembler
les lettres, et c'est à peine si on les distingue clairement. [...]. Ainsi les sens ne
sont à l'âme d'aucune utilité ; ils entravent plutôt sa jouissance et lui nuisent
au lieu de la servir. Parler devient impossible : on n'arrive pas à former un seul

mot, et le pourrait-on on n'aurait pas la force de l'articuler. C'est que toutes les

forces extérieures défaillent ; mais celles de l'âme s'en accroissent d'autant, afin
de la rendre plus capable de jouir de sa gloire. Les délices sont grandes et très
manifestes dans la partie sensitive '.

1 Thérèse dAvila, Le livre de la vie, 18,10, in Œuvres complètes, Paris, Cerf,
1995, p. 128-129.



REPRÉSENTATIONS ET APOPHATISME 337

Thérèse d'Avila évoque le voyage de l'âme et une extase quasiment
hors du corps et des médiations extérieures; expérience éminemment
subjective. Plus loin elle précise : « Venons-en maintenant à ce que l'âme
sent intérieurement en cet état. Si quelqu'un le sait, qu'il le dise, car cela ne

peut se comprendre et moins encore se dire.»2 L'intensité de la présence
de l'Absolu s'éprouve au lieu même de son absence. Ainsi l'acuité de la

présence éprouvée ne comble pas mais creuse le sentiment d'altérité et

d'absence, comme en témoigne ce poème de Jean de la Croix :

Où t'es-tu caché, Bien-Aimé,
Me laissant toute gémissante
Comme le cerf tu t'es enfui,
M'ayant blessée ; mais à ta suite,
En criant, je sortis. Hélas, vaine poursuite !3

Les métaphores nuptiales reprises au Cantique des Cantiques expriment
le désir de l'âme dont la présence de l'Aimé avive le désir et le comble
sans l'altérer. Comme dans le combat de Jacob avec l'ange, la nuit est

métaphore de cette sortie de l'âme hors d'elle-même qui s'accomplit « grâce
à la force et à l'ardeur que l'amour de son Époux a versées en elle durant
cette contemplation obscure»4.

L'aventure mystique est aussi l'expérience d'une déficience à dire
l'Absolu et son expression relève du poétique plutôt que de l'argumentatif,
elle crée un monde et y convoque5. Le langage mystique évoque l'inouï
d'une traversée propre à celui qui la parcourt, à la fois anhistorique et
immédiatement universalisable. L'expression de l'aventure intérieure est à

la fois la plus personnelle et la plus extérieurement « décontextualisée » en
quelque sorte ; non au sens où l'expérience mystique ne serait pas affectée

par le contexte dans lequel elle s'éprouve et s'exprime, mais au sens où
« l'espace et le temps » dans lesquels elle se déroule ne sont pas référés à

une réalité historiquement et géographiquement repérables ; il s'agit d'un
temps et d'un espace créés par l'intensité même de la rencontre, kairos plutôt
que chronos, khôra plutôt que topos. Radicale et subjective par définition,
l'aventure mystique s'évoque plus qu'elle ne se raconte ou s'argumente ;

dans cette évocation de l'union mystique affleurent des représentations
du divin, cependant celles-ci désignent sans assigner à résidence Celui qui
s'enfuit aussitôt que rencontré.

2 Thérèse d-Avila, Le livre de la vie, op. cit., 18,14, p. 129-130. Mêmes accents
chez Jean de la Croix : « Je vis, mais sans vivre en moi-même, / Et mon espérance est
si haute, / Que je meurs de ne pas mourir. / Déjà je ne vis plus en moi, / Et sans mon
Dieu je ne puis vivre ; / [...]. » Poèmes, « Couplets de l'âme qui aspire à voir Dieu »,
in : Jean de la Croix, Œuvres complètes, Paris, Cerf, 2001, p. 135.

3
« Chant entre l'âme et l'Époux », ibid., p. 187.

4 « Le livre de la nuit obscure », ibid., p. 923.
5 Voir François-Marie Genuyt, «La polyphonie des langages religieux»,

Lumière & Vie 113 (mai 1973), p. 36-37.



338 ISABELLE CHAREIRE

En christianisme, l'aventure mystique s'inscrit à l'intérieur d'une
révélation qui est prioritairement historique, formalisée dans des médiations
extérieures; néanmoins l'acte de foi n'est pas dissociable d'une perception
subjective et animée, tant dans l'expérience personnelle que communautaire,

par le dynamisme invisible de l'Esprit. L'expérience unitive, par sa

polarisation subjective et anhistorique, pose la question du rapport à la
doctrine commune. Pour Thérèse d'Avila, il n'est pas question d'écarter la
médiation christique : « Si les contemplatifs veulent marcher par une voie
sûre, ils ne doivent pas se porter d'eux-mêmes aux choses sublimes. C'est

par l'humanité de Jésus-Christ qu'on parvient à la plus haute contemplation.
»6 Thérèse s'élève contre l'idée que l'humanité de Jésus-Christ serait

un obstacle à la contemplation. La voie du Christ et la voie de l'Esprit ne

s'opposent pas. En effet, la révélation s'effectue par l'incarnation du Verbe,
elle est donc historicité ; mais elle est aussi l'œuvre de l'Esprit, invisible et

anhistorique. L'Esprit saint préside à l'habitation du Verbe dans la chair
et, diffusé à la résurrection, donne aux disciples et à leurs successeurs
de reconnaître que Celui-ci est Fils de Dieu. Il n'est donc pas sans effet
dans l'histoire et l'expérience croyante chrétienne est nouée autour de ces

pôles : suite du Christ, habitation engagée et prophétique dans ce monde
et contemplation orientée vers l'au-delà des représentations. Le propre de

l'expérience mystique, par rapport à la vie spirituelle commune, tient à

ce que l'articulation entre le Verbe et l'Esprit tire davantage du côté de

l'expression anhistorique du rapport à l'Absolu, en ce sens elle est une
expérience-limite de la vie spirituelle chrétienne. Dans la configuration
chrétienne, la mystique, forme excessive de l'expérience spirituelle, doit
trouver son équilibre à partir de l'incarnation du Verbe. Des mystiques
comme Thérèse d'Avila ou Jean de la Croix se rattachent non seulement à

la voie de l'Esprit, mais aussi à la voie du Verbe ; mais qu'en est-il de Henri
Le Saux, qui vécut en quelque sorte une expérience-limite à l'intérieur de

cette expérience-limite

1.2. Voie unitive et symbolique trinitaire

Henri Le Saux-Abhishiktananda (1910-1973), moine bénédictin,
répond à l'appel de l'Inde et expérimente, dans sa vie spirituelle et
ascétique, à la fois la proximité de l'expérience de l'Absolu et la distance qui
sépare les formes et représentations des traditions chrétienne et hindoue.
Comment partager l'expérience contemplative des sannyâsï indiens et dire
en vérité le Dieu trine révélé en Jésus-Christ?7 La symbolique trinitaire
est-elle surmontée8 dans l'expérience unitive éprouvée par le mystique?

6 Thérèse d'Avila, Le livre de la vie, op. cit., chap. 22, p. 158.
7 Henri Le Saux-Swami Abhishiktânanda, Intériorité et révélation. Essais

théologiques, Sisteron, Éditions Présence, 1982.
8 En songeant à l'ambivalence du mot allemand Aufltehung, conserver et

mettre fin.



REPRÉSENTATIONS ET APOPHATISME 339

Nous empruntons à Colette Poggi9 pour tracer brièvement les lignes de cet
itinéraire spirituel original.

S'appuyant sur 1 Jn 1,1.3, «ce que nous avons vu de nos yeux, ce que
nous avons contemplé, ce que nos mains ont touché du Verbe de vie [...],
ce que nous avons vu et entendu nous vous l'annonçons », Henri Le Saux

souligne le primat de l'expérience sur le concept :

Le but de toutes les Écritures et de toute tradition orale ou écrite - ainsi que
de toutes les structures ecclésiales - est uniquement la transmission de cette
expérience, l'expérience que les apôtres ont eue de Jésus, non pas une notion de
Jésus mais cette expérience même à laquelle saint Jean se réfère d'une manière si

frappante au début de sa première épître10.

Ce primat de l'expérience interroge le statut des mots et des représentations
dans chacune des deux traditions. Dans la tradition hindoue, les nàma-

rûpa (noms et formes) sont des voiles qu'il convient de dépasser pour
accéder à la perception plénière de l'Absolu et « la Parole se dit en chaque
homme sur fond de silence, identifié comme la pure conscience, vidée de ses

contenus, redevenant alors ce qu'elle est en essence : "espace de lumière et
de vie" »11 ; ainsi la médiation extérieure, historique, devient-elle une simple
étape transitoire et relativise le concept. Touché par cette perception de

la parole vibratoire12, Henri Le Saux insiste sur le caractère révélateur de

l'Esprit, c'est-à-dire la manifestation cosmique et subjective de Dieu, tout
en ayant le souci de l'articuler à la manifestation historique du Christ13.
Parce que «la parole de Dieu est à l'œuvre dans tout le cosmos et au
cœur de chaque homme, et de même le Saint-Esprit, Révélation biblique

9 Colette Poggi, «L'expérience d'Henri Le Saux-Abhishiktânanda à la
confluence de deux révélations », in : Isabelle Chareire et Christian Salenson (dir.),
Le dialogue des Écritures, Bruxelles, Lessius, 2007, p. 27-44.

10 H. Le Saux, Intériorité et révélation, op. cit., p. 238-239.
11 C. Poggi, Dialogue des Écritures, op. cit., p. 34.
12 La tradition sivaïte du Cachemire perçoit l'unité du réel comme mouvement,

vibration dans laquelle le Soi n'est plus statique mais dynamique ; voir Colette
Poggi, Le miroir de la conscience. Du reflet à la lumière, chemin de dévoilement
selon Abhinavagupta Xe-xf siècles), Paris, Les Deux Océans, 2016, p. 23. Colette
Poggi souligne combien Henri Le Saux fut marqué par cette perception de l'indicible
(Le dialogue des Écritures, op. cit., p. 106).

13 « Ce qui m'intéresse comme la valeur universelle de l'expérience hindoue,
c'est exactement ceci : retrouver la vérité au-delà de Yeidos [concept]. Bien sûr
le concept a sa valeur, mais il n'est pas absolu, il est lié à l'évolution de la
conscience humaine [...]. Ne faudrait-il pas que l'expérience occidentale et sa

conceptualisation soient revivifiées par cette expérience trans-noétique ou plutôt
trans-intellectuelle? C'est cela seul qui m'intéresse ici. Retrouver cette expérience
à son lieu de jaillissement, avant sa conceptualisation... Quel renouveau de son
expérience de l'Esprit quand le chrétien a découvert cette petite source au-delà de

tout...» Henri Le Saux, Lettre à un ami (1968), in: Initiation à la spiritualité des

Upanishads, p. 20-21, cité par C. Poggi, Dialogue des Écritures, op. cit., p. 36.



340 ISABELLE CHAREIRE

et Révélation cosmique ne sont ni opposées ni séparées [,..]»14. Henri
Le Saux, à partir de son expérience contemplative, cherche à comprendre
comment relier ces deux traditions ; pour lui, si cet « unique processus de

salut» culmine dans «la mission révélatrice et rédemptrice du Christ», il
«n'en est pas moins coextensif au développement total du cosmos et à

l'entièreté de l'Histoire de l'homme. »15 Ainsi « la création tout entière est
ordonnée à l'éveil du cœur de l'homme à Dieu et à lui-même »16.

Cependant dans la tradition chrétienne, la Parole, le Verbe de Dieu
qu'est le Christ, est une médiation subsistante. D'où la difficulté posée par
cette tentative d'unir ces deux chemins : elle tient au statut de la médiation
et à la symbolique trinitaire. Alors que dans le Sanâtana-dharma «les
Écritures, les Védas sont seulement le radeau qui fait passer la rivière, le

brandon qui sert à allumer le feu et qui ensuite doit être lui-même jeté dans le

feu »17, en christianisme le Verbe, Parole de Dieu, demeure éternellement et
les Écritures, pour être historiques et par là-même non-absolues attestent de

ce Verbe. Le rapport à l'histoire est ainsi totalement différent dans l'une et
l'autre tradition et conduit à la deuxième difficulté : l'incompatibilité entre
la non-dualité et la Trinité; alors que l'itinéraire du sannyâsï hindou est
vécu comme chemin vers Yadvaita (la non-dualité), le pèlerinage chrétien
est pensé comme orientation vers l'Indépassable Trinité. Surgit ici la

dialectique du «je» et de l'altérité: comment l'expérience spirituelle fait-
elle entrer dans l'union avec le Tout-Autre tout en gardant l'altérité?
Les Upanishad expriment l'expérience spirituelle comme expérience du
Soi (atmân), la fine pointe de l'être; il s'agit pour le Soi d'être réuni
à l'Absolu (Brahman) dans un dépassement total de la dualité. Pour
Le Saux, ces vingt-cinq ans d'expérience à la confluence mystique des deux
traditions chrétienne et hindoue constituèrent un drame intérieur18 ; tout en
continuant à suivre la pratique liturgique et la prière de l'Église, le moine
bénédictin s'immergea dans l'expérience de Yadvaita à travers la pratique
du mantra19 :

Il n'y a pas de place en moi pour Dieu et moi à la fois. S'il y a Dieu, je ne suis

pas ; s'il y a moi, comment Dieu pourrait-il être Dilemme de l'homme qu'il faut
que lui ou bien Dieu disparaisse.

14 H. Le Saux-Swami Abhishiktânanda, Intériorité et révélation, op. cit., p. 253.
15 Ibid.
16 Ibid., p. 254.
17 Ibid., p. 257. Voici le texte des Upanishad auquel il est fait ici allusion : « Lis,

Étudie et sans cesse médite les Écritures, / Cependant, une fois que la lumière a brillé
au-dedans de toi, / laisse-les tomber comme on laisse tomber le brandon qui a servi
à allumer le feu ». Cité par C. Poggi, Dialogue des Écritures, op. cit., p. 38.

18 Voir Jacques Dupuis, Jésus à la rencontre des religions, Paris, Desclée, 1989,

p. 89-115.
19 «Syllabe sacrée dénuée de sens conventionnel, om se situe, comme la

révélation, entre un au-delà de la parole inaudible, et la parole humaine audible. »
C. Poggi, Dialogue des Écritures, op. cit., p. 42.



REPRÉSENTATIONS ET APOPHATISME 341

Il n'y a que Toi au fond de moi, Toi au fond de tout. Toi qui me regarde, qui
m'appelle, qui me donne l'être en me disant Toi, en me faisant partenaire de

Toi, autre à Toi, et cependant inséparé, akhunanda [le non-divisé, l'indivisible],
advaita [la non-dualité], [...]
Je suis l'écho de Toi, le retour à Toi de tout cela. Je ne suis que ce retour.
Ce OM en lequel Tu te dis à moi, à travers tout... c'est le om qui jaillit de moi, en

lequel je Te dis. Car qui suis-je, si je suis, sinon Toi? Car il n'y a que Toi qui es.
Si je suis je ne peux être que Toi. [...]
Sur la route du pèlerinage, tout croisement est une grâce, il fait jaillir le om des
deux cœurs : l'appel et la réponse ne se distinguent plus. Au-delà du moi et du
toi qui se distinguent, le om du pürnam [plénitude] qui est l'appel à soi, au sein
de soi, du sein de soi. Du sein de Toi, Tu m'appelles au sein de Toi. Du sein de

moi, je te réponds, au sein de Toi. Quel est donc le sein de moi, sinon le sein de

Toi?
om Tout est là. Tout ce qui est, fut, sera. Tout est Je, Tu, II, et tout ce qui est
au-delà des trois temps et des trois personnes. C'est le Mystère le plus profond
des «Trois». Non à part d'eux, mais au plus fond d'eux. Chacun au sein de

l'autre. Jamais un pur Toi. Le Toi qui délivre le Moi. Pürnam20.

Au-delà des trois temps, c'est l'éternité ; au-delà des trois personnes : est-ce
à dire que l'on pourrait penser Dieu au-delà de la symbolique trinitaire
Mais alors n'est-ce pas la relativiser? Serait-ce une expérience d'union
fusionnelle plutôt que relationnelle et qui évacuerait l'altérité de Dieu
et l'altérité en Dieu? L'authenticité et la force de l'expérience de Henri
Le Saux ne sont évidemment pas en cause ici; mais sa radicalité nous
fait aborder à l'extrême les interrogations soulevées avec des mystiques
s'inscrivant uniquement dans le cadre d'expression chrétien. Dans cet
itinéraire contemplatif chrétien inspiré par le Sanâtana-dharma, la question
posée de l'équilibre entre la voie du Verbe et la voie de l'Esprit est en quelque
sorte redoublée. Ghislain Lafont en résume ainsi l'enjeu :

Si les «noms divins» ne disent pas vraiment Dieu, ou bien la révélation
évangélique est provisoire, tout autant que ce dont elle parle (de sorte que
théologie trinitaire et christologie seront eschatologiquement abolies), ou bien
elle ne l'est pas, mais il est alors extrêmement difficile d'articuler le non-langage
mystique, le langage de Vitinerarium mentis et celui du fondement christologique
et trinitaire tant de l'expérience que de l'itinéraire21.

Aux yeux de Ghislain Lafont, Le Saux s'orienterait « vers un effacement
eschatologique de tout ce qui pourrait ressembler à quelque dualité,
distinction ou distance» par le fait même qu'il «pose au départ la non-
altérité essentielle de Dieu, par rapport à l'homme et au cosmos » et pense
ainsi le salut comme « l'éveil à cette Présence qui n'est pas altérité. >>22

20 Cité par J. Dupuis dans l'introduction de Intériorité et Révélation, op. cit.,
p. 16.

21 Ghislain Lafont, Dieu, le temps et l'être, Paris, Cerf, 1986, p. 305-306.
22 Ibid.



342 ISABELLE CHAREIRE

L'expérience singulière de Henri Le Saux-Abhishiktananda illustre la
radicalité de la tension entre l'expérience mystique et la modalité chrétienne
de la révélation ainsi que sa symbolique fondamentale, le mystère trinitaire.
Les expériences-limite interrogent la capacité ou non du verbe à dire
l'Absolu révélé par le Verbe et par là le statut de la révélation christique ; si
la médiation est accessoire, l'expérience de l'Absolu n'est-elle pas présence
à soi plutôt que présence à l'Autre - la symbolique trinitaire perdant alors
sa centralité?

1.3. Nommer Dieu

La théologie a tenté de penser ce paradoxe d'un Dieu représentable et
cependant toujours au-delà des concepts et c'est pourquoi elle se pense
elle-même comme discours analogique. Il s'agit d'affirmer la pertinence
du concept tout en refusant d'assigner Dieu aux représentations qu'elle en
donne à travers son chemin argumentativ

Henri de Lubac, dans Sur les chemins de Dieu22, présente un florilège
de textes mystiques pour évoquer le vertige de l'Absolu : Dieu, écrit-il en
une curieuse formule, ne peut être «encapsulé»!24 Dieu est hors-cadre,
mais il faut bien tenter de le dire puisque, pour citer Paul Beauchamp,
l'ineffable lui-même s'est donné à raconter. Toute figuration est inapte à

dépasser le seuil du mystère, cependant l'affirmation de l'ineffabilité de

Dieu, «infini d'intelligibilité»25 est au terme du raisonnement et non un
préalable qui dispenserait de penser. Dieu, poursuit Henri de Lubac, est

non pas l'Inconnaissable, mais l'Insaisissable. Le connaître, ce n'est pas le

saisir, mais entrer dans la perception de Ce qu'il est, à savoir au-delà de

tout, Il est le Nom au-delà de tout Nom.
«Tout ce que notre intelligence conçoit de Dieu échoue à le

représenter», rappelle Thomas d'Aquin26. Les noms à l'aide desquels nous
désignons Dieu sont des indices de ce qu'il est, mais ils ne disent pas qui
Il est puisque « [n]ous ne pouvons pas saisir ce que Dieu est, mais ce qu'il
n'est pas, et quel rapport soutient avec lui tout le reste. »27 Parmi ces noms,
le De Deo uno distingue ceux qui sont attribués à Dieu par métaphore et
ceux qui le sont en propre. L'image du rocher (Ps 18,3) désigne la fidélité
indéfectible de Dieu : il s'agit d'une métaphore car alors nous empruntons
à la matérialité, brute pourrait-on dire, de notre monde et celle-ci ne peut

23 Henri de Lubac, Sur les chemins de Dieu (1956), (Œuvres complètes, t. 1),
Paris, Cerf, 2006.

24 Ibid., p. 248.
25 Ibid., p. 140.
26 De Veritate, q. 2, a. 1, ad 9 ; «quidquid intellectus noster de Deo concipit, est

deficiens a repraesentutione eius», https://www.corpusthomisticum.org/qdv02.html.
27 Somme contre les Gentils, I, 30, trad. Cyrille Michon, Paris, Flammarion,

1999.



REPRÉSENTATIONS ET APOPHATISME 343

être attribuée à Dieu. En revanche, lorsque nous parlons de la bonté de

Dieu, nous en désignons l'inouï dont la bonté humaine n'est qu'un pâle
reflet ; c'est pourquoi ici le raisonnement s'inverse : ce mot-là s'applique « à

Dieu au sens propre, avec plus de propriété encore qu'aux créatures », il
est dit « de Dieu en toute propriété » car il désigne une perfection divine.
Créé à l'image de Dieu, l'être humain peut expérimenter à hauteur humaine
cette qualité, mais elle ne s'applique en plénitude qu'à Dieu et Thomas
distingue clairement entre « les perfections exprimées par ces mots, comme
la bonté, la vie et les autres, et la manière dont elles sont signifiées » ; ces

mots-là s'appliquent en propre à Dieu quant à ce qu'ils désignent, mais si

l'on considère « la manière de signifier, ces mêmes mots ne s'appliquent plus
proprement à Dieu, car leur mode de signification est celui qui appartient
à la créature. »2S

Les «noms attribués proprement à Dieu impliquent des conditions
corporelles [...] uniquement dans la manière de les signifier» et non dans
les perfections signifiées29. C'est ainsi que De Deo trino décrit le titre de

Père : puisque « l'éternel a priorité sur le temporel » il est légitime d'attribuer
la paternité à Dieu en un sens propre car Dieu est Père du Fils de toute
éternité ; secondairement, elle désigne la relation de Dieu avec la créature30.

Ces noms attribués en toute propriété à Dieu renvoient à l'expérience
anthropologique (paternité et filiation, expressions concrètes de la bonté...)
mais « à plus hault sens », selon une dialectique de continuité et discontinuité

: ce que nous expérimentons dans notre condition finie donne un
indice de la vérité de Dieu puisque nous confessons que nous sommes créés à

son image mais selon une dissymétrie qualitative et non point quantitative.
Il ne s'agit pas de considérer que certains concepts représentent, bien

qu'imparfaitement, l'essence de Dieu car ce serait admettre une ressemblance

imparfaite mais directe, mais de « déterminer comment, au moyen de

concepts qui ne s'appliquent par eux-mêmes qu'à la créature, nous pouvons
énoncer, au sujet du Dieu incompréhensible, des propositions affirmatives
qui soient vraies. »31. Les noms attribués en propre à Dieu manifestent une
réalité divine paradigmatique de ce que la créature est et a vocation à être ;

cependant, pour être modèles, ils n'en sont pas moins d'une autre teneur.
Or, à côté de cette affirmation selon laquelle les noms propres, dans

le contenu qu'ils signifient, s'appliquent d'abord à Dieu et ensuite, sous

une autre modalité, à la créature, deux autres éléments sont mis en place
dans le De Deo uno. Le premier vient au terme d'une réflexion sur Ex 3,14 :

le vrai nom de Dieu est le Tétragramme car en raison de son caractère

28 Thomas d'Aquin, Somme théologique (ci-après ST) la pars, q. 13, a. 3, resp.
Voir aussi la, q. 33, a. 2. Trad. Revue des Jeunes.

29 ST, la, q. 13, a. 3, ad. 3
30 ST, la, q. 33, a. 3, resp.
31 Henri Bouillard, Karl Barth, t. 3 : Parole de Dieu et existence humaine.

Deuxième partie, Paris, Aubier, 1957, p. 201.



344 ISABELLE CHAREIRE

imprononçable il est à même de signifier le caractère incommunicable de

la nature divine32. Le deuxième a trait à la question de savoir si Dieu
appartient à un genre et la réponse est : « Dens non est in genere » ; en effet,
Dieu ne peut être contenu dans une réalité plus grande que Lui puisqu'il
est Lui-même « le principe de tout l'être » et donc au-delà de l'être33. Cette
tension entre la représentation et l'au-delà de la représentation court tout au

long de l'histoire de la théologie. L'analogie, selon la formule de Latran IV,
insiste sur la dissemblance au sein même de la ressemblance34. Que l'être
humain soit créé à l'image de Dieu n'efface pas l'altérité radicale entre le

Créateur et la créature. Ainsi, l'argument de Thomas légitime l'usage des

images de l'Irreprésentable comme paradigme du visible, mais il nuance en

distinguant le contenu signifié et le signifiant qui le désigne.
La voie unitive mystique désigne l'insaisissabilité de Dieu et la

défaillance des concepts à nous représenter l'au-delà de tout, mais elle produit
aussi des représentations qui relèvent du poétique et qui, pour se dire,
s'organisent en un discours articulé et cohérent. Le parcours théologique
est en quelque sorte inverse qui désigne l'ineffable au bout du chemin et

non son préalable, il lui faut pour cela traverser l'âpreté du concept et

en dégager sa fonction analogique. Bien entendu, à travers l'histoire, le

discours théologique s'exprime aussi à l'aide de représentations poétiques.
Pourtant il y a en christianisme un récit et une révélation dans l'histoire,
c'est pourquoi l'union mystique n'est pas seulement, ni même sans doute
le chemin privilégié, mais bien la voie du Verbe, de l'intelligibilité et des

médiations historiques. Ces deux voies renvoient au mystère abyssal du
divin et, malgré les apparences, la voie de l'Esprit est aussi identification
séparatrice, et communion unitive celle du Verbe ; en effet, le paradoxe du
Dieu manifesté dans la proximité de la chair n'est pas un moindre indice
de son insaisissabilité. Après avoir évoqué comment la perception de Dieu
inatteignable est traversée par les mystiques et comment elle est pensée par
la théologie, étudions un certain nombre de représentations du Dieu trine,
notamment dans leur dimension sexuée.

2. Représentations et symbolique trinitaire

Il est sans doute relativement aisé de se déprendre des représentations
de surface, soit qu'elles relèvent du moyen terme historique (le christianisme

du xixe s. trop immédiatement identifié à la morale bourgeoise de

32 Thomas opère ici une distinction intéressante mais étonnante entre le

Tétragramme et le nom «Celui qui est» Thomas d'Aquin, ST, la, q. 13, a. 11,

trad. Aimon-Marie Roguet, Paris, Cerf, 1984.
33 Thomas d'Aquin, ST, la pars, q. 3, art. 5, resp.
34 Les Conciles œcuméniques. Les Décrets. Tome II-l. Nicée I à Latran V,

Giuseppe Alberigo et al. (éds), Paris, Cerf, 1994, p. 499 (#232).



REPRÉSENTATIONS ET APOPHATISME 345

l'Occident) ou d'un contingent obsolète plus lointain (Anselme de Canterbury

pensant les relations entre Dieu et sa créature sur le modèle social
médiéval). Il est moins facile de se défaire de représentations inscrites
dans la mémoire de long terme qu'on hésite à qualifier de structurelles ou
de conjoncturelles. Qu'est-ce ce qui est anthropologiquement invariant et

qu'est-ce qui est historiquement contingent? Les débats actuels, tant sur le

genre que sur l'animalité ou la robotique en sont un exemple. À une période
où des variations culturelles tenues aujourd'hui pour contingentes furent
absolutisées, succède une époque qui ne tient pour aucun invariant. Qu'en
est-il alors des représentations de l'Absolu et des métaphores utilisées pour
le signifier ou encore des imaginaires qui produisent et qui, simultanément,
sont portés par les œuvres artistiques Nous analyserons d'abord le jeu subtil

des représentations sexuées dans l'imaginaire symbolique des personnes
trinitaires avant d'analyser le fonctionnement de ces représentations. Enfin
nous nous interrogerons sur le statut des médiations conceptuelle, artistique
et historique.

2.1. La symbolique trinitaire et son imaginaire

On sait la difficulté posée par l'expression paulinienne employée en
Ép 4 ,13, avôpa réXeiov, que la tob traduit pudiquement par «parvenir
à l'état d'adulte» plutôt que par l'homme (mâle) accompli ou parfait.
Pourtant, ce n'est pas ce verset qui conduit Augustin à un étrange
raisonnement mais la péricope où Paul traite du voile que la femme doit
porter parce qu'elle est la gloire de son mari alors que le mâle est la gloire
de Dieu (1 Co 11,7-15). Son exégèse le conduit à considérer le mâle (vir)
comme image de Dieu dans son humanité et dans sa masculinité tandis

que la femme (mulier) n'est image de Dieu qu'associée à son époux...
autrement dit, en stricte dépendance de ce qui est considérée comme la
pleine humanité (le masculin) et non point dans ce qui, aux yeux des

mâles, la particularise - sa féminité35. Le féminin ne peut, de manière
autonome, être considéré comme image de Dieu car il n'accède à l'humanité
pleine et entière qu'en raison de sa dépendance au masculin. Autrement
dit, le masculin est l'expression par défaut de l'humanité. Ce type de

représentation affecte évidemment la conception que l'on a du divin, mais
les choses se complexifient lorsqu'il faut le penser dans sa réalité trine
et, nous le verrons, Augustin propose une représentation autrement plus
intéressante dans la suite de son traité. Mais attardons-nous à présent sur
quelques métaphores sexuées.

Dieu confessé comme trine requiert de le penser simultanément
selon la configuration tri-hypostatique et selon la communion des Trois

- communion qui s'accomplit de manière « périchorétique » de telle sorte

35 Augustin d'Hippone, La Trinité, XII, VII, 10, trad. Paul Agaësse (Bibliothèque

augustinienne 16), Paris, DDB, 1955, p. 231.



346 ISABELLE CHAREIRE

qu'aucune des Hypostases n'est close sur elle-même. Cette symbolique est

construite autour de deux figures masculines, le Créateur nommé Père

et le Logos qui est dit Fils, et d'une figure souvent associée au féminin,
l'Esprit saint. Il s'agit certes d'analogies, c'est-à-dire de représentations
élaborées à partir du monde de l'expérience sensible et qui traduisent
une interprétation du monde. Et pourtant, en raison de l'incarnation, n'y
a-t-il pas plus qu'analogie? En effet, le Verbe fait chair nous présente
bien un homme qui appelle Dieu son Père... «Qui m'a vu a vu le Père»

(Jn 14,9). Il y a là une image de Dieu réalisée dans la chair du monde,
donc sexuée, et qui a dès lors une puissante force évocatrice. De plus,
d'après la Genèse, l'humanité est structurellement différenciée, signifiant
ainsi que nulle incarnation humaine, par son sexe ne peut prétendre assumer
la qualité humaine dans sa seule réalisation.

Cependant la sexuation des métaphores divines est plus complexe

que ne pourrait le laisser suggérer une approche superficielle. Jacques
Briend recense le vocabulaire de la maternité dans la Bible et analyse les

occurrences des verbes «concevoir» et «enfanter», appliqués à Dieu36.

Retenons-en une seule :

Le Seigneur, tel un héros, va sortir, tel un homme de guerre il réveille sa jalousie,
il pousse un cri d'alarme, un grondement et contre ses ennemis se comporte en
héros. Je suis depuis longtemps resté inactif, je ne disais rien, je me contenais ;

comme femme en travail, je gémis, je suffoque, et je suis oppressé tout à la fois.
(És 42,13-14)

Dans le verset 14, évoquant la respiration d'une femme en travail, l'action
de Dieu est exprimée comme un enfantement et s'articule de manière
saisissante à la métaphore guerrière, traditionnellement masculine, du
verset 1337. Et si le nom de Père est central dans le Nouveau Testament où
Jésus s'adresse à son Père-Abba, Jésus utilise également la comparaison de

la poule qui souhaite rassembler ses poussins38. Julienne de Norwich dans
Revelations of Divine Love, appelle Jésus «notre mère véritable» douce et
aimante et ajoute qu'il est notre mère, notre frère, notre sauveur39 ; cette
image maternelle, conjuguée avec celle de la paternité, est très développée
dans le récit de ses visions40. Cette métaphore n'est pas inhabituelle chez les

36 Jacques Briend, Dieu dans l'Écriture, Paris, Cerf, 1992, p. 71-90.
37 J. Briend, op. cit., p. 80.
38 « Que de fois j'ai voulu rassembler tes enfants comme une poule rassemble sa

couvée sous ses ailes» Le 13,34 // Mt 23,37.
39 «[...] our true mother», «he is our mother, our brother, und Saviour». Julian

of Norwich, Revelations of Divine Love, trad, et éd. Barry Windeatt, Oxford,
Oxford University Press, 2015, § 59 du texte long, trad, anglais moderne, p. 129.

40 Maternité du Créateur, du rédempteur et de l'Esprit au travail dans le

monde : « I understood three ways of regarding motherhood in God: the first is how



REPRÉSENTATIONS ET APOPHATISME 347

médiévaux, par exemple Anselme de Canterbury, citant Le 13,37, s'adresse
à Jésus comme à une mère41.

Qu'en est-il de la troisième Hypostase Faut-il, comme l'affirme Elizabeth
A. Johnson, lier l'oubli de l'Esprit à la marginalisation des femmes ?42 II
est certain que l'on attribue à l'Esprit saint des qualités dites féminines.
Se référant aux distinctions sexuées conventionnelles, Sergeï Boulgakov
et Paul Beauchamp ont largement utilisé cette métaphore. Boulgakov,
sur fond de sa perspective théanthropique dont la sagesse est le pivot,
conjugue les figures de l'Esprit et de Marie et développe le thème de la
Déi-maternité43.

L'esprit sophianique de l'homme est androgyne, bien qu'en fait chaque homme,
chaque individu ne soit que masculin ou que féminin ; c'est-à-dire que malgré la
qualité androgyne de son esprit, il ne touche à l'être que par un seul principe,
dont le second est complémentaire. Et cette androgynie est l'intégrité de l'image
de Dieu en l'homme. [...]
Nous savons déjà qu'à cette distinction qui est parallèle aux principes masculin
et féminin correspond, dans l'incarnation, le fait que le Christ a pris l'image
d'un homme et que le Saint-Esprit s'est pleinement manifesté dans l'image de
la Pneumatophore Vierge Marie; de telle sorte que l'image de la Théanthropie
parfaite dans sa plénitude, au ciel et sur la terre, n'est pas le Fils seul, mais le Fils
de la Vierge, l'Enfant suréternel dans le sein de la Mère de Dieu44.

Distinguant un féminin-masculin selon la chair et un autre selon l'Esprit,
Boulgakov tend vers une interprétation du féminin et du masculin dans leur
version spirituelle comme propriétés de Dieu et non comme métaphores :

la polarité féminin-masculin serait ainsi en Dieu le prototype de ce qui
est réalisé dans la créature. En raison de sa perspective panenthéiste, la

he is the foundation ofour nature's creation; the second is his taking on ofour nature
and there the motherhood ofgrace begins); the third is the motherhood at work, and

in this, by the same grace, there is a spreading outwards of length, and breadth, and of
height and ofdepth without end, andall is one love. » Julian of Norwich, Revelations

of Divine Love, op. cit., p. 129. « Je compris trois façons d'entendre la maternité en
Dieu : la première tient à ce qu'il est le fondement de la création de notre nature
humaine ; la deuxième tient au fait qu'il a pris notre nature (et là commence la
maternité de la grâce) ; la troisième est la maternité en travail et, en elle, par la même
grâce, il y a diffusion sans fin en longueur et en largeur, en hauteur et en profondeur,
et tout cela n'est qu'un seul amour.» (notre traduction).

41 Prière citée par Elizabeth A. Johnson, Dieu au-delà du masculin et du féminin.
Celui!Celle qui est, Paris, Cerf, 1999, p. 243.

42 Ibid, p. 213.
43 L'image féminine de la Troisième hypostase, qui est incarnante, est non

seulement liée à la dimension féminine de l'Esprit lui-même (comme ruach), mais
aussi à Marie par qui se réalise l'incarnation grâce à la puissance de l'Esprit. La
participation de l'Esprit à la création est également pensée comme dei-maternité ;

Sergeï Boulgakov, Le Paraclet, Lausanne, L'Âge d'Homme, 1996, p. 186.
44 Ibid., p. 179-180.



348 ISABELLE CHAREIRE

théanthropie qui pose l'humanité du Verbe de toute éternité en Dieu45,

l'Irreprésentable est clef de compréhension du visible. L'expérience sexuée

du créé trouve ainsi son paradigme dans l'Irreprésentable.
Dans Création et séparation, Paul Beauchamp montre comment l'acte

créateur se réalise à la fois par l'acte de séparation et par la couvade :

«L'esprit planait sur les eaux...». Le Verbe, en signifiant la dimension
centrifuge de l'action séparatrice, manifeste la transcendance divine, alors

que l'esprit, par sa fluidité et l'esquisse d'un mouvement unificateur de

rassemblement, équilibre ce que la séparation pourrait avoir d'austère et
de radical, en manifestant la présence du divin dans le monde créé. Dans
le récit de Gn 1, le souffle (rûach) et la parole jouent donc toutes deux un
rôle : la ruâch est d'emblée présente, située entre ciel et terre (Gn 1,2c) et
ensuite la parole qui organise et qui sépare. L'esprit (ou rûach) n'est pas
chaos (tehom), mais «signe de la présence mobile et orientée de Dieu»46.
L'acte créateur s'effectue par le principe fluide de l'esprit et par la parole qui
s'apparente à la Loi, qui tranche, organise et sépare. La rûach et la parole,
toutes deux actrices de l'acte créateur dans ce récit de création évoquent
des symboliques traditionnellement attribuées la première au féminin et la
deuxième au masculin47. Lecteur de Boulgakov et soucieux de valoriser la
présence du féminin dans l'histoire de l'alliance48, Paul Beauchamp reprend
la thématique du féminin comme enracinement anthropologique de l'Esprit
saint. Le bibliste fait alors exploser les représentations sexuées du divin :

alors que le Père et le Fils sont identifiés chacun, séparément, le premier
par la paternité versus maternité (Créateur) et le second par la nuptialité
(l'Époux), maternité et nuptialité sont deux métaphores réunies d'une part
en l'Esprit saint et d'autre part en Marie puisque l'Esprit préside à la Déi-
maternité de Marie et qu'il fait aussi œuvre de nuptialité en suscitant l'Église
épouse du Christ. Tout comme Marie mère de Dieu est figure de l'Église-
Épouse, l'Esprit concentre ces deux fonctions. Cependant chez Beauchamp
les images sexuées du divin orientent vers un au-delà des figures. L'Esprit
est pensé comme accomplissement de l'amour trinitaire, dans ses deux
dimensions, interne et externe, puisqu'il est « le don que s'échangent le Père

45 Sergeï Boulgakov, La Sagesse divine et la théanthropie. /. Du Verbe incarné.

L'Agneau de Dieu, Lausanne, L'Âge d'homme, 1982, p. 114-116.
46 Paul Beauchamp, Création et séparation. Étude exégétique du chapitrepremier

de la Genèse, Paris, Aubier Montaigne-Cerf-Delachaux & Niestlé/Desclée de Brou-
wer, 1969, p. 181. Catherine Keller, différemment, valorise la dimension matricielle
de l'acte créateur: s'appuyant sur le tehôm de Gn 1,2b, elle privilégie la continuité.
Catherine Keller, Face of the Deep. A Theology of Becoming, Londres/New York,
Routledge, 2003, p. 9. Analyse reprise par John D. Caputo, La faiblesse de Dieu.
Une théologie de l'événement, Genève, Labor et Fides, 2016, p. 95 sq.

47 Paul Beauchamp retrouve cette double polarité avec la sagesse et la loi en
Pr 8,22-31.

48 Paul Beauchamp, Le récit, la lettre et le corps. Essais bibliques, Paris, Cerf,
1992, p. 179.



REPRÉSENTATIONS ET APOPHATISME 349

et le Fils et nous sommes le don que s'échangent le Père et le Fils»49. Et
cet amour se dit par-delà maternité et nuptialité. Les métaphores doivent
être dépassées car l'Esprit d'amour «n'est ni nuptial, ni maternel», il est

simplement l'Amour. Aucune forme humaine d'amour n'est plus propre
qu'une autre à signifier l'Amour trinitaire, toutes doivent être libérées par
cet amour qui vient d'en-haut ; chacun de ces amours, de l'épouse et de la

mère, nie qu'il soit l'autre, mais Dieu en Marie nie cette négation : « l'Esprit
en Marie, l'attire vers l'unique Père, principe inaccessible de toute unité »50.

Il y a, certes, chez ces deux auteurs une précompréhension de ce

que sont le féminin et le masculin, mais c'est l'usage herméneutique de

ces représentations qui nous intéresse ici. Chez Boulgakov, en cohérence

avec sa perspective panenthéiste, le visible est le reflet de l'invisible qui
en est le paradigme; différemment, Beauchamp considère que le visible
désigne l'invisible, mais celui-ci est au-delà des formes historiques. La
clef analogique est perçue par le premier dans une logique de continuité
alors que, liée à une perception de la discontinuité, le second insiste sur
le totaliter aliter entre le créé et l'incréé. Beauchamp se situe dans la

logique du nom propre de Dieu : bien que désignant un attribut proprement
divin, la manière de le signifier appartient au monde créé : en Christ, les

différences contingentes sont abolies (Ga 3,28). Demeurent les distinctions
persistantes: l'individualité, et l'on sait combien la notion de personne
eut un rôle majeur dans l'élaboration du dogme. Il convient de désigner
l'altérité sans l'identifier absolument à des différences propres au monde
créé et donc évolutives, soit dans l'histoire (libre et esclave) soit dans le

basculement du chronos au kairos christique (féminin et masculin Ga 3,28b).

2.2. Figurer Dieu

Plus il est facile de désigner qu'il y a un Dieu, moins on sait qui il est,

nous rappelle Pascal ; plus Dieu est caché, mieux on le connaît, scandant
ainsi la progressivité de la connaissance de Dieu par le témoignage de la

nature, par l'incarnation du Verbe et enfin par l'eucharistie51. On peut
ainsi considérer que l'accès à la proximité de Dieu nécessite au préalable

49 Ibid.,p. 168.
50 Ibid., p. 186. Significative ici la référence faite au sermon 21 de Maître

Eckhart : « "Un" désigne ce à quoi rien n'est ajouté [...]. "Un" désigne la négation de

la négation. Toutes les créatures sont elles-mêmes une négation ; l'une nie qu'elle soit
l'autre [...]. Mais Dieu a une négation de la négation. Il est Dieu et nie toute chose

[...]. Dieu est "Un", il est négation de la négation. » (cité d'après la trad, de Jeanne

Ancelet-Hustache, Paris, Seuil, 1974, p. 185-186). «Découvrir qu'aucune forme de

l'amour n'est plus l'amour que les autres formes, c'est là un effet particulièrement
libérant produit par cet Esprit qui vit aujourd'hui parmi nous. » P. Beauchamp,
Le récit, la lettre et le corps, op. cit., p. 187.

51 Lettre à Charlotte de Roannez, oct. 1656, in Biaise Pascal, Œuvres complètes,
t. 2, Michel Le Guern (éd.), Paris, Gallimard (Pléiade), 2000, p. 30.



350 ISABELLE CHARE1RE

la reconnaissance de son altérité, de sa dissemblance. Paradoxe du mystère
de l'incarnation: l'Absolu se révèle au plus proche de l'humanité et au
plus éloigné de sa transcendance; reconnaître sa transcendance est la
voie d'accès à sa proximité. Au terme de son histoire des représentations
picturales de Dieu, François Bœspflug souligne l'ambivalence de cette
épopée artistique: «Tant d'éblouissements, d'intuitions, d'admiration,
de désirs d'union "au-delà de l'image", et aussi tant d'ambiguïtés, de

collusions, de rejets. Tant de risques, aussi, de se tromper de prendre
Dieu pour un mâle dominant, un monarque, un grand-père-au-ciel. »52

Cette ambivalence traverse l'histoire de la chrétienté et le débat connut un
sommet avec Nicée II, qui trancha en faveur de la vénération des images
car «l'honneur rendu à l'image s'en va au modèle original». En effet, «la
figuration par l'image de personnes vivantes [...] fait accord avec le récit
de la prédication évangélique, en vue de fortifier la foi en l'incarnation,
véritable et non en apparence, du Verbe de Dieu»53.

Reprenons la notion de figure que la tradition chrétienne hérite des

auteurs païens en lui donnant un sens nouveau : penser les formes
historiques préfiguratives du salut dans l'histoire et son accomplissement. « Les

figures ne sont [...] pas seulement transitoires ; elles sont la forme transitoire
d'une chose éternelle et intemporelle»54. Puisque le Dieu de Jésus-Christ
est, pour reprendre Eberhard Jüngel, à penser dans son unité avec ce-

qui-passe, dans quelle mesure les formes transitoires sont-elles affectées

par l'Éternel et affectent-elles Celui-ci La figure, souligne Beauchamp, est

stabilité et mouvement; elle est la forme qui se donne à voir, mais elle est
aussi ce qui fait sens par un dispositif cohérent de la réalité : une même

signification, mais polymorphe tout au long du récit. Les figures diffèrent

par leur caractère irréversible, en tant qu'elles touchent à un événement
spécifique, mais elles reviennent de manière circulaire ; cercle orienté qui
accouche d'un définitif, qui va «jusqu'au bout de l'ancien pour expulser
le nouveau»55. Lire les figures et leur accomplissement, c'est s'ouvrir au
mystère, c'est-à-dire à cette totalité qui prend sens autour du Christ et qui
est l'objet d'un dessein de Dieu dès les origines (Ép 1,9-11). Elistoriques, les

figures sont donc évolutives. Que ce soit la plastique, la poésie, la musique
ou le concept, il s'agit - à partir de la matérialité, de la règle grammaticale,
harmonique ou logique - d'ouvrir à l'invisible et non pas de détourner
« des choses spirituelles en submergeant les yeux dans le flot des choses
charnelles»56.

52 François Bœsplug, Dieu et ses images, Paris, Bayard, 2017, p. 446.
53 Les Conciles œcuméniques. Les Décrets. Tome II-l, op. cit., p. 305, citant

Basile de Césarée, et p. 303.
54 Erich Auerbach, Figura. La Loijuive et ta Promesse chrétienne, 1938), Paris,

Macula, 2017, p. 71.
55 Ibid., p. 228.
56 F. Bœsplug évoquant la position d'Agobard de Lyon, Dieu et ses images,

op. cit., p. 146.



REPRÉSENTATIONS ET APOPHATISME 351

Dans la deuxième partie du De trinitate, Augustin trouve ses images
dans la structure de l'âme. L'âme est mémoire, intelligence et volonté et,
lorsqu'elle est tournée vers son véritable bien et participe ainsi à la sagesse de

Dieu : memoria Dei, intelligentia Dei et amor Dei, l'âme est image de Dieu57.

Ces trois images mentales ne doivent pas être comprises comme un décalque
terme à terme des personnes de la Trinité, car il s'agit d'«une analogie
structurelle de l'unité de présence, d'action et de don de soi mutuel qui
caractérise la vie divine »58. Cette image renvoie à une expérience commune
que l'on peut considérer comme universelle et ne s'appuie donc pas sur des

aspects contingents de l'expérience comme la réflexion faite par l'évêque
d'Hippone à partir de 1 Co 1,7-15. Nous proposons de tenter une telle
recherche symbolique à nouveaux frais : prendre des éléments structurants
de l'expérience humaine, certes liées à la philosophie et à l'esprit du temps
mais qui nous paraissent universalisables à partir du moment où on se situe
évidemment dans une perspective non matérialiste ou, à l'inverse, gnostique.

3. Le vitrail des représentations

Lorsqu'on déambule à l'intérieur de la basilique Saint-Julien de Brioude,
en Haute-Loire, la lumière irradie la pierre d'éclats colorés par les vitraux de

Kim En Joong. Le vitrail filtre et transforme la lumière, mais l'irradiation
des couleurs disparaît-elle en la présence bienheureuse de l'Absolu Les
cercles qui apparaissent au poète visionnaire au terme de son voyage ne
sont-ils pas colorés?

Dans la profonde et lumineuse essence
De la divine lumière trois cercles m'apparurent
De trois couleurs et d'unique grandeur ;

Et comme arcs-en-ciel l'un par l'autre irisés
Et le troisième, comme feu,
De l'un et l'autre également souffle de vie59.

La ligne de crête sur laquelle se tient Henri Le Saux manifeste les enjeux des

représentations symboliques du divin : tenir à l'historicité et ses médiations

pour éviter la fuite hors du créé; affirmer le caractère analogique des

représentations et des concepts sous peine de réduire le divin à ce par

57 De trinitate, op. cit., livres xiv-xv.
58 Rowan Williams, «La Trinité», in: Allan D. Fitzgerald et Marie-

Anne Vannier (dir.), Encyclopédie saint Augustin. La Méditerranée et l'Europe.
IVe-XXIe siècle, Paris, Cerf, 2005, p. 1429.

59 Dante Alighieri, Commedia, Milan, Garzanti, 1987, «Paradiso» XXXIII,
115-120, notre traduction. «Ne la profonda e chiara sussistenza / de l'alto lume

parvermi tre giri / di tre colori e d'una contenenza; e l'un da l'altro come iri du iri /
parea reflesso, e'l terzo pareafoco / che quinci e quindi igualmente si spiri. »



352 ISABELLE CHAREIRE

quoi on tente de le désigner ; maintenir l'altérité en Dieu et l'altérité entre
le Créateur et le créé. Il s'agit alors de maintenir le pivot historique de
la révélation tout en tenant compte de l'intérêt accordé aujourd'hui à la
vie spirituelle hors médiations, et enfin, de valoriser la notion d'altérité
structurante. Trois dimensions qui peuvent se dire en termes de charité, de
vie et de relation-source.

3.1. La charité ou l'analogie messianique

Puisque Dieu se révèle dans l'histoire, le récit biblique et évangélique
constitue une pierre d'angle pour comprendre à la fois les représentations et
l'insaisissabilité de Dieu. Dès le début de son ministère, Jésus lie la venue du
règne à sa personne (Me 1,15). Jon Sobrino exprime ainsi cette dimension
fondamentale du Dieu biblique comme Dieu en relation avec l'histoire :

« Ce qui est dernier pour Jésus, c'est Dieu dans sa relation avec l'histoire
des hommes, explicitée comme royaume.»60 Dans la tradition vétéro-
testamentaire trois traits caractérisent la royauté divine : la souveraineté
cosmique du Créateur; l'engagement historique du Seigneur auprès de son
peuple et qui s'élargit à toutes les nations; royauté divine qui s'exerce
selon le droit et la justice puisque le Seigneur est par excellence le roi
des justes, des humbles61. Jésus de Nazareth reprend à son compte cette
attention aux pauvres et aux opprimés. Et après Pâques, l'annonce de la

proximité du règne, Dieu dans sa relation avec les êtres humains, se réalise

par la médiation centrale de la figure christique qui en est Vexemplum et la
voie. C'est ce rapport analogique que nous examinons : la figure christique
inaugure le règne, mais celui-ci se réalise pour autant que le partenaire
humain entre dans une suite qui le configure analogiquement au Fils.

Christoph Theobald reprend la question de l'analogie à partir de la
notion de règne de Dieu telle qu'elle apparaît dans l'itinéraire de Jésus
de Nazareth. Il s'agit d'ouvrir «une voie à l'expérience de la mystérieuse
proximité du Dieu tout autre»62 : cette expérience est celle qui se réalise
dans la suite des disciples sur le chemin ouvert par le Galiléen ressuscité.
S'inscrivant dans le sillage d'Eberhard Jüngel mais s'en démarquant,
Christoph Theobald propose d'honorer le lien intrinsèque entre paroles
et actes de Jésus et de «situer le point de départ de Yanalogia regni
(comme analogatum princeps) dans la relation entre les signes des "temps

60 Jon Sobrino, Jésus en Amérique latine. Sa signification pour la foi et la
christologie, Paris, Cerf, 1986, p. 140.

61 Voir notamment la contribution de Joseph Coppens à l'article «Règne de
Dieu » du Supplément au Dictionnaire de la Bible, Paris, Letouzey & Ané, 1981, t. 54,
col. 1-58.

62 Christoph Theobald, « Analogia regni. Approche contextuelle du "principe"
de la théologie chrétienne », in : Selon l'Esprit de sainteté. Genèse d'une théologie
systématique, Paris, Cerf, 2015, p. 456.



REPRÉSENTATIONS ET APOPHATISME 353

messianiques" et Lui qui simultanément les détecte et les suscite»63. Il
met en place une structure analogique de l'Évangile, centrée sur un agir,
qui se déploie en trois dimensions. La première s'appuie sur un rapport
d'exemplarité entre Jésus et ses disciples, analogie de proportionnalité qui
part de la continuité pour dire la discontinuité radicale. Est maintenue
ici la tension entre la suite des disciples et l'agir incomparable du Maître.
La deuxième relève de l'analogie d'attribution entre le Christ ses disciples
auxquels il attribue «une véritable identité singulière et collective, se

montrant dans une ressemblance toujours plus grande par rapport à eux. »

Partant de la dissemblance entre le ressuscité et les disciples est ensuite

signifiée une ressemblance qui « ne vient pas annuler sa toujours plus grande
dissemblance ; mais celle-ci s'avère, ici et maintenant, comme ressemblance

toujours plus grande. »64 II ne s'agit donc pas seulement d'un agir, mais bien
d'une identité qui advient par cet agir. Enfin, Yanalogia regni proprement
dite est une analogie relationnelle pensée dans toute sa portée sociale.

S'appuyant sur la messianité de Jésus qui advient dans son effacement
même, et en écho à nos sociétés sécularisées, elle met en place une théologie
de la création appuyée sur l'alliance qui la fonde. « Englobée par Yanalogia
fidei »65, elle fonctionne comme une analogia entis, désignant ce qui est

commun à tout être humain, mais sous une modalité dynamique qui
s'inscrit dans les anthropologies philosophiques contemporaines, avec une
référence appuyée à la notion d'hospitalité reprise à Derrida.

L'analogie élaborée ici à partir de la figure du Messie valorise la
ressemblance au sein même de la distance historique, de l'altérité identitaire
et de l'écart entre les prémices et l'accomplissement du règne. Il s'agit d'une
analogie pratique dans laquelle advient l'identité en référence, explicite ou
non, au Christ (Mt 25). Référence au Christ, là est bien l'enjeu si on ne
veut pas réduire le christianisme à des préceptes moraux. L'Esprit saint,
révélateur de cette identité, permet d'y échapper et de situer la suite du
Christ dans une perspective éthique de mode d'être au monde (1 Co 13)

plutôt que de prescription simplement morale. En liant ici la charité à

la figure du Messie plutôt qu'à celle de l'Esprit saint, on insiste sur son
effectivité historique tout en l'inscrivant dans un registre théologal.

3.2. La vie ou l'analogie spirituelle

L'Esprit saint, par son étymologie même, est associé au souffle, à

la vie. Celle-ci, tout comme les solidarités concrètes évoquées ci-dessus,
est une expérience universelle interprétée diversement selon les options
philosophiques ou religieuses. Le Dieu biblique, le Seigneur des vivants,
donne la vie et fait vivre éternellement. Comment penser ce lieu analogique

63 Ibid., p. 455.
64 Ibid, t. 2, p. 469.
65 Ibid., t. 2, p. 470.



354 ISABELLE CHAREIRE

de l'esprit de vie? Une approche matérialiste réduit la vie au biologique et

ses expressions affectives, artistiques, etc. à des phénomènes neuronaux ; à

l'inverse, une approche spiritualiste considère la chair comme entièrement
domesticable par l'esprit. Or la vie du monde créé est traversée par cette
ambivalence même : les êtres sont plus ou moins assignés à leur matérialité
et plus ou moins capables d'en maîtriser le sens et l'orientation.

Pour Michel Henry, la vie est plus que l'homme compris comme vivant,
c'est donc de la vie qu'il faut partir c'est-à-dire de Dieu puisque «la
Vie constitue l'essence de Dieu et lui est identique»66. Dieu est cette vie

capable de s'engendrer elle-même et le Christ, de filiation transcendante, est

l'Archi-Fils, l'Archi-Vivant. Se référant à l'exultation de Jésus (Mt 11,25),
le philosophe souligne que la vérité du christianisme relève de la vie et

non de la pensée ou du langage. Cela n'exclut pas la réflexivité puisque la
vie elle-même est pensée comme intelligibilité - entendue non pas selon la
rationalité grecque mais comme jaillissant de la vie même. L'expérience de

la chair est le lieu même où s'éprouve la transcendance puisque Dieu est la
vie même67.

Étonnamment, chez cet auteur, la figure du Christ se substitue en
quelque sorte à celle de l'Esprit ou, plus exactement, en lui sont rassemblées
les caractéristiques des deux Hypostases : délié de la seule figure du Logos
le Fils est aussi et d'abord le Vivant. Insistant sur la vérité existentielle
du christianisme, le rôle des médiations historiques dans l'histoire de la

révélation nous semble négligé mais l'intérêt de cette approche soucieuse
de la vie dans sa double dimension immanente et transcendante, est
de souligner combien la vie traverse les trois de la Trinité. Car la vie
est aussi liée à la figure de l'Esprit saint figuré, comme le fait l'hymne
grégorienne Veni Creator Spiritus, par les trois éléments fondamentaux de

l'expérience cosmique : l'eau, le feu et l'air. Le Saint-Esprit n'est cependant
pas indifférenciation mais bien principe de discernement, de séparation
par identification; accompagnant l'aventure historique de l'alliance et
actualisant les dons de la grâce il ne laisse pas de produire des effets dans
l'histoire malgré son invisibilité, la kénose est le lieu de sa manifestation.

La vie est affirmation de soi et retirement. Voyons comment cette
dynamique se réalise dans la construction du sujet puisque la vie n'existe

que sous sa forme individualisée.

3.3. La périchorèse ou l'analogie de la relation-source

Que ce soit dans les configurations Grecque ou Latine, la symbolique
trinitaire pose une Hypostase première, source des autres et cependant la

66 Michel Henry, C'est moi la vérité. Pour une philosophie du christianisme,
Paris, Seuil, 1996, p. 40.

67 Ibid., p. 176.



REPRÉSENTATIONS ET APOPHATISME 355

théologie des processions veille à ne pas poser d'antériorité de l'une par
rapport aux autres. En ce sens les métaphores paternelle ou maternelle
sont significatives puisque l'identité de père ou de mère advient dans l'acte
de filiation même. L'ordonnancement n'est pas signe d'inégalité. Ce levier
métaphorique trouve aujourd'hui d'autres ressources philosophiques.

Alors que, dans Soi-même comme un autre, l'altérité constitutive de soi

est pensée à hauteur anthropologique, dans la conférence Amour et justice,
qui articule la juste équivalence et la surabondance de l'amour, Ricœur
réfère le dynamisme de ces deux dimensions au don et spécifiquement au
symbolisme « de la création, au sens le plus fondamental de donation originaire

de l'existence»68 ; dans l'univers biblique, cette perception du donné
s'articule au don de Loi, chemin de vie. Le toujours-déjà-là, expérience
universelle, structure une anthropologie de l'altérité. La construction de soi

par la médiation des autres, de l'histoire, du langage, est un chemin de vie

personnalisée qui désigne une identité dynamique, non close sur elle-même.
Cette ouverture structurelle à l'altérité tient également au retirement afin de

laisser à l'autre l'espace d'exister, lui aussi. Cette dimension kénotique, qui
affecte les trois personnes trinitaires, est ici référé à l'acte créateur : Dieu
se retire pour laisser exister le créé et c'est déjà par retirement même qu'il
advient dans l'immanence de sa vie trine.

La dynamique de l'alliance, dans sa double dimension unilatérale et
bilatérale, répond de cette donation initiatrice qui n'exclut pas la réciprocité :

la Source ne se dit pas sans l'autre, le don sans la réciprocité. La corrélation
permet d'identifier chacune des personnes trinitaires sans les enfermer dans

un rôle et de montrer comment elles se construisent l'une avec l'autre. Chacune

des Hypostases assume des caractéristiques qui leurs sont communes,
mais selon un dispositif qui lui est propre, original, l'Hypostase-source
signifiant l'unique Dieu origine et simultanément altérité en lui-même.

Les trois figures ici dégagées s'enracinent chacune dans une expérience
universelle - fraternité, vie, relation - et font écho à la révélation. L'analogie
de la sociabilité juste et charitable inscrit dans la suite du Messie et du
Dieu de l'alliance ; l'amour est exprimé ici en réalisations historiques plutôt
qu'en termes de dilection. L'analogie de la vie, expérience de communion
unitive dépassant toute médiation, se présente comme figure d'intelligibilité
plutôt que de volonté. L'analogie de la relation-source tente d'équilibrer la
vie périchorétique et l'incommunicabilité des personnes. Dieu charité, Dieu
vie, Dieu relation-source : trois images ou noms propres, pour désigner trois
attributs divins et les donner comme paradigme incomparable à actualiser
dans l'expérience créée.

*
* *

68 Paul Ricœur, Liebe und Gerechtigkeit!Amour et justice, Tübingen, Mohr
Siebeck, 1990, p. 44.



356 ISABELLE CHAREIRE

Dans quelle mesure l'expérience sensible peut-elle représenter l'Irrepré-
sentable et les images de l'Irreprésentable devenir paradigmatiques de notre
expérience de créature? Le signifié doit primer les figures qui l'attestent:
assumer la contingence et l'historicité des formes tout en maintenant la
relativité des représentations pour déjouer le piège de faire de l'Absolu la

simple projection de nos propres idéaux. L'inouï de la révélation nous met
sur un chemin de crête lorsqu'il s'agit de dire la Trinité dont nous percevons
en aveugle la réalité. Il s'agit de trouver une coïncidence entre Créateur
et créature en maintenant l'asymétrie dans le jeu des représentations - que
celles-ci soient plus abstraites ou plus immédiatement sensibles et incarnées

et donc évolutives. Nous éprouvons présentement l'altérité à travers les

médiations présentes de l'ordre du créé ; Au-delà, le chatoiement coloré du
vitrail subsistera, mais totalement autre.


	Représentations et apophatisme : à propos de la symbolique trinitaire

