Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 152 (2020)

Heft: 4

Artikel: Représentations et apophatisme : a propos de la symbolique trinitaire
Autor: Chareire, Isabelle

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-913975

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-913975
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 152 (2020), P. 335-356

REPRESENTATIONS ET APOPHATISME
A propos de la symbolique trinitaire

IsABELLE CHAREIRE
Faculté de théologie, Université catholique de Lyon

Résumé

Le christianisme affirme la transcendance radicale de Dieu tout en se
structurant autour de représentations symboliques (les confessions de foi),
historigues (la révélation comme récit inscrit dans un texte) et institu-
tionnelles (les Eglises). Une tension entre la représentation et I'au-deli de
la représentation accompagne toute I'histoire de la théologie. De maniére
analogue, I'expérience mystique (évoquée ici a travers les écrits de Thérése
d’ Avila, Jean de la Croix et Henri Le Saux-Abhishiktananda), avec sa
tendance subjective et intérieure, pose la question du rapport a la doctrine
commune et a la médiation christique. L'enjeu est alors de tenir I'historicité
et ses médiations pour éviter toute fuite hors du créé, tout en maintenant le
caractére analogique des représentations et des concepts, sous peine de réduire
le divin a ce par quoi on tente de le désigner : le signifié doit toujours I'emporter
sur les figures qui I'attestent.

Peut-on s’appuyer sur la représentation de 'Irreprésentable pour ar-
gumenter du bien-fondé d’une assertion touchant a I'expérience sensible ?
Irreprésentable, en effet, cet Au-dela-de-tout que le christianisme considére
avoir un visage, celui de Jésus de Nazareth confessé comme Christ et dont
la symbolique trinitaire est la pierre d’angle. A une époque ot nos contem-
porains se tournent plus volontiers vers I’expérience spirituelle intérieure
que vers les médiations et les symbolisations partagées, comment tenir le
paradoxe d’un christianisme qui tient Dieu pour zotaliter aliter et se struc-
ture cependant autour de représentations et de médiations symboliques,
historiques et institutionnelles ?

Nous examinerons le paradoxe chrétien a partir d’une double entrée:
le caractére incontournable de la symbolique trinitaire et les questions
posées par cette représentation telle qu’elle est construite par une pensée
a dominante masculine. La question structurelle des représentations de
’Absolu sera ainsi abordée par le biais de la conjoncture historique
qui, pour une religion confessant une révélation dans I’histoire, est tout
sauf anecdotique. Comment la question posée par la tension entre les

DOI: 10.47421/rthph152_4_335-356



336 ISABELLE CHAREIRE

médiations symboliques communes et la singularité de la vie spirituelle,
notamment a travers 'expérience mystique, peut éclairer et &tre éclairée
par le défi représenté par le tournant historique que représente ’acces
des femmes a 'argumentation théologique; femmes qui ainsi ne sont
plus assignées au seul imaginaire, riche et suggestif, 1égué par tant de
leurs consceurs mystiques. Aprés avoir esquissé les caractéristiques de
’expérience mystique, ce qu’elle enseigne du rapport a ’Absolu et les
interrogations posées a la symbolique trinitaire, nous évoquerons comment
le discours théologique assume cette tension. La symbolique trinitaire
et ses représentations seront ensuite examinées en les considérant selon
leur aspect sexué; cela conduira a questionner le statut des médiations
figurées du divin. Dégageant et analysant deux types de représentations,
I'une anthropologiquement structurelle et ’autre utilisant des formes
contingentes, nous proposerons une nouvelle image trinitaire.

1. L’expérience-limite mystique et 'apophatisme théologique

De la lecture de quelques mystiques, nous dégageons deux voies : 'une
qui tient au référent de la médiation christique, 'autre qui s’aventure aux
limites extrémes du dépassement de cette médiation. Ensuite, nous évoque-
rons comment la théologie intégre le rotaliter aliter de I'Irreprésentable a
son propre discours.

1.1. L’expérience unitive des mystiques

Les mystiques manifestent a la fois une intimité au-dela des mots et
des représentations et la vive épreuve d’une présence qui se donne dans
I’absence. L’intimité avec I’Absolu se caractérise par une extase et une union
de I’ame avec Dieu qui prend tout I'étre :

Tandis que I’ame cherche ainsi son Dieu, elle se sent, avec un plaisir trés vif et
plein de suavité, défaillir presque tout entiére. La respiration manque, les forces
physiques font défaut, en sorte qu’on ne peut remuer les mains qu’avec bien
de la peine. Les yeux se ferment sans qu’on veuille les fermer, et si on les tient
ouverts, on ne voit presque rien. Veut-on lire, on ne parvient pas a rassembler
les lettres, et c’est & peine si on les distingue clairement. [...]. Ainsi les sens ne
sont a I’ame d’aucune utilité; ils entravent plutdt sa jouissance et lui nuisent
au lieu de la servir. Parler devient impossible : on n’arrive pas a former un seul
mot, et le pourrait-on on n’aurait pas la force de I'articuler. C’est que toutes les
forces extérieures défaillent ; mais celles de ’ame s’en accroissent d’autant, afin
de la rendre plus capable de jouir de sa gloire. Les délices sont grandes et trés
manifestes dans la partie sensitive !

I THERESE D'AVILA, Le livre de la vie, 18,10, in Euvres complétes, Paris, Cerf,
1995, p. 128-129.



REPRESENTATIONS ET APOPHATISME 337

Thérése d’Avila évoque le voyage de 'dme et une extase quasiment
hors du corps et des médiations extérieures; expérience éminemment
subjective. Plus loin elle précise: « Venons-en maintenant a ce que ’ame
sent intérieurement en cet état. Si quelqu’un le sait, qu’il le dise, car cela ne
peut se comprendre et moins encore se dire.»* L’intensité de la présence
de I’Absolu s’éprouve au lieu méme de son absence. Ainsi I'acuité de la
présence éprouvée ne comble pas mais creuse le sentiment d’altérité et
d’absence, comme en témoigne ce poéme de Jean de la Croix :

Ou t’es-tu caché, Bien-Aimé,

Me laissant toute gémissante ?

Comme le cerf tu t’es enfui,

M’ayant blessée ; mais a ta suite,

En criant, je sortis. Hélas, vaine poursuite !

Les métaphores nuptiales reprises au Cantique des Cantiques expriment
le désir de ’ame dont la présence de I’Aimé avive le désir et le comble
sans l'altérer. Comme dans le combat de Jacob avec I’ange, la nuit est
métaphore de cette sortie de I’ame hors d’elle-méme qui s’accomplit « grace
a la force et 4 ’ardeur que I'amour de son Epoux a versées en elle durant
cette contemplation obscure »*.

L’aventure mystique est aussi ’expérience d’une déficience a dire
I’Absolu et son expression reléve du poétique plutét que de 'argumentatif,
elle crée un monde et y convoque®. Le langage mystique évoque I’inoui
d’une traversée propre a celui qui la parcourt, a la fois anhistorique et
immédiatement universalisable. L’expression de I’aventure intérieure est a
la fois la plus personnelle et la plus extérieurement « décontextualisée » en
quelque sorte ; non au sens ou I’expérience mystique ne serait pas affectée
par le contexte dans lequel elle s’éprouve et s’exprime, mais au sens ou
«P’espace et le temps» dans lesquels elle se déroule ne sont pas référés a
une réalité historiquement et géographiquement repérables; il s’agit d’'un
temps et d’'un espace créés par I'intensité méme de la rencontre, kairos plutot
que chronos, khora plutot que topos. Radicale et subjective par définition,
’aventure mystique s’évoque plus qu’elle ne se raconte ou s’argumente;
dans cette évocation de 'union mystique affleurent des représentations
du divin, cependant celles-ci désignent sans assigner a résidence Celui qui
s’enfuit aussitot que rencontré.

2 THERESE D'AVILA, Le livre de lu vie, op. cit., 18,14, p. 129-130. Mémes accents
chez Jean de la Croix : « Je vis, mais sans vivre en moi-méme, / Et mon espérance est
si haute, / Que je meurs de ne pas mourir. / Déja je ne vis plus en moi, / Et sans mon
Dieu je ne puis vivre; / [...]. » Poémes, « Couplets de I'dme qui aspire a voir Dieu»,
in : JEAN DE LA Croix, Euvres complétes, Paris, Cerf, 2001, p. 135.

3 «Chant entre I’ame et 'Epoux», ibid., p. 187.

4 «Le livre de la nuit obscure », ibid., p. 923.

> Voir Frangois-Marie GeEnuyt, «La polyphonie des langages religieux »,
Lumiére & Vie 113 (mai 1973), p. 36-37.



338 ISABELLE CHAREIRE

En christianisme, I’aventure mystique s’inscrit a I'intérieur d’une révé-
lation qui est prioritairement historique, formalisée dans des médiations
extérieures ; néanmoins 1’acte de foi n’est pas dissociable d’une perception
subjective et animée, tant dans 'expérience personnelle que communau-
taire, par le dynamisme invisible de I’Esprit. L’expérience unitive, par sa
polarisation subjective et anhistorique, pose la question du rapport a la
doctrine commune. Pour Thérése d’Avila, il n’est pas question d’écarter la
médiation christique: « Si les contemplatifs veulent marcher par une voie
shire, ils ne doivent pas se porter d’eux-mémes aux choses sublimes. C’est
par ’humanité de Jésus-Christ qu’on parvient a la plus haute contempla-
tion. »® Thérése s’éléve contre I'idée que ’humanité de Jésus-Christ serait
un obstacle a la contemplation. La voie du Christ et la voie de I’Esprit ne
s’opposent pas. En effet, la révélation s’effectue par I'incarnation du Verbe,
elle est donc historicité ; mais elle est aussi 'ceuvre de ’Esprit, invisible et
anhistorique. L’Esprit saint préside a I’habitation du Verbe dans la chair
et, diffusé a la résurrection, donne aux disciples et a leurs successeurs
de reconnaitre que Celui-ci est Fils de Dieu. Il n’est donc pas sans effet
dans I'histoire et I’expérience croyante chrétienne est nouée autour de ces
poles: suite du Christ, habitation engagée et prophétique dans ce monde
et contemplation orientée vers ’au-dela des représentations. Le propre de
I’expérience mystique, par rapport a la vie spirituelle commune, tient a
ce que l’articulation entre le Verbe et I’'Esprit tire davantage du co6té de
I’expression anhistorique du rapport a ’Absolu, en ce sens elle est une
expérience-limite de la vie spirituelle chrétienne. Dans la configuration
chrétienne, la mystique, forme excessive de I’expérience spirituelle, doit
trouver son équilibre a partir de I'incarnation du Verbe. Des mystiques
comme Thérése d’Avila ou Jean de la Croix se rattachent non seulement a
la voie de I’Esprit, mais aussi a la voie du Verbe ; mais qu’en est-il de Henri
Le Saux, qui vécut en quelque sorte une expérience-limite a I'intérieur de
cette expérience-limite ?

1.2. Voie unitive et symbolique trinitaire

Henri Le Saux-Abhishiktananda (1910-1973), moine bénédictin, ré-
pond a I'appel de 'Inde et expérimente, dans sa vie spirituelle et ascé-
tique, a la fois la proximité de ’'expérience de ’Absolu et la distance qui
sépare les formes et représentations des traditions chrétienne et hindoue.
Comment partager I’expérience contemplative des sannyasi indiens et dire
en vérité le Dieu trine révélé en Jésus-Christ?” La symbolique trinitaire
est-elle surmontée® dans I'expérience unitive éprouvée par le mystique ?

5 THERESE D'AVILA, Le livre de la vie, op. cit., chap. 22, p. 158.

7 Henri LE SAUX-SWAMI ABHISHIKTANANDA, Intériorité et révélation. Essais
théologiques, Sisteron, Editions Présence, 1982.

8 En songeant a I'ambivalence du mot allemand Aufhebung, conserver et
mettre fin.



REPRESENTATIONS ET APOPHATISME 339

Nous empruntons 4 Colette Poggi® pour tracer briévement les lignes de cet
itinéraire spirituel original.

S’appuyant sur 1 Jn 1,1.3, «ce que nous avons vu de nos yeux, ce que
nous avons contemplé, ce que nos mains ont touché du Verbe de vie [...],
ce que nous avons vu et entendu nous vous I’annongons », Henri Le Saux
souligne le primat de I’expérience sur le concept :

Le but de toutes les Ecritures et de toute tradition orale ou écrite — ainsi que
de toutes les structures ecclésiales — est uniquement la transmission de cette
expérience, I'expérience que les apdtres ont eue de Jésus, non pas une notion de
Jésus mais cette expérience méme a laquelle saint Jean se référe d’une maniére si
frappante au début de sa premiére épitre 10,

Ce primat de I’expérience interroge le statut des mots et des représentations
dans chacune des deux traditions. Dans la tradition hindoue, les nama-
riipa (noms et formes) sont des voiles qu’il convient de dépasser pour
accéder 4 la perception pléniére de I’Absolu et «la Parole se dit en chaque
homme sur fond de silence, identifié comme la pure conscience, vidée de ses
contenus, redevenant alors ce qu’elle est en essence : “espace de lumiére et
devie” » ' ; ainsi la médiation extérieure, historique, devient-elle une simple
étape transitoire et relativise le concept. Touché par cette perception de
la parole vibratoire'?, Henri Le Saux insiste sur le caractére révélateur de
I’Esprit, c’est-a-dire la manifestation cosmique et subjective de Dieu, tout
en ayant le souci de I’articuler a la manifestation historique du Christ .
Parce que «la parole de Dieu est & 'ceuvre dans tout le cosmos et au
cceur de chaque homme, et de méme le Saint-Esprit, Révélation biblique

9 Colette Poce1, «L’expérience d’Henri Le Saux-Abhishiktananda a la
confluence de deux révélations », in: Isabelle CHAREIRE et Christian SALENsoN (dir.),
Le dialogue des Ecritures, Bruxelles, Lessius, 2007, p- 27-44.

10 H, Le SAux, Intériorité et révélation, op. cit., p. 238-239.

1 C. Pocal, Dialogue des Ecritures, op. cit., p. 34.

12 1 a tradition $ivaite du Cachemire pergoit I'unité du réel comme mouvement,
vibration dans laquelle le Soi n’est plus statique mais dynamique; voir Colette
Pocal, Le miroir de la conscience. Du reflet a la lumiére, chemin de dévoilement
selon Abhinavagupta (x°-x1° siécles), Paris, Les Deux Océans, 2016, p. 23. Colette
Pocai souligne combien Henri Le Saux fut marqué par cette perception de I'indicible
(Le dialogue des Ecritures, op. cit., p. 106).

13 «Ce qui m’intéresse comme la valeur universelle de I’expérience hindoue,
c’est exactement ceci: retrouver la vérité au-dela de I'eidos [concept]. Bien siir
le concept a sa valeur, mais il n’est pas absolu, il est lié a I'évolution de la
conscience humaine [...]. Ne faudrait-il pas que I'expérience occidentale et sa
conceptualisation soient revivifiées par cette expérience trans-noétique ou plutot
trans-intellectuelle? C’est cela seul qui m’intéresse ici. Retrouver cette expérience
a son lieu de jaillissement, avant sa conceptualisation... Quel renouveau de son
expérience de I’Esprit quand le chrétien a découvert cette petite source au-dela de
tout...» Henri L SAux, Lettre a un ami (1968), in: Initiation a la spiritualité des
Upanishads, p. 20-21, cité par C. Pocal, Dialogue des Ecritures, op. cit., p. 36.



340 ISABELLE CHAREIRE

et Révélation cosmique ne sont ni opposées ni séparées [...]»'*. Henri
Le Saux, a partir de son expérience contemplative, cherche a comprendre
comment relier ces deux traditions; pour lui, si cet « unique processus de
salut» culmine dans «la mission révélatrice et rédemptrice du Christ», il
«n’en est pas moins coextensif au développement total du cosmos et a
I’entiéreté de I’'Histoire de I’lhomme. » ° Ainsi « la création tout entiére est
ordonnée a ’éveil du ceeur de ’homme & Dieu et & lui-méme » '°.

Cependant dans la tradition chrétienne, la Parole, le Verbe de Dieu
qu’est le Christ, est une médiation subsistante. D’ou la difficulté posée par
cette tentative d’unir ces deux chemins: elle tient au statut de la médiation
et a la symbolique trinitaire. Alors que dans le Sandtana-dharma «les
Ecritures, les Védas sont seulement le radeau qui fait passer la riviere, le
brandon qui sert a allumer le feu et qui ensuite doit étre lui-méme jeté dansle
feu»'’, en christianisme le Verbe, Parole de Dieu, demeure éternellement et
les Ecritures, pour étre historiques et par la-méme non-absolues attestent de
ce Verbe. Le rapport a I’histoire est ainsi totalement différent dans I'une et
l’autre tradition et conduit a la deuxiéme difficulté : I'incompatibilité entre
la non-dualité et la Trinité; alors que I'itinéraire du sannyasi hindou est
vécu comme chemin vers l'advaita (1a non-dualité), le pelerinage chrétien
est pensé comme orientation vers I'Indépassable Trinité. Surgit ici la
dialectique du «je» et de I'altérité : comment I’expérience spirituelle fait-
elle entrer dans 'union avec le Tout-Autre tout en gardant l'altérité?
Les Upanishad expriment I'expérience spirituelle comme expérience du
Soi (atmdn), la fine pointe de I’étre; il s’agit pour le Soi d’étre réuni
a I’Absolu (Brahman) dans un dépassement total de la dualité. Pour
Le Saux, ces vingt-cing ans d’expérience a la confluence mystique des deux
traditions chrétienne et hindoue constituérent un drame intérieur '* ; tout en
continuant & suivre la pratique liturgique et la priére de I’Eglise, le moine
bénédictin s’immergea dans ’expérience de 'advaita a travers la pratique
du mantra'?:

Il n’y a pas de place en moi pour Dieu et moi a la fois. S’il y a Dieu, je ne suis
pas; s’il y a moi, comment Dieu pourrait-il étre ? Dilemme de I’homme qu’il faut
que lui ou bien Dieu disparaisse.

14 H. Le SAUX-SWAMI ABHISHIKTANANDA, Intériorité et révélation, op. cit., p.253.

13 Ibid.

16 Ibid., p. 254.

I7 Ibid., p. 257. Voici le texte des Upanishad auquel il est fait ici allusion : « Lis,
Etudie et sans cesse médite les Ecritures, / Cependant, une fois que la lumiére a brillé
au-dedans de toi, / laisse-les tomber comme on laisse tomber le brandon qui a servi
a allumer le feu». Cité par C. PoGa1, Dialogue des Ecritures, op. cit., p. 38.

18 Voir Jacques Dupuis, Jésus a la rencontre des religions, Paris, Desclée, 1989,
p. 89-115,

19 «Syllabe sacrée dénuée de sens conventionnel, oM se situe, comme la
révélation, entre un au-dela de la parole inaudible, et la parole humaine audible. »
C. Pocal, Dialogue des Ecritures, op. cit., p. 42.



REPRESENTATIONS ET APOPHATISME 341

Il n’y a que Toi au fond de moi, Toi au fond de tout. Toi qui me regarde, qui
m’appelle, qui me donne I’étre en me disant Toi, en me faisant partenaire de
Toi, autre a Toi, et cependant inséparé, akhananda [le non-divisé, I'indivisible],
advaita [la non-dualité]. [...]

Je suis I’écho de Toi, le retour & Toi de tout cela. Je ne suis que ce retour.

Ce oM en lequel Tu te dis a moi, a travers tout... c’est le oM qui jaillit de moi, en
lequel je Te dis. Car qui suis-je, si je suis, sinon Toi? Car il n’y a que Toi qui es.
Si je suis je ne peux étre que Toi. [...]

Sur la route du pélerinage, tout croisement est une grace, il fait jaillir le om des
deux ceeurs : I’appel et la réponse ne se distinguent plus. Au-dela du moi et du
toi qui se distinguent, le om du pirnam [plénitude] qui est I"appel a soi, au sein
de soi, du sein de soi. Du sein de Toi, Tu m’appelles au sein de Toi. Du sein de
moi, je te réponds, au sein de Toi. Quel est donc le sein de moi, sinon le sein de
Toi?

oM! Tout est la. Tout ce qui est, fut, sera. Tout est Je, Tu, Il, et tout ce qui est
au-dela des trois temps et des trois personnes, C'est le Mystére le plus profond
des « Trois». Non a part d’eux, mais au plus fond d’eux. Chacun au sein de

Iautre. Jamais un pur Toi. Le Toi qui délivre le Moi. Piirnam?°.

Au-dela des trois temps, c’est I’éternité ; au-dela des trois personnes : est-ce
a dire que I'on pourrait penser Dieu au-dela de la symbolique trinitaire ?
Mais alors n’est-ce pas la relativiser? Serait-ce une expérience d’union
fusionnelle plutdt que relationnelle et qui évacuerait ’altérité de Dieu
et Ialtérité en Dieu? L’authenticité et la force de I'expérience de Henri
Le Saux ne sont évidemment pas en cause ici; mais sa radicalité nous
fait aborder a I’extréme les interrogations soulevées avec des mystiques
s'inscrivant uniquement dans le cadre d’expression chrétien. Dans cet
itinéraire contemplatif chrétien inspiré par le Sandtana-dharma, la question
posée de I’équilibre entre la voie du Verbe et 1a voie de 'Esprit est en quelque
sorte redoublée. Ghislain Lafont en résume ainsi ’enjeu :

Si les «noms divins» ne disent pas vraiment Dieu, ou bien la révélation
évangélique est provisoire, tout autant que ce dont elle parle (de sorte que
théologie trinitaire et christologie seront eschatologiquement abolies), ou bien
elle ne I'est pas, mais il est alors extrémement difficile d’articuler le non-langage
mystique, le langage de Uitinerarium mentis et celui du fondement christologique
et trinitaire tant de 'expérience que de I'itinéraire?!.

Aux yeux de Ghislain Lafont, Le Saux s’orienterait « vers un effacement
eschatologique de tout ce qui pourrait ressembler & quelque dualité,
distinction ou distance» par le fait méme qu’il «pose au départ la non-
altérité essentielle de Dieu, par rapport a I’homme et au cosmos » et pense
ainsi le salut comme « I’éveil & cette Présence qui n’est pas altérité. » 22

2 Cité par J. Dupuis dans I'introduction de Intériorité et Révélation, op. cit.,
p. 16.

2l Ghislain LAFONT, Dieu, le temps et I'étre, Paris, Cerf, 1986, p. 305-306.

2 Ibid.



342 ISABELLE CHAREIRE

L’expérience singuliére de Henri Le Saux-Abhishiktananda illustre la
radicalité de la tension entre ’expérience mystique et la modalité chrétienne
de la révélation ainsi que sa symbolique fondamentale, le mystére trinitaire.
Les expériences-limite interrogent la capacité ou non du verbe a dire
I’Absolu révélé par le Verbe et par 1a le statut de la révélation christique ; si
la médiation est accessoire, ’expérience de I’Absolu n’est-elle pas présence
a soi plutdt que présence a I’Autre — la symbolique trinitaire perdant alors
sa centralité ?

1.3. Nommer Dieu

La théologie a tenté de penser ce paradoxe d’un Dieu représentable et
cependant toujours au-deld des concepts et c’est pourquoi elle se pense
elle-méme comme discours analogique. Il s’agit d’affirmer la pertinence
du concept tout en refusant d’assigner Dieu aux représentations qu’elle en
donne a travers son chemin argumentatif.

Henri de Lubac, dans Sur les chemins de Dieu®’, présente un florilége
de textes mystiques pour évoquer le vertige de I’Absolu: Dieu, écrit-il en
une curieuse formule, ne peut étre «encapsulé»!?* Dieu est hors-cadre,
mais il faut bien tenter de le dire puisque, pour citer Paul Beauchamp,
I'ineffable lui-méme s’est donné a raconter. Toute figuration est inapte a
dépasser le seuil du mystére, cependant 'affirmation de I'ineffabilité de
Dieu, «infini d’intelligibilité»* est au terme du raisonnement et non un
préalable qui dispenserait de penser. Dieu, poursuit Henri de Lubac, est
non pas I'Inconnaissable, mais I'Insaisissable. Le connaitre, ce n’est pas le
saisir, mais entrer dans la perception de Ce qu’ll est, & savoir au-dela de
tout, Il est le Nom au-dela de tout Nom.

«Tout ce que notre intelligence congoit de Dieu échoue a le repré-
senter », rappelle Thomas d’Aquin?®. Les noms a I'aide desquels nous
désignons Dieu sont des indices de ce qu’ll est, mais ils ne disent pas qui
Il est puisque « [nJous ne pouvons pas saisir ce que Dieu est, mais ce qu’il
n’est pas, et quel rapport soutient avec lui tout le reste. » >’ Parmi ces noms,
le De Deo uno distingue ceux qui sont attribués a Dieu par métaphore et
ceux qui le sont en propre. L'image du rocher (Ps 18,3) désigne la fidélité
indéfectible de Dieu: 1l s’agit d’une métaphore car alors nous empruntons
a la matérialité, brute pourrait-on dire, de notre monde et celle-ci ne peut

23 Henri e LUBAc, Sur les chemins de Dieu (1956), ((Euvres complétes, t. 1),
Paris, Cerf, 2006.

24 Ipid., p. 248.

%5 Ibid., p. 140.

26 De Veritate, q. 2, a. 1, ad 9; «quidquid intellectus noster de Deo concipit, est
deficiens a repraesentatione eius », https://www .corpusthomisticum.org/qdv02.html.

27 Somme contre les Gentils, 1, 30, trad. Cyrille Michon, Paris, Flammarion,
1999.



REPRESENTATIONS ET APOPHATISME 343

étre attribuée a Dieu. En revanche, lorsque nous parlons de la bonté de
Dieu, nous en désignons I'inoui dont la bonté humaine n’est qu’un pale
reflet ; c’est pourquoi ici le raisonnement s’inverse : ce mot-13 s’applique «a
Dieu au sens propre, avec plus de propriété encore qu’aux créatures», il
est dit «de Dieu en toute propriété» car il désigne une perfection divine.
Créé a I'image de Dieu, I’étre humain peut expérimenter a hauteur humaine
cette qualité, mais elle ne s’applique en plénitude qu’a Dieu et Thomas
distingue clairement entre «les perfections exprimées par ces mots, comme
la bonté, la vie et les autres, et la maniére dont elles sont signifiées » ; ces
mots-la s’appliquent en propre a4 Dieu quant 4 ce qu’ils désignent, mais si
I’on considére « la maniére de signifier, ces mémes mots ne s’appliquent plus
proprement a Dieu, car leur mode de signification est celui qui appartient
a la créature. » 2

Les «noms attribués proprement 3 Dieu impliquent des conditions
corporelles [...] uniquement dans la maniére de les signifier » et non dans
les perfections signifiées®®. C’est ainsi que De Deo trino décrit le titre de
Pére: puisque « 1’éternel a priorité sur le temporel » il est 1égitime d’attribuer
la paternité & Dieu en un sens propre car Dieu est Pére du Fils de toute
éternité ; secondairement, elle désigne la relation de Dieu avec la créature ™.
Ces noms attribués en toute propriété a Dieu renvoient a4 'expérience
anthropologique (paternité et filiation, expressions concrétes de la bonté...)
mais «2 plus hault sens», selon une dialectique de continuité et discon-
tinuité : ce que nous expérimentons dans notre condition finie donne un
indice de la vérité de Dieu puisque nous confessons que nous sommes créés a
son image mais selon une dissymétrie qualitative et non point quantitative.
Il ne s’agit pas de considérer que certains concepts représentent, bien
qu'imparfaitement, ’essence de Dieu car ce serait admettre une ressem-
blance imparfaite mais directe, mais de « déterminer comment, au moyen de
concepts qui ne s’appliquent par eux-mémes qu’a la créature, nous pouvons
énoncer, au sujet du Dieu incompréhensible, des propositions affirmatives
qui soient vraies.» . Les noms attribués en propre a Dieu manifestent une
réalité divine paradigmatique de ce que la créature est et a vocation a étre;
cependant, pour étre modéles, ils n’en sont pas moins d’une autre teneur.

Or, a coté de cette affirmation selon laquelle les noms propres, dans
le contenu qu’ils signifient, s’appliquent d’abord a Dieu et ensuite, sous
une autre modalité, a la créature, deux autres éléments sont mis en place
dans le De Deo uno. Le premier vient au terme d’une réflexion sur Ex 3,14:
le vrai nom de Dieu est le Tétragramme car en raison de son caractére

2 THoMAs D'AQUIN, Somme théologique (ci-aprés ST) la pars, q. 13, a. 3, resp.
Voir aussi la, q. 33, a. 2. Trad. Revue des Jeunes.

% ST, la,q.13,a.3,ad.3

30 ST, 1a, q. 33, a. 3, resp.

31 Henri BouiLLaRD, Karl Barth, t. 3: Parole de Dieu et existence humaine.
Deuxiéme partie, Paris, Aubier, 1957, p. 201.



344 ISABELLE CHAREIRE

impronongable il est 2 méme de signifier le caractére incommunicable de
la nature divine®. Le deuxiéme a trait 4 la question de savoir si Dieu
appartient & un genre et la réponse est: « Deus non est in genere » ; en effet,
Dieu ne peut étre contenu dans une réalité plus grande que Lui puisqu’il
est Lui-méme «le principe de tout ’étre » et donc au-dela de 'étre**. Cette
tension entre la représentation et ’au-dela de la représentation court tout au
long de I'histoire de la théologie. L’analogie, selon la formule de Latran IV,
insiste sur la dissemblance au sein méme de la ressemblance®*. Que Iétre
humain soit créé a I'image de Dieu n’efface pas I’altérité radicale entre le
Créateur et la créature. Ainsi, 'argument de Thomas légitime I'usage des
images de I'Irreprésentable comme paradigme du visible, mais il nuance en
distinguant le contenu signifié et le signifiant qui le désigne.

La voie unitive mystique désigne l'insaisissabilit¢ de Dieu et la dé-
faillance des concepts a nous représenter ’au-dela de tout, mais elle produit
aussi des représentations qui relévent du poétique et qui, pour se dire,
s’organisent en un discours articulé et cohérent. Le parcours théologique
est en quelque sorte inverse qui désigne I'ineffable au bout du chemin et
non son préalable, il lui faut pour cela traverser 1’'dpreté du concept et
en dégager sa fonction analogique. Bien entendu, a travers I'histoire, le
discours théologique s’exprime aussi & 'aide de représentations poétiques.
Pourtant il y a en christianisme un récit et une révélation dans I’histoire,
c’est pourquoi I'union mystique n’est pas seulement, ni méme sans doute
le chemin privilégié, mais bien la voie du Verbe, de l'intelligibilité et des
médiations historiques. Ces deux voies renvoient au mystére abyssal du
divin et, malgré les apparences, la voie de I’Esprit est aussi identification
séparatrice, et communion unitive celle du Verbe ; en effet, le paradoxe du
Dieu manifesté dans la proximité de la chair n’est pas un moindre indice
de son insaisissabilité. Apres avoir évoqué comment la perception de Dieu
inatteignable est traversée par les mystiques et comment elle est pensée par
la théologie, étudions un certain nombre de représentations du Dieu trine,
notamment dans leur dimension sexuée.

2. Représentations et symbolique trinitaire

Il est sans doute relativement aisé de se déprendre des représentations
de surface, soit qu’elles relévent du moyen terme historique (le christia-
nisme du xix°s. trop immédiatement identifi¢ & la morale bourgeoise de

32 Thomas opére ici une distinction intéressante mais étonnante entre le
Tétragramme et le nom « Celui qui est» THoMAs D'AQuUIN, ST, la, q. 13, a. 11,
trad. Aimon-Marie Roguet, Paris, Cerf, 1984.

3 THomas D'AQUIN, ST, la pars, q. 3, art. 5, resp.

¥ Les Conciles @cuméniques. Les Décrets. Tome II-1. Nicée I a Latran V,
Giuseppe ALBERIGO et al. (€ds), Paris, Cerf, 1994, p. 499 (#232).



REPRESENTATIONS ET APOPHATISME 345

I’Occident) ou d’un contingent obsoléte plus lointain (Anselme de Canter-
bury pensant les relations entre Dieu et sa créature sur le modéle social
mediéval). Il est moins facile de se défaire de représentations inscrites
dans la mémoire de long terme qu’on hésite a qualifier de structurelles ou
de conjoncturelles. Qu’est-ce ce qui est anthropologiquement invariant et
qu’est-ce qui est historiquement contingent ? Les débats actuels, tant sur le
genre que sur ’animalité ou la robotique en sont un exemple. A une période
ou des variations culturelles tenues aujourd’hui pour contingentes furent
absolutisées, succéde une époque qui ne tient pour aucun invariant. Qu’en
est-il alors des représentations de I’Absolu et des métaphores utilisées pour
le signifier ou encore des imaginaires qui produisent et qui, simultanément,
sont portes par les ceuvres artistiques ? Nous analyserons d’abord le jeu sub-
til des représentations sexuées dans I'imaginaire symbolique des personnes
trinitaires avant d’analyser le fonctionnement de ces représentations. Enfin
nous nous interrogerons sur le statut des médiations conceptuelle, artistique
et historique.

2.1.  La symbolique trinitaire et son imaginaire

On sait la difficulté posée par I’expression paulinienne employée en
Ep 4,13, &vdpa téleov, que la ToB traduit pudiquement par «parvenir
a I’état d’adulte» plutét que par 'homme (male) accompli ou parfait.
Pourtant, ce n’est pas ce verset qui conduit Augustin & un étrange
raisonnement mais la péricope ou Paul traite du voile que la femme doit
porter parce qu’elle est la gloire de son mari alors que le male est la gloire
de Dieu (1 Co 11,7-15). Son exégése le conduit a considérer le male (vir)
comme image de Dieu dans son humanité et dans sa masculinité tandis
que la femme (mulier) n’est image de Dieu qu’associée a son époux...
autrement dit, en stricte dépendance de ce qui est considérée comme la
pleine humanité (le masculin) et non point dans ce qui, aux yeux des
males, la particularise — sa féminité 3. Le féminin ne peut, de maniére
autonome, étre considéré comme image de Dieu car il n’accéde a ’humanité
pleine et entiére qu’en raison de sa dépendance au masculin. Autrement
dit, le masculin est I’expression par défaut de I'numanité. Ce type de
représentation affecte évidemment la conception que 'on a du divin, mais
les choses se complexifient lorsqu’il faut le penser dans sa réalité trine
et, nous le verrons, Augustin propose une représentation autrement plus
intéressante dans la suite de son traité. Mais attardons-nous a présent sur
quelques métaphores sexuées.

Dieu confessé comme trine requiert de le penser simultanément se-
lon la configuration tri-hypostatique et selon la communion des Trois
—communion qui s’accomplit de maniére « périchorétique» de telle sorte

3% AucusTiN p'Hippong, La Trinité, XI1, VII, 10, trad. Paul Agaésse (Biblio-
théque augustinienne 16), Paris, DDB, 1955, p. 231.



346 ISABELLE CHAREIRE

qu’aucune des Hypostases n’est close sur elle-méme. Cette symbolique est
construite autour de deux figures masculines, le Créateur nommé Pére
et le Logos qui est dit Fils, et d'une figure souvent associée au féminin,
I’Esprit saint. Il s’agit certes d’analogies, c’est-a-dire de représentations
¢laborées a partir du monde de 'expérience sensible et qui traduisent
une interprétation du monde. Et pourtant, en raison de 'incarnation, n’y
a-t-il pas plus qu’'analogie? En effet, le Verbe fait chair nous présente
bien un homme qui appelle Dieu son Pére... «Qui m’a vu a vu le Pére»
(Jn 14,9). Il y a 12 une image de Dieu réalisée dans la chair du monde,
donc sexuée, et qui a dés lors une puissante force évocatrice. De plus,
d’aprés la Genése, ’humanité est structurellement différenciée, signifiant
ainsi que nulle incarnation humaine, par son sexe ne peut prétendre assumer
la qualit¢ humaine dans sa seule réalisation.

Cependant la sexuation des métaphores divines est plus complexe
que ne pourrait le laisser suggérer une approche superficielle. Jacques
Briend recense le vocabulaire de la maternité dans la Bible et analyse les
occurrences des verbes «concevoir» et «enfanter», appliqués a Dieu’®.
Retenons-en une seule:

Le Seigneur, tel un héros, va sortir, tel un homme de guerre il réveille sa jalousie,
il pousse un cri d’alarme, un grondement et contre ses ennemis se comporte en
héros. Je suis depuis longtemps resté inactif, je ne disais rien, je me contenais ;
comme femme en travail, je gémis, je suffoque, et je suis oppressé tout a la fois.
(Es 42,13-14)

Dans le verset 14, évoquant la respiration d’une femme en travail, I'action
de Dieu est exprimée comme un enfantement et s’articule de maniére
saisissante a la métaphore guerri¢re, traditionnellement masculine, du
verset 13%7. Et si le nom de Pére est central dans le Nouveau Testament ou
Jésus s’adresse a son Pére-Abba, Jésus utilise également la comparaison de
la poule qui souhaite rassembler ses poussins®®. Julienne de Norwich dans
Revelations of Divine Love, appelle Jésus « notre mére véritable » douce et
aimante et ajoute qu’il est notre mére, notre frére, notre sauveur® ; cette
image maternelle, conjuguée avec celle de la paternité, est trés développée
dans le récit de ses visions*’. Cette métaphore n’est pas inhabituelle chez les

36 Jacques BRIEND, Dieu dans I'Ecriture, Paris, Cerf, 1992, p. 71-90.

37 J. BrienD, op. cit., p. 80.

3 «Que de fois j’ai voulu rassembler tes enfants comme une poule rassemble sa
couvée sous ses ailes» L¢ 13,34 // Mt 23,37.

39 «[...] our true mother », « he is our mother, our brother, and Saviour ». JULIAN
oF NorwicH, Revelations of Divine Love, trad. et éd. Barry WinDeaTT, Oxford,
Oxford University Press, 2015, § 59 du texte long, trad. anglais moderne, p. 129.

4 Maternité du Créateur, du rédempteur et de I’Esprit au travail dans le
monde: « I understood three ways of regarding motherhood in God: the first is how



REPRESENTATIONS ET APOPHATISME 347

médiévaux, par exemple Anselme de Canterbury, citant Lc 13,37, s’adresse

3 Jésus comme 4 une mére?!,

Qu’en est-il de la troisiéme Hypostase ? Faut-il, comme I’affirme Elizabeth
A. Johnson, lier 'oubli de I’Esprit 4 la marginalisation des femmes ?* Tl
est certain que I'on attribue & ’Esprit saint des qualités dites féminines.
Se référant aux distinctions sexuées conventionnelles, Sergei Boulgakov
et Paul Beauchamp ont largement utilisé cette métaphore. Boulgakov,
sur fond de sa perspective théanthropique dont la sagesse est le pivot,
conjugue les figures de I’Esprit et de Marie et développe le théme de la
Déi-maternité®,

L’esprit sophianique de ’'homme est androgyne, bien qu’en fait chaque homme,
chaque individu ne soit que masculin ou que féminin ; c’est-a-dire que malgré la
qualité androgyne de son esprit, il ne touche a ’étre que par un seul principe,
dont le second est complémentaire. Et cette androgynie est /'intégrité de I'image
de Dieu en I’homme. [...]

Nous savons déja qu’a cette distinction qui est paralléle aux principes masculin
et féminin correspond, dans l'incarnation, le fait que le Christ a pris I'image
d’un homme et que le Saint-Esprit s’est pleinement manifesté dans I'image de
la Pneumatophore Vierge Marie; de telle sorte que I'image de la Théanthropie
parfaite dans sa plénitude, au ciel et sur la terre, n’est pas le Fils seul, mais le Fils
de la Vierge, 'Enfant suréternel dans le sein de la Mére de Dieu®.

Distinguant un féminin-masculin selon la chair et un autre selon I’Esprit,
Boulgakov tend vers une interprétation du féminin et du masculin dans leur
version spirituelle comme propriétés de Dieu et non comme métaphores :
la polarité féminin-masculin serait ainsi en Dieu le prototype de ce qui
est réalisé dans la créature. En raison de sa perspective panenthéiste, la

he is the foundation of our nature’s creation; the second is his taking on of our nature
(and there the motherhood of grace begins); the third is the motherhood at work, and
in this, by the same grace, there is a spreading outwards of length, and breadth, and of
height and of depth without end, and all is one love.» JuLiAN OF NORWICH, Revelations
of Divine Love, op. cit., p. 129. « Je compris trois fagons d’entendre la maternité en
Dieu: la premiére tient a ce qu’il est le fondement de la création de notre nature
humaine ; la deuxiéme tient au fait qu’il a pris notre nature (et la commence la
maternité de la grace) ; la troisiéme est la maternité en travail et, en elle, par la méme
grice, il y a diffusion sans fin en longueur et en largeur, en hauteur et en profondeur,
et tout cela n’est qu’un seul amour. » (notre traduction).

41 Priére citée par Elizabeth A. JoHNsoN, Dieu au-dela du masculin et du féminin.
Celuil Celle qui est, Paris, Cerf, 1999, p. 243.

42 Ibid., p. 213.

4 L’image féminine de la Troisiéme hypostase, qui est incarnante, est non
seulement liée a la dimension féminine de I’Esprit lui-méme (comme ruach), mais
aussi 2 Marie par qui se réalise 'incarnation grice a la puissance de I'Esprit. La
participation de I’Esprit a la création est également pensée comme dei-maternité :
Sergei BouLGAKovV, Le Paraclet, Lausanne, L’Age d’Homme, 1996, p. 186.

“ Ibid., p. 179-180.



348 ISABELLE CHAREIRE

théanthropie qui pose 'humanité du Verbe de toute éternité en Dieu®,
I'Irreprésentable est clef de compréhension du visible. L’expérience sexuée
du créé trouve ainsi son paradigme dans I'Irreprésentable.

Dans Création et séparation, Paul Beauchamp montre comment 1’acte
créateur se réalise & la fois par I'acte de séparation et par la couvade:
« L’esprit planait sur les eaux...». Le Verbe, en signifiant la dimension
centrifuge de I’action séparatrice, manifeste la transcendance divine, alors
que Pesprit, par sa fluidité et I’esquisse d’'un mouvement unificateur de
rassemblement, équilibre ce que la séparation pourrait avoir d’austére et
de radical, en manifestant la présence du divin dans le monde créé. Dans
le récit de Gn 1, le souffle (rdach) et la parole jouent donc toutes deux un
role: la rudch est d’emblée présente, située entre ciel et terre (Gn 1,2¢) et
ensuite la parole qui organise et qui sépare. L’esprit (ou riiach) n’est pas
chaos (tehom), mais «signe de la présence mobile et orientée de Dieu »*,
L’acte créateur s’effectue par le principe fluide de I’esprit et par la parole qui
s’apparente a la Loi, qui tranche, organise et sépare. La riach et la parole,
toutes deux actrices de I’acte créateur dans ce récit de création évoquent
des symboliques traditionnellement attribuées la premiére au féminin et la
deuxiéme au masculin’. Lecteur de Boulgakov et soucieux de valoriser la
présence du féminin dans histoire de ’alliance 8, Paul Beauchamp reprend
la thématique du féminin comme enracinement anthropologique de I’Esprit
saint. Le bibliste fait alors exploser les représentations sexuées du divin:
alors que le Pére et le Fils sont identifiés chacun, séparément, le premier
par la paternité versus maternité (Créateur) et le second par la nuptialité
(’Epoux), maternité et nuptialité sont deux métaphores réunies d’une part
en I’Esprit saint et d’autre part en Marie puisque I’Esprit préside a la Déi-
maternité de Marie et qu’il fait aussi ceuvre de nuptialité en suscitant I'Eglise
épouse du Christ. Tout comme Marie mére de Dieu est figure de I’Eglise-
Epouse, I’Esprit concentre ces deux fonctions. Cependant chez Beauchamp
les images sexuées du divin orientent vers un au-deld des figures. L’Esprit
est pensé comme accomplissement de 'amour trinitaire, dans ses deux
dimensions, interne et externe, puisqu’il est «le don que s’échangent le Pére

> Sergei BouLcakov, La Sagesse divine et la théanthropie. I. Du Verbe incarné.
L’Agneau de Dieu, Lausanne, L’Age d’homme, 1982, p. 114-116.

46 Paul BEAUCHAMP, Création et séparation. Etude exégétique du chapitre premier
de la Geneése, Paris, Aubier Montaigne-Cerf-Delachaux & Niestlé/Desclée de Brou-
wer, 1969, p. 181. Catherine Keller, différemment, valorise la dimension matricielle
de I'acte créateur : s’appuyant sur le tehdém de Gn 1,2b, elle privilégie la continuité.
Catherine KELLER, Face of the Deep. A Theology of Becoming, Londres/New York,
Routledge, 2003, p. 9. Analyse reprise par John D. Caruro, La faiblesse de Dieu.
Une théologie de I'événement, Genéve, Labor et Fides, 2016, p. 95 sq.

47 Paul Beauchamp retrouve cette double polarité avec la sagesse et la loi en
Pr 8,22-31.

48 Paul BeaucHaMp, Le récit, la lettre et le corps. Essais bibliques, Paris, Cerf,
1992, p. 179.



REPRESENTATIONS ET APOPHATISME 349

et le Fils et nous sommes le don que s’échangent le Pére et le Fils»*. Et
cet amour se dit par-deld maternité et nuptialité. Les métaphores doivent
étre dépassées car ’Esprit d’amour «n’est ni nuptial, ni maternel», il est
simplement I’Amour. Aucune forme humaine d’amour n’est plus propre
qu’une autre a signifier I’Amour trinitaire, toutes doivent étre libérées par
cet amour qui vient d’en-haut ; chacun de ces amours, de ’épouse et de la
meére, nie qu’il soit I'autre, mais Dieu en Marie nie cette négation : « ’Esprit
en Marie, I’attire vers I'unique Pére, principe inaccessible de toute unité » *°.

Il y a, certes, chez ces deux auteurs une précompréhension de ce
que sont le féminin et le masculin, mais c’est 'usage herméneutique de
ces représentations qui nous intéresse ici. Chez Boulgakov, en cohérence
avec sa perspective panenthéiste, le visible est le reflet de I'invisible qui
en est le paradigme; différemment, Beauchamp considére que le visible
désigne I'invisible, mais celui-ci est au-deld des formes historiques. La
clef analogique est pergue par le premier dans une logique de continuité
alors que, liée a4 une perception de la discontinuité, le second insiste sur
le totaliter aliter entre le créé et I'incréé. Beauchamp se situe dans la
logique du nom propre de Dieu: bien que désignant un attribut proprement
divin, la maniére de le signifier appartient au monde créé: en Christ, les
différences contingentes sont abolies (Ga 3,28). Demeurent les distinctions
persistantes : 1'individualité, et 'on sait combien la notion de personne
eut un réle majeur dans 1’élaboration du dogme. Il convient de désigner
I’altérité sans 1’identifier absolument a des différences propres au monde
créé et donc évolutives, soit dans I'histoire (libre et esclave) soit dans le
basculement du chronos au kairoschristique (féminin et masculin Ga 3,28b).

2.2, Figurer Dieu

Plus il est facile de désigner qu’il y a un Dieu, moins on sait qui il est,
nous rappelle Pascal ; plus Dieu est caché, mieux on le connait, scandant
ainsi la progressivité de la connaissance de Dieu par le témoignage de la
nature, par Iincarnation du Verbe et enfin par I'eucharistie®!. On peut
ainsi considérer que ’accés a la proximité de Dieu nécessite au préalable

¥ Ibid., p. 168.

0 Jbid., p. 186. Significative ici la référence faite au sermon 21 de Maitre
Eckhart : « “Un” désigne ce 4 quoi rien n’est ajouté[...]. “Un” désigne la négation de
la négation. Toutes les créatures sontelles-mémes une négation ; I'une nie qu’elle soit
'autre [...]. Mais Dieu a une négation de la négation. Il est Dieu et nie toute chose
[...]. Dieu est “Un”, il est négation de la négation. » (cité d’aprés la trad. de Jeanne
Ancelet-Hustache, Paris, Seuil, 1974, p. 185-186). « Découvrir qu’aucune forme de
Pamour n’est plus I'amour que les autres formes, ¢’est 13 un effet particuliérement
libérant produit par cet Esprit qui vit aujourd’hui parmi nous.» P. BEAucHAMP,
Le récit, la lettre et le corps, op. cit., p. 187.

31 Lettre a Charlotte de Roannez, oct. 1656, in Blaise PascaL, Euvres complétes,
t. 2, Michel Le Guern (éd.), Paris, Gallimard (Pléiade), 2000, p. 30.



350 ISABELLE CHAREIRE

la reconnaissance de son altérité, de sa dissemblance. Paradoxe du mystére
de l'incarnation: I’Absolu se révele au plus proche de ’humanité et au
plus éloigné de sa transcendance; reconnaitre sa transcendance est la
voie d’accés a sa proximité. Au terme de son histoire des représentations
picturales de Dieu, Francois Bespflug souligne 'ambivalence de cette
épopée artistique: «Tant d’éblouissements, d’intuitions, d’admiration,
de désirs d’union “au-deld de I'image”, et aussi tant d’ambiguités, de
collusions, de rejets. Tant de risques, aussi, de se tromper de prendre
Dieu pour un mile dominant, un monarque, un grand-pére-au-ciel. »°>
Cette ambivalence traverse I’histoire de la chrétienté et le débat connut un
sommet avec Nicée II, qui trancha en faveur de la vénération des images
car « ’honneur rendu a 'image s’en va au modele original ». En effet, «la
figuration par I'image de personnes vivantes [...] fait accord avec le récit
de la prédication évangélique, en vue de fortifier la foi en I'incarnation,
véritable et non en apparence, du Verbe de Dieu» .

Reprenons la notion de figure que la tradition chrétienne hérite des
auteurs paiens en lui donnant un sens nouveau : penser les formes histo-
riques préfiguratives du salut dans I’histoire et son accomplissement. « Les
figures ne sont [...] pas seulement transitoires ; elles sont la forme transitoire
d’une chose éternelle et intemporelle »**. Puisque le Dieu de Jésus-Christ
est, pour reprendre Eberhard Jingel, & penser dans son unité avec ce-
qui-passe, dans quelle mesure les formes transitoires sont-elles affectées
par ’Eternel et affectent-elles Celui-ci ? La figure, souligne Beauchamp, est
stabilité et mouvement; elle est la forme qui se donne a voir, mais elle est
aussi ce qui fait sens par un dispositif cohérent de la réalité: une méme
signification, mais polymorphe tout au long du récit. Les figures différent
par leur caractére irréversible, en tant qu’elles touchent a un événement
spécifique, mais elles reviennent de maniére circulaire ; cercle orienté qui
accouche d’un définitif, qui va «jusqu’au bout de I’ancien pour expulser
le nouveau»>>. Lire les figures et leur accomplissement, c’est s’ouvrir au
mystére, c’est-a-dire a cette totalité qui prend sens autour du Christ et qui
est I’objet d’un dessein de Dieu dés les origines (Ep 1,9-11). Historiques, les
figures sont donc évolutives. Que ce soit la plastique, la poésie, la musique
ou le concept, il s’agit — a partir de la matérialité, de la régle grammaticale,
harmonique ou logique — d’ouvrir & l'invisible et non pas de détourner
«des choses spirituelles en submergeant les yeux dans le flot des choses

charnelles » 3°.

52 Frangois B®spLUG, Dieu et ses images, Paris, Bayard, 2017, p. 446.

3 Les Conciles @cuméniques. Les Décrets. Tome 1I-1, op. cit., p. 305, citant
Basile de Césarée, et p. 303.

54 Erich AuerRBACH, Figura. La Loi juive et la Promesse chrétienne, (1938), Paris,
Macula, 2017, p. 71.

5 Ibid., p. 228.

% F. BespLUG évoquant la position d’Agobard de Lyon, Dieu et ses images,
op. cit., p. 146.



REPRESENTATIONS ET APOPHATISME 351

Dans la deuxiéme partie du De trinitate, Augustin trouve ses images
dans la structure de 'ame. L’ame est mémoire, intelligence et volonté et,
lorsqu’elle est tournée vers son véritable bien et participe ainsia la sagesse de
Dieu : memoria Dei, intelligentia Dei et amor Dei, 'ame est image de Dieu”’.
Ces trois images mentales ne doivent pas étre comprises comme un décalque
terme a terme des personnes de la Trinité, car il s’agit d’«une analogie
structurelle de I'unité de présence, d’action et de don de soi mutuel qui
caractérise la vie divine » *®. Cetteimage renvoie 4 une expérience commune
que I'on peut considérer comme universelle et ne s’appuie donc pas sur des
aspects contingents de ’expérience comme la réflexion faite par I'évéque
d’Hippone a partir de 1 Co 1,7-15. Nous proposons de tenter une telle
recherche symbolique a nouveaux frais : prendre des éléments structurants
de I'expérience humaine, certes liées a la philosophie et a I'esprit du temps
mais qui nous paraissent universalisables a partir du moment ot on se situe
évidemment dans une perspective non matérialiste ou, a I'inverse, gnostique.

3. Le vitrail des représentations

Lorsqu’on déambule a I'intérieur de la basilique Saint-Julien de Brioude,
en Haute-Loire, la lumiére irradie la pierre d’éclats colorés par les vitraux de
Kim En Joong. Le vitrail filtre et transforme la lumiére, mais I'irradiation
des couleurs disparait-elle en la présence bienheureuse de I’Absolu? Les
cercles qui apparaissent au poéte visionnaire au terme de son voyage ne
sont-ils pas colorés ?

Dans la profonde et lumineuse essence

De la divine lumiére trois cercles m’apparurent
De trois couleurs et d’unique grandeur;

Et comme arcs-en-ciel I’un par I'autre irisés

Et le troisiéme, comme feu,

De I'un et I'autre également souffle de vie*.

La ligne de créte sur laquelle se tient Henri Le Saux manifeste les enjeux des
représentations symboliques du divin : tenir a I’historicité et ses médiations
pour éviter la fuite hors du créé; affirmer le caractére analogique des
représentations et des concepts sous peine de réduire le divin a ce par

5T De trinitate, op. cit., livres XIv-xv.

8 Rowan WiLLiAMs, «La Trinité», in: Allan D. FrrzGeraLp et Marie-
Anne VANNIER (dir.), Encyclopédie saint Augustin. La Méditerranée et I'Europe.
we-xxr¢ siécle, Paris, Cerf, 2005, p. 1429.

% DANTE ALIGHIERI, Commedia, Milan, Garzanti, 1987, « Paradiso » XXXIII,
115-120, notre traduction. « Ne la profonda e chiara sussistenza | de I'alto lume
parvermi tre giri | di tre colori e d'una contenenza, e l'un da U'altro come iri da iri |
parea reflesso, e’l terzo parea foco [ che quinci e quindi igualmente si spiri. »



352 ISABELLE CHAREIRE

quoi on tente de le désigner ; maintenir I'altérité en Dieu et 'altérité entre
le Créateur et le créé. Il s’agit alors de maintenir le pivot historique de
la révélation tout en tenant compte de I'intérét accordé aujourd’hui a la
vie spirituelle hors médiations, et enfin, de valoriser la notion d’altérité
structurante. Trois dimensions qui peuvent se dire en termes de charité, de
vie et de relation-source.

3.1. La charité ou I'analogie messianique

Puisque Dieu se révéle dans I'histoire, le récit biblique et évangélique
constitue une pierre d’angle pour comprendre a la fois les représentations et
I'insaisissabilité de Dieu. Des le début de son ministére, Jésus lie la venue du
régne a sa personne (Mc 1,15). Jon Sobrino exprime ainsi cette dimension
fondamentale du Dieu biblique comme Dieu en relation avec lhistoire:
« Ce qui est dernier pour Jésus, c’est Dieu dans sa relation avec I'histoire
des hommes, explicitée comme royaume.»* Dans la tradition vétéro-
testamentaire trois traits caractérisent la royauté divine: la souveraineté
cosmique du Créateur ; I’engagement historique du Seigneur auprés de son
peuple et qui s’élargit a toutes les nations; royauté divine qui s’exerce
selon le droit et la justice puisque le Seigneur est par excellence le roi
des justes, des humbles®. Jésus de Nazareth reprend & son compte cette
attention aux pauvres et aux opprimés. Et aprés Paques, I'annonce de la
proximité du régne, Dieu dans sa relation avec les étres humains, se réalise
par la médiation centrale de la figure christique qui en est 'exemplum et la
voie. C’est ce rapport analogique que nous examinons: la figure christique
inaugure le régne, mais celui-ci se réalise pour autant que le partenaire
humain entre dans une suite qui le configure analogiquement au Fils.

Christoph Theobald reprend la question de I’analogie a partir de la
notion de régne de Dieu telle quelle apparait dans I'itinéraire de Jésus
de Nazareth. Il s’agit d’ouvrir «une voie a I'expérience de la mystéricuse
proximité du Dieu tout autre» % : cette expérience est celle qui se réalise
dans la suite des disciples sur le chemin ouvert par le Galiléen ressuscité.
S’inscrivant dans le sillage d’Eberhard Jiingel mais s’en démarquant,
Christoph Theobald propose d’honorer le lien intrinséque entre paroles
et actes de Jésus et de «situer le point de départ de 'analogia regni
(comme analogatum princeps) dans la relation entre les signes des “temps

% Jon SoBrINo, Jésus en Amérique latine. Sa signification pour la foi et la
christologie, Paris, Cerf, 1986, p. 140.

1 Voir notamment la contribution de Joseph CoppENs 4 I'article « Régne de
Dieu» du Supplément au Dictionnaire de la Bible, Paris, Letouzey & Ané, 1981, t. 54,
col. 1-58.

62 Christoph THEOBALD, « Analogia regni. Approche contextuelle du “principe”
de la théologie chrétienne », in: Selon I’Esprit de sainteté. Genése d'une théologie
systématique, Paris, Cerf, 2015, p. 456.



REPRESENTATIONS ET APOPHATISME 353

messianiques” et Lui qui simultanément les détecte et les suscite»®. Ti
met en place une structure analogique de I’Evangile, centrée sur un agir,
qui se déploie en trois dimensions. La premiére s’appuie sur un rapport
d’exemplarité entre Jésus et ses disciples, analogie de proportionnalité qui
part de la continuité pour dire la discontinuité radicale. Est maintenue
ici la tension entre la suite des disciples et I’agir incomparable du Maitre.
La deuxiéme reléve de ’analogie d’attribution entre le Christ ses disciples
auxquels il attribue «une véritable identité singuliére et collective, se
montrant dans une ressemblance toujours plus grande par rapport a eux. »
Partant de la dissemblance entre le ressuscité et les disciples est ensuite
signifiée une ressemblance qui « ne vient pas annuler sa toujours plus grande
dissemblance ; mais celle-ci s’avére, ici et maintenant, comme ressemblance
toujours plus grande. » % I ne s’agit donc pas seulement d’un agir, mais bien
d’une identité qui advient par cet agir. Enfin, ’analogia regni proprement
dite est une analogie relationnelle pensée dans toute sa portée sociale.
S’appuyant sur la messianité de Jésus qui advient dans son effacement
méme, et en écho a nos sociétés sécularisées, elle met en place une théologie
de la création appuyée sur I’alliance qui la fonde. « Englobée par 'analogia
fidei»®, elle fonctionne comme une analogia entis, désignant ce qui est
commun a tout étre humain, mais sous une modalité dynamique qui
s’inscrit dans les anthropologies philosophiques contemporaines, avec une
référence appuyée a la notion d’hospitalité reprise & Derrida.

L’analogie élaborée ici a partir de la figure du Messie valorise la
ressemblance au sein méme de la distance historique, de I’altérité identitaire
et de I’écart entre les prémices et I’accomplissement du régne. Il s’agit d’une
analogie pratique dans laquelle advient I'identité en référence, explicite ou
non, au Christ (Mt 25). Référence au Christ, 13 est bien I’enjeu si on ne
veut pas réduire le christianisme & des préceptes moraux. L’Esprit saint,
révélateur de cette identité, permet d’y échapper et de situer la suite du
Christ dans une perspective éthique de mode d’étre au monde (1 Co 13)
plutdt que de prescription simplement morale. En liant ici la charité a
la figure du Messie plutot qu’a celle de I’Esprit saint, on insiste sur son
effectivité historique tout en I'inscrivant dans un registre théologal.

3.2. La vie ou I'analogie spirituelle

L’Esprit saint, par son étymologie méme, est associé au souffle, a
la vie. Celle-ci, tout comme les solidarités concrétes évoquées ci-dessus,
est une expérience universelle interprétée diversement selon les options
philosophiques ou religieuses. Le Dieu biblique, le Seigneur des vivants,
donne la vie et fait vivre éternellement. Comment penser ce lieu analogique

6 Ibid,, p. 455.
6 JIbid, t. 2, p. 469.
6 Jhid, t. 2, p. 470.



354 ISABELLE CHAREIRE

de Iesprit de vie? Une approche matérialiste réduit la vie au biologique et
ses expressions affectives, artistiques, etc. a des phénomeénes neuronaux ; a
I’inverse, une approche spiritualiste considére la chair comme entiérement
domesticable par I’esprit. Or la vie du monde créé est traversée par cette
ambivalence méme : les €étres sont plus ou moins assignés a leur matérialité
et plus ou moins capables d’en maitriser le sens et ’orientation.

Pour Michel Henry, la vie est plus que ’homme compris comme vivant,
c’est donc de la vie qu’il faut partir c’est-a-dire de Dieu puisque «la
Vie constitue ’essence de Dieu et lui est identique »®. Dieu est cette vie
capable de s’engendrer elle-mémeet le Christ, de filiation transcendante, est
I’ Archi-Fils, I’Archi-Vivant. Se référant a ’exultation de Jésus (Mt 11,25),
le philosophe souligne que la vérité du christianisme reléve de la vie et
non de la pensée ou du langage. Cela n’exclut pas la réflexivité puisque la
vie elle-méme est pensée comme intelligibilité — entendue non pas selon la
rationalité grecque mais comme jaillissant de la vie méme. L’expérience de
la chair est le lieu méme ou s’éprouve la transcendance puisque Dieu est la
vie méme®’.

Etonnamment, chez cet auteur, la figure du Christ se substitue en
quelque sorte a celle de I’Esprit ou, plus exactement, en lui sont rassemblées
les caractéristiques des deux Hypostases : déli¢ de la seule figure du Logos
le Fils est aussi et d’abord le Vivant. Insistant sur la vérité existentielle
du christianisme, le réle des médiations historiques dans lhistoire de la
révélation nous semble négligé mais I'intérét de cette approche soucieuse
de la vie dans sa double dimension immanente et transcendante, est
de souligner combien la vie traverse les trois de la Trinité. Car la vie
est aussi liée a la figure de I'Esprit saint figuré, comme le fait ’hymne
grégorienne Veni Creator Spiritus, par les trois éléments fondamentaux de
I’'expérience cosmique : I’eau, le feu et I’air. Le Saint-Esprit n’est cependant
pas indifférenciation mais bien principe de discernement, de séparation
par identification; accompagnant ’aventure historique de I’alliance et
actualisant les dons de la gréce il ne laisse pas de produire des effets dans
’histoire malgré son invisibilité, la kénose est le lieu de sa manifestation.

La vie est affirmation de soi et retirement. Voyons comment cette
dynamique se réalise dans la construction du sujet puisque la vie n’existe
que sous sa forme individualisée.

3.3. La périchorese ou I'analogie de la relation-source

Que ce soit dans les configurations Grecque ou Latine, la symbolique
trinitaire pose une Hypostase premiére, source des autres et cependant la

6 Michel HENRY, C’est moi la vérité. Pour une philosophie du christianisme,
Paris, Seuil, 1996, p. 40.
67 Ihid., p. 176.



REPRESENTATIONS ET APOPHATISME 355

théologie des processions veille 2 ne pas poser d’antériorité de 'une par
rapport aux autres. En ce sens les métaphores paternelle ou maternelle
sont significatives puisque I'identité de pére ou de mére advient dans I’acte
de filiation méme. L’ordonnancement n’est pas signe d’inégalité. Ce levier
métaphorique trouve aujourd’hui d’autres ressources philosophiques.

Alors que, dans Soi-méme comme un autre, I’altérité constitutive de soi
est pensée & hauteur anthropologique, dans la conférence Amour et justice,
qui articule la juste équivalence et la surabondance de I'amour, Ricceur
référe le dynamisme de ces deux dimensions au don et spécifiquement au
symbolisme « de la création, au sens le plus fondamental de donation origi-
naire de I'existence » % ; dans I'univers biblique, cette perception du donné
s’articule au don de Loi, chemin de vie. Le toujours-déja-la, expérience
universelle, structure une anthropologie de I’altérité. La construction de soi
par la médiation des autres, de I'histoire, du langage, est un chemin de vie
personnalisée qui désigne une identité dynamique, non close sur elle-méme.
Cette ouverture structurelle a I’altérité tient également au retirement afin de
laisser a I’autre ’espace d’exister, lui aussi. Cette dimension kénotique, qui
affecte les trois personnes trinitaires, est ici référé a I’acte créateur: Dieu
se retire pour laisser exister le créé et c’est déja par retirement méme qu’il
advient dans I'immanence de sa vie trine.

La dynamique de I’alliance, dans sa double dimension unilatérale et bi-
latérale, répond de cette donation initiatrice qui n’exclut pas la réciprocité :
la Source ne se dit pas sans I’autre, le don sans la réciprocité. La corrélation
permet d’identifier chacune des personnes trinitaires sans les enfermer dans
un réle et de montrer comment elles se construisent I'une avec I'autre. Cha-
cune des Hypostases assume des caractéristiques qui leurs sont communes,
mais selon un dispositif qui lui est propre, original, ’'Hypostase-source
signifiant "'unique Dieu origine et simultanément altérité en lui-méme.

Les trois figures ici dégagées s’enracinent chacune dans une expérience
universelle - fraternité, vie, relation —et font écho a la révélation. L’analogie
de la sociabilité juste et charitable inscrit dans la suite du Messie et du
Dieu de I’alliance ; ’amour est exprimé ici en réalisations historiques plutdt
qu’en termes de dilection. L’analogie de la vie, expérience de communion
unitive dépassant toute médiation, se présente comme figure d’intelligibilité
plutdt que de volonté, L’analogie de la relation-source tente d’équilibrer la
vie périchorétique et 'incommunicabilité des personnes. Dieu charité, Dieu
vie, Dieu relation-source : trois images ou noms propres, pour désigner trois
attributs divins et les donner comme paradigme incomparable a actualiser
dans I'expérience créée.

8 Paul Rica&ur, Liebe und Gerechtigkeit/ Amour et justice, Tiibingen, Mohr
Siebeck, 1990, p. 44.



356 ISABELLE CHAREIRE

Dans quelle mesure I'expérience sensible peut-elle représenter I'Irrepré-
sentable et les images de I'Irreprésentable devenir paradigmatiques de notre
expérience de créature? Le signifi¢ doit primer les figures qui I'attestent:
assumer la contingence et I’historicité¢ des formes tout en maintenant la
relativité des représentations pour déjouer le piége de faire de ’Absolu la
simple projection de nos propres idéaux. L’inoui de la révélation nous met
sur un chemin de créte lorsqu’il s’agit de dire la Trinité dont nous percevons
en aveugle la réalité. Il s’agit de trouver une coincidence entre Créateur
et créature en maintenant I’asymeétrie dans le jeu des représentations — que
celles-ci soient plus abstraites ou plus immédiatement sensibles et incarnées
et donc évolutives. Nous éprouvons présentement l'altérité a travers les
médiations présentes de I’ordre du créé ; Au-dela, le chatoiement coloré du
vitrail subsistera, mais totalement autre.



	Représentations et apophatisme : à propos de la symbolique trinitaire

