
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 152 (2020)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 152 (2020), P. 291-306

BIBLIOGRAPHIE

Christine Chaillot, L'Église assyrienne de l'Orient, Histoire bimillénaire et Histoire du

géographie mondiale, Paris, L'Harmattan (Religions et spiritualité. Série christianisme

Études), 2020, 221 p.

Il devient urgent que, peu à peu, les chrétiens d'Occident, qu'ils soient catholiques

ou protestants, apprennent à mieux connaître l'histoire et la culture des églises
chrétiennes d'Orient, y compris celle qu'on appelle « non-éphésienne », parce qu'elle
n'a pas accepté le concile d'Éphèse en 431. Ces communautés assyriennes ont été

en effet extrêmement florissantes et prospères non seulement au Moyen-Orient où
elles sont nées, mais également dans le Golfe persique, en Inde, en Asie centrale et en
Chine, qui fut atteinte en 631, et ceci jusqu'aux invasions de Tamerlan (1370-1405),
dont l'intolérance et la puissance destructrice sont rapidement devenues un
obstacle majeur à leur développement. Si, depuis lors, elles ont subi une domination
humiliante et douloureuse, ainsi que de graves persécutions, massacres et exils de

toutes sortes qui les ont considérablement affaiblies, elles sont malgré tout restées

vivantes en manifestant une résistance et une résilience qui forcent l'admiration.
Nous remercions Christine Chaillot d'avoir reconstitué de manière aussi significative
les événements essentiels de cette histoire bimillénaire de l'Église assyrienne d'Orient
et de sa géographie, montrant comment la grande majorité de ses fidèles, qui habitent
de moins en moins sur leurs terres ancestrales de Mésopotamie - Irak et Iran
actuels -, mais en diaspora, ont réussi à maintenir une vie communautaire malgré
tous les problèmes d'adaptation et d'identité qu'ils ont rencontrés dans des cultures
qui leur étaient étrangères. Une excellente bibliographie de plus de trente-cinq pages
est dressée en fin de volume, donnant pour chacun des neuf chapitres les références
à toutes les études historiques, littéraires et doctrinales qui ont été publiées à ce jour,
ainsi qu'aux différents sites d'information que l'on peut consulter sur internet. Une
chronologie de l'Église assyrienne d'Orient et quelques cartes géographiques font de
cette étude une référence importante en français sur ce sujet encore trop mal connu.

Jean Borel

Michael Erler, Epicurus. An Introduction to his Practical Ethics and Philosophie
Politics, Bale, Schwabe Verlag, 2020, 165 p. antique

Il existe évidemment de nombreuses introductions à la philosophie d'Épicure
(341-270). L'originalité de la présente étude est double. Il s'agit en effet de six
conférences données par l'auteur à Pékin devant un public d'étudiants chinois.
D'autre part, le fil rouge de cette introduction est l'éthique pratique et «l'art
de vivre» proposés par les épicuriens - l'auteur convoque aussi Lucrèce (iers.
av. J.-C.), Philodème (ier s. av. J.-C.) et Diogène d'Œnoanda (ne s. ap. J.-C.) -,
ainsi que leur attitude paradoxale à l'égard du politique. Selon l'auteur, le contexte
historique et politique dans lequel l'épicurisme voit le jour, détermine largement
les préoccupations des philosophes de la fin du ive s., en justifiant une orientation
dominante de la recherche philosophique vers « un art de vivre » s'adressant avant
tout à l'individu (la question est: «how to shape a happy life», p. 11). Cet

aspect de la philosophie épicurienne, particulièrement important en période de

crise, en garantit aussi, selon l'auteur, une certaine actualité (p. 10). L'auteur



292 BIBLIOGRAPHIE

reconnaît toutefois que l'orientation pratique de la philosophie épicurienne n'exclut
pas les recherches théorétiques et scientifiques, comme en témoigne, par exemple,
le gros ouvrage du Maître, Sur la nature (nombreux fragments conservés) où
le philosophe développe sa philosophie de la nature (physique, psychologie et

théologie) matérialiste. L'auteur traite son sujet en six chapitres (ou six conférences) :

Le sage selon Epicure : l'éthique pratique comme philosophia medicans 1 ; Le Jardin
d'Epicure : culte et philosophie (2) ; Lu « vraie politique » épicurienne (3) ; Theologia
medicans : La transformation épicurienne de ta pratique religieuse traditionnelle (4) ;

Interpretatio medicans: Epicure, poésie et orthodoxie épicurienne (5); L'épicurisme
dans la République romaine et dans l'Empire romain chrétien (6). Comme on le

voit, une métaphore (traditionnelle) parcourt toute l'étude : le philosophe est le

médecin des âmes - rappelons malicieusement qu'èitÎKOupoç (epikouros) signifie
«secourable». La philosophie, dans toute son étendue, est fondamentalement une
thérapeutique (medicans) : il s'agit de maîtriser les passions ou d'en guérir - angoisse
devant la mort, peur des caprices des dieux -, pour atteindre la tranquillité de l'âme
et le bonheur. L'aspirant philosophe, le « progressant », doit constamment garder à

l'esprit, en guise de viatique, la formule du « quadruple remède » (tetrapharmakon) :

les dieux ne sont pas à craindre (ils ne s'occupent pas des humains); la mort
n'est rien pour nous (elle est néant, puisque l'âme est mortelle) ; le plaisir (le
bien) nous est facilement accessible ; la souffrance (le mal) est de courte durée et

supportable. Ceci nécessite méditations et exercices, calcul rationnel des plaisirs et
des peines, fondés sur les discussions entre amis, la lecture réitérée des bréviaires de

l'école, méditations constantes des exemples de vie que fournissent les coryphées
de « l'école ». L'auteur s'attache en particulier à ébranler nombre d'idées reçues,
anciennes et modernes, sur l'épicurisme. La doctrine n'est ni monolithique ni
définitivement figée : l'épicurisme a su se transformer, évoluer et s'adapter à des

circonstances nouvelles, en particulier après sa diffusion dans le monde romain
(Philodème, Lucrèce, Diogène d'Œnoanda); il touche les élites instruites plutôt
que le peuple; il conjugue souci de soi et altruisme; la formule XùGe piwcaç («vis
caché!») n'exclut ni le caractère philanthropique de l'épicurisme ni une certaine
visée politique (la « vraie politique »), même si la politique traditionnelle, fondée sur
la recherche des honneurs et cause de troubles de toutes sortes, se voit disqualifiée.
Quant à la question de la religion traditionnelle, l'auteur refuse l'interprétation selon

laquelle Epicure serait simplement « légaliste», c'est-à-dire disposé à se conformer
aux pratiques sociales en vigueur, celles du culte aussi bien que celles de la prière. On
lira avec intérêt les pages que l'auteur consacre à la prière en contexte épicurien : la
prière ou l'hymne (cf. l'hymne à Vénus de Lucrèce) garde un sens, même si les dieux
demeurent complètement étrangers aux sollicitations des hommes, dans la mesure
où l'accent est mis sur la transformation de l'état mental de l'adorateur devant
Yexemple de félicité parfaite et d'ataraxie du divin bien compris, modèle du sage idéal
(p. 88-99). La thèse générale selon laquelle la philosophie antique, en particulier la
philosophie des époques hellénistique et romaine, est fondamentalement exercices
de l'esprit orientés vers la transformation de soi en vue d'atteindre la vie bonne ou
le bonheur (eùSaipovia, cf. p. 25), n'est pas nouvelle (on s'étonne de ne pas voir
cité dans la bibliographie l'excellent Pierre Hadot). Ce qui donne tout son intérêt
à l'ouvrage c'est la précision et la clarté de l'argumentation, le recours à certains
textes peu connus de la tradition épicurienne - Philodème, Diogène -, l'inscription
des problématiques dans la pensée philosophique antérieure - Platon, surtout
(étrangement, le Théétète n'est pas utilisé), et Aristote -, et plus spécifiquement les

liens établis avec la littérature grecque et latine, voire avec les arts figuratifs (l'École
d'Athènes de Raphaël, le memento tnori de la coupe de Boscoreale). Les nombreuses
références en notes sont destinées à ouvrir le texte sur des prolongements permettant



BIBLIOGRAPHIE 293

d'approfondir la réflexion. On regrettera seulement que les transcriptions du grec
omettent la distinction entre voyelles brèves et longues, ce qui en rend la lecture
parfois ambiguë. On recommandera donc sans réserve cet ouvrage très riche malgré
sa brièveté.

Jean-Pierre Schneider

Saint Bonaventure, Les saints Anges, Huit sermons sur le Monde céleste, Philosophie
traduits, présentés et annotés par Bernard Verten, [Gap], Éditions et théologie

Grégoriennes (Gamma), 2019, 218 p.
médiévales

Si plusieurs siècles de difficultés théologiques et d'hérésies ont été nécessaires

pour trouver un équilibre et un consensus doctrinal pour définir les dogmes
de la Trinité et des deux natures du Christ, la hiérarchie des Anges et leur
rôle respectif dans le gouvernement de la création n'a guère fait de problème.
Dans les huit sermons qui sont ici traduits pour la première fois, le Docteur
séraphique Saint Bonaventure déploie devant son auditoire chacun des trois ordres
des trois hiérarchies angéliques, des Séraphins aux Anges, en passant par les

Chérubins et les Trônes, les Dominations, les Principautés et les Puissances, les

Vertus et les Archanges. Il montre comment, alors qu'ils sont créés par Dieu seul

et immédiatement, l'illumination divine parvient à chacun d'entre eux à la fois
directement et par l'intermédiaire des hiérarchies antérieures. C'est seulement après
avoir traversé les trois hiérarchies angéliques que le Rayon divin pénètre dans la
hiérarchie ecclésiastique et l'ordre humain. Un mouvement ascendant survient alors
au moment où l'homme est guidé par les Anges vers un retour à Dieu, qui est le but de

l'enseignement de saint Bonaventureet la finalité de la foi. Ces huit sermons sont tirés
de deux ensembles différents : les quatre premiers correspondent aux sermons 70,71,
72 et 74 qui font partie d'un corpus découvert en 1872 à la bibliothèque Ambrosienne
de Milan. Les deux premiers ont été prêchés par Bonaventure en présence des papes
Urbain et Clément et des cardinaux de l'époque lors du quatrième dimanche de

l'Avent et de la Vigile de Noël des années 1262 et 1265. Le troisième a été donné
à Reims, le 19 décembre 1266, devant tous les prélats réunis pour un synode de

cette métropole provinciale. Quant au quatrième, il s'agit de notes rédigées par
Bonaventure pour lesquelles on ne peut pas donner de date. Les quatre sermons
suivants ont été publiés par Jacques-Guy Bougerol dans les deux volumes publiés
à Rome, en 1993, aux Éditions Franciscaines sous le titre Sermons de Diversis.
Ils correspondent respectivement aux 54e et 55e sermons, avec leurs « collations »

respectives qui poursuivent, dans la soirée, le propos du sermon du matin. Si le

premier est daté du 29 septembre 1267 pour la fête de saint Michel Archange, la date
du second est indéterminée. Pour chacun des sermons, le traducteur a eu l'excellente
idée de donner la liste des citations bibliques, texte latin de la Vulgate et traduction
française. 11 signale les écarts éventuels de ces citations par rapport au texte de la
Vulgate tel qu'il a été revu et corrigé récemment.

Jean Borel

Johannes Bartuschat, Stefano Prandi (éds), Dante in Svizzera. Dante in
der Schweiz, Ravenne, Longo Editore (Memoria del tempo 60), 2019,
158 p.

Les huit contributions de cet ouvrage sont issues d'un colloque qui avait eu
lieu à l'Université de Berne en 2015. Elles fournissent un beau panorama de la



294 BIBLIOGRAPHIE

réception de l'œuvre, de la pensée et de l'art de Dante Alighieri en Suisse. Le
premier, sur l'actuel territoire de la Suisse, à avoir proposé une traduction partielle
de la Comédie est Johann Christoph Bodmer qui en 1741 a traduit un chant de
YInferno, comme le rappelle Elena Polledri dans sa contribution sur les traductions
dantesque en Suisse (p. 11-28). La première traduction complète en allemand publiée
en Suisse est de 1921, et c'est la même année que le P. Berthier, professeur à

Fribourg, publiera une traduction française (qui vient d'être rééditée par Ruedi
Imbach, Paris, DDB, 2018). Tandis qu'Anett Lütteken analyse l'apport de Bodmer
à l'interprétation de Dante (p. 29-48), Michèle C. Ferrari situe les contributions de

Johann Caspar von Orelli (1787-1849), un des fondateurs de la théologie libérale,
auteur notamment d'une Vita di Dante (1820), dans le contexte de l'érudition
européenne (p. 85-100). Le bâlois Johann Bernhard Merian (1723-1807), qui fut
secrétaire perpétuel de l'Académie des sciences de Berlin par son ouvrage (en
français) Comment les sciences influent dans la poésie, a indéniablement préparé le
terrain pour une redécouverte de Dante an Allemagne, comme l'article de Mario
Zanucchi (p. 49-66) le suggère à juste titre. L'apport de Giovanni Andrea Scartazzini
aux études dantesques est étudié par Stefano Prandi (p. 116-133). Les quatre volumes
de son commentaire de la Divine Comédie (1874-1890) et son Enciclopedia dantesca

(1896-1905) appartiennent indubitablement à l'histoire de l'érudition dantesque,
comme le montre Stefano Prandi (117-133). Parmi les qualités de la méthode de

commenter de Scartazzini il faut mentionner, outre le recours constant aux œuvres
mineures de Dante, l'utilisation des commentaires anciens et l'identification des

sources (p. 130). L'approche de Dante que pratiquait Theophil Spoerri (1890-1974,
professeur à l'Université de Zurich), est bien différente, comme le montre déjà le

titre d'une de ses contributions: actualité de Dante (1945). Selon la présentation
de Bartuschat (p. 135-147), Spoerri défendait l'idée que «la poésie doit être à

la racine d'un renouvellement moral de l'homme» (p. 130). L'importante étude

que Giovanna Cordibella consacre au rôle de Dante dans la conception de la
Renaissance chez Jacob Burckhardt (1818-1897, p. 101-116) montre que Dante est

« une figure névralgique qui marque le passage entre deux époques» (p. 112). Pour
l'historien bâlois le poète italien est «une pierre angulaire» entre le moyen âge
et l'époque moderne (p. 112. 116). Ce tableau instructif de la présence de Dante
dans la vie intellectuelle en Suisse au xixe et xxe siècle est complété par une étude
sur l'interprétation de Dante par le peintre Johann Heinrich Füssli (1741-1825,

p. 67-83) dont les illustrations de thèmes dantesques sont aussi étonnantes que
fascinantes, comme celle qui se trouve sur la couverture de l'ouvrage recensé et

qui montre Virgile consolant Dante devant Paolo et Francesca. On peut donc dire

que Füssli «sera pionnier d'un nouveau style de peinture grâce au dialogue avec
Dante» (p. 9). Cet ouvrage collectif témoigne d'un intérêt soutenu pour l'œuvre de

Dante en Suisse du xvme au xxe siècle. 11 est toutefois frappant que les auteurs étudiés

appartiennent tous à un fonds culturel protestant. Par ailleurs, il faut noter qu'il est

peu question de la Suisse romande (le cercle de Coppet autour de Madame de Staël
est brièvement mentionné p. 22), mais il serait sûrement intéressant de faire quelques
sondages dans l'entourage des universités romandes pour examiner comment on a
enseigné et étudié Dante (on peut penser à Remo Fasani à Neuchâtel ou Gianfranco
Contini à Fribourg). Le cas de Joachim-Joseph Berthier, un des premiers recteurs
de la nouvelle université de Fribourg, qui a publié en 1892 une édition largement
commentée de YInferno (La Divina Commedia di Dante con commenta secondo lu
scolastica, Fribourg), montre déjà qu'un tel complément mériterait un examen.

Ruedi Imbach



BIBLIOGRAPHIE 295

Renzo Ragghianti, Le lexique du droit dans les Essais de Montaigne, Philosophie
Florence, Leo S. Olschki (Quaderni di Rinascimento 53), 2019, 138 p. et théologie

modernes

On sait que Montaigne a occupé diverses fonctions judiciaires, qu'il a été en

particulier magistrat au Parlement de Bordeaux (cour de justice), à la Chambre
des Enquêtes, pendant plus de dix ans. On présuppose qu'il avait fait des études
de droit, peut-être à Toulouse. On sait aussi que la question de la législation et
de son application a suscité chez Montaigne de nombreuses réflexions, souvent
critiques ou désabusées et empreintes de scepticisme (par exemple au début du
ch. XIII du livre III [«De l'expérience»]). On attendra donc d'un lexique du droit
dans les Essais un éclairage particulier sur l'œuvre. Le Glossaire occupant le corps
du présent ouvrage (p. 27-138), précédé d'une introduction érudite (p. 1-21), est
constitué par la confrontation de la Concordance des Essais de Montaigne (R. Leake
[éd.], Genève, 1981 avec le Dictionnaire de droit et depratique, contenant l'explication
des termes de Droit, d'Ordonnances, de Coutumes et de Pratique (C.-J. de Ferrière,
17584), ainsi qu'avec le Glossaire de l'Ancien Droit Français contenant l'explication
des mots vieillis ou hors d'usage qu'on trouve ordinairement dans les Coutumes et
les Ordonnances de notre ancienne jurisprudence (P. Dupin et E. Laboulaye [éds],
Paris, 1846). En parcourant les entrées de ce glossaire, on est frappé par l'aspect
non technique et souvent métaphorique des usages que fait Montaigne de la langue
du droit principalement coutumier, comprise ici dans un sens très large. On en vient
même à penser que, pour une part, la langue du droit que retiennent les dictionnaires
mentionnés ainsi que l'auteur s'appuie sur l'usage devenu commun de la langue
et que l'auteur des Essais s'inscrit simplement dans une certaine continuité de ce

langage commun. L'auteur est sans doute conscient d'un phénomène de cet ordre,
quand il affirme: «Il faut aussi relever la formalisation encore élémentaire d'une
large portion de ce lexique [juridique], et l'utilisation que le Bordelais en fait va
largement dans le sens d'en limiter tout aspect technique pour le rapprocher de

la langue de tous les jours» (p. 20). Quelques exemples suffiront: (1) «"adveu",
reconnaissance d'un supérieur; reconnaissance de la vérité d'un fait, d'une dette,
d'une convention », avec la citation des Essais : « N'y a-t-il que ces muscles et ces
veines qui s'elevent et se couchent sans l'adveu, non seulement de nostre volonté,
mais ausi de nostre pensée?» (I 21,102); (2) sous l'entrée «loi», parmi les quatre
citations données, on lit : « Les loix naturelles leur commandent encores » (I 31,206)
et « Il semble aussi que les loix Romaines condamnoient anciennement à mort ceux
qui avoient fuy » (I 16,70) ; (3) « "règle", loi, ordonnance, maxime, principe », avec
la citation : « Car c'est la regle des regies, et generale loy des loix, que chacun observe
celle du lieu où il est» (I 23,118). Notons aussi que R. Ragghianti est l'auteur
d'une autre recherche érudite sur l'ami de Montaigne, publiée dans la même série

(Quaderni di Rinascimento 48, 2010) : Rétablir un texte. Le Discours de la servitude
volontaire d'Étienne de la Boétie.

Jean-Pierre Schneider

Robert Arnaud d'Andilly, Œuvres chrétiennes (1644), édition critique
par Tony Gheeraert, Paris, Classique Garnier (Univers. Port-Royal 40),
2019, 290 p.

Autant le nom d'Arnaud d'Andilly reste attaché dans la mémoire aux premières
traductions françaises qu'il a faites de la Vie des pères du Désert, l'Échelle sainte de

Jean Climaque, Les Confessions d'Augustin, l'Histoire des Juifs de Flavius Josèphe
et certaines œuvres de Thérèse et Jean d'Avila, autant les Œuvres chrétiennes,



296 BIBLIOGRAPHIE

rassemblées et publiées en 1644, n'ont pas traversé les siècles avec le même succès.

En effet, si les premières font encore autorité aujourd'hui, les secondes, malgré
l'influence qu'elles exercèrent à leur époque et leurs nombreuses réimpressions,
tombèrent assez rapidement dans l'oubli. L'édition critique que nous offre Tony
Gheeraert, spécialiste de la création littéraire port-royaliste depuis la défense de

sa thèse en 2003 intitulée Chant de la grâce. Port-Royal et la poésie d'Arnauld
d'Andilly à Racine, poursuit un double but : redonner à cette poésie spirituelle et

théologique le rang qu'elle mérite dans l'histoire des lettres et, par les éclairages
historiques, doctrinaux, linguistiques et littéraires qui l'accompagne, en montrer le

rôle didactique et la valeur programmatique que lui attribuait Arnaud d'Andilly
lui-même. Les textes sont reproduits dans l'état où ils furent rassemblés pour la

première fois, avec l'indication des variantes qu'ont connues les éditions ultérieures.
Il est important d'abord de bien replacer l'inspiration poétique du Solitaire de

Port-Royal dans l'histoire, tout à la fois événementielle, théologique et littéraire,
c'est-à-dire entre la fin du Concile de Trente (1545-1563) et le commencement de

la controverse janséniste en 1655. D'Andilly s'inscrit en effet dans la filiation des

écrivains fidèles à Rome qui, depuis le début du xvne siècle, ont voulu mettre au
service de la dévotion la force de leur éloquence et la puissance de leurs images.
Avec le Poème sur la vie de Jésus-Christ (1634), thème spécifique à la poésie
dévotionnelle de la Contre-Réforme, il s'engage en effet «dans le combat pour
la conversion des égarés et le soutien des fidèles dans leur croyance». Avec la
revendication d'un style hautement figuré, Arnaud d'Andilly, dit Tony Gheeraert,
« n'entre pas en contradiction avec l'augustinisme rigoureux diffusé dès cette époque

par l'abbé de Saint-Cyran. Si, dans la seconde moitié du siècle, la référence à

Augustin pourra nourrir une esthétique de la modération fondée sur l'économie des

moyens employés, au point qu'augustinisme et classicisme apparaissent aujourd'hui
inséparables, comme a su le montrer Philippe Sellier, la réflexion linguistique et
rhétorique de l'évêque d'Hippone peut aussi légitimer une littérature fondée sur des

principes diamétralement opposés et autorisant tous les "excès" d'une rhétorique
exubérante. [...] Cette rhétorique se voit alors pourvue d'un rôle nouveau, de

nature cognitive : en voilant pour les révéler les plus hauts mystères de la religion,
elle devient le vecteur d'une connaissance dont la nature n'est pas rationnelle.
La poésie, en tant que discours figuré, se voit par conséquent elle aussi dotée
d'une fonction épistémologique : dans la mesure où, contrairement à la philosophie
ou à la théologie, elle échappe à la stérilité des catégories logiques, il lui est
désormais assigné la mission de connaître l'inconnaissable, en s'élevant par-delà les

limites d'une raison sentie comme faible et corrompue. [...] C'est dans le droit fil
du De doctrina Christiana que d'Andilly s'autorise, pour défendre un usage effréné
des figures, du souci de la Vérité divine, puisque c'est son absolue transcendance
qui justifie cette profusion figurative» {cf. p. 24-26). Par l'usage de l'antithèse et de
la symétrie, du chiasme et de l'oxymore suprême de l'Homme-Dieu, d'Andilly ne
cherche qu'à promouvoir l'émotion du mystère par excellence, celui de l'Incarnation,
«par le court-circuit ontologique qu'il provoque entre le néant humain et la toute-
puissance divine». Fondamental est également le rôle de la métaphore dans la
poétique du Solitaire. Ce trope, dit Tony Gheeraert, correspond à l'essence même de

son entreprise : d'une part, parce que le poète reste tributaire d'une vision archaïque
du monde régie par l'analogie; d'autre part dans la mesure où il s'inscrit dans un
courant de la spiritualité augustinienne qui accorde une grande place aux images.
C'est bien cette perspective exemplariste, développée avant lui par Bonaventure, qui
ouvre l'intelligence à l'éblouissement de la présence divine dans tous les symboles
qu'il peut déchiffrer dans la nature. Et pourtant, cette richesse symbolique ne doit
nullement conduire à la séduction des choses. « L'exigence d'en user sans en jouir



BIBLIOGRAPHIE 297

interdit toute complaisance et impose contrôle sur soi et retenue dans la louange.
Au fond, dit T. Gheeraert, cette poésie de la nature qui craint de trop s'y arrêter
traduit une ambiguïté fondamentale qui est celle-là même de l'Incarnation telle que
la conçoit l'École française de spiritualité: le Verbe fait chair consacre le monde
et lui confère sa sainteté, mais, du même coup, l'invalide et le disqualifie en tant
que sensible, et le renvoie en définitive au néant au regard de Dieu » (p. 39). Ces

quelques éclairages, parmi bien d'autres encore que l'auteur développe dans son
introduction et ses notes explicatives, sont décisifs pour comprendre les Œuvres
chrétiennes d'Arnaud d'Andilly. De la Vie de Jésus-Christ aux Stances sur diverses
vérités chrétiennes, en passant par La prière à Jésus-Christ sur la délivrance de ta terre
sainte et Y Ode sur la solitude, les lecteurs sont invités à un magnifique parcours de la
foi et de la vie chrétienne dans un temps déjà troublé par les convulsions de l'histoire.
« Contre le christianisme néo-stoïcien qui fleurit depuis la fin du xvie siècle et enseigne
l'anéantissement des instincts, d'Andilly propose une morale de la conversion des

passions issue de la tradition augustinienne et thomiste, et qui au fond ressemble
fort à celle qui se dégage de Polyeucte: J'attends tout de sa grâce et rien de ma
faiblesse» (p. 41). Un glossaire de termes devenus rares en français contemporain,
une bibliographie sélective des principaux ouvrages cités, un index des noms et des

notions principales font de cette nouvelle édition des Œuvres chrétiennes d'Arnaud
d'Andilly un ouvrage de référence qui honore la tradition de la poésie française.

Jean Borel

Frédéric Joly, Robert Musil. Tout réinventer, Paris, Seuil (Biographies- Philosophie
Témoignages), 2015, 576 p. contemporaine

La grande biographie de Musil (1880-1942) est celle de Karl Corino (sobrement
intitulée Robert Musil, Eine Biographie, Reinbek bei Hamburg, Rowohlt, 2003,
2026 p.). L'entreprise de F. Joly ne duplique nullement cet ouvrage monumental
-un comble, pour un auteur qui a pourtant écrit dans ses Journaux: «j'ai si

peu vécu [sous-entendu "de choses dans ma vie"]» -, devenue la référence pour
tout musilien. Pour éviter tout malentendu, l'auteur indique en note: «il me faut
confesser une présomption : avoir voulu écrire un livre profondément différent [de
celui de Corino] dans le ton, l'esprit, la forme comme l'ambition» (p. 11, n. 2).
Il s'agit effectivement davantage d'un essai sur la vie et l'œuvre de l'auteur de
l'Homme sans Qualités (l'HsQ), construit certes d'une manière chronologique, que
d'une véritable biographie. Il s'agit peut-être d'une sorte de « métabiographie », dont
le but est de comprendre toute une époque, mais aussi les enjeux de notre propre
modernité, à partir d'une vie et d'une œuvre exemplaires. Ce livre passionnant et
passionné, tente de restituer les fondements de l'entreprise littéraire véritablement
titanesque de Musil, en en décrivant les moments essentiels, et en montrant la
grandeur et l'héroïsme d'une vie dédiée entièrement à la rédaction du grand roman,
doublée d'une lutte épuisante pour la stricte survie économique. L'auteur montre
avant tout la cohérence et la systématicité de l'œuvre, dont Musil a toujours souhaité
qu'elle fût une synthèse des grandes idées et des problématiques du siècle. Il lui
importe « de s'attarder sur les conditions les plus concrètes, matérielles» (p. 13) de

la genèse du roman en la reliant «à une évolution d'ensemble» (p. 14), sans faire
«le récit biographique» (p. 16) d'une vie, mais de suivre Musil dans son travail
d'écrivain, pour qui «la littérature a pour objet et mission d'interpréter la vie»,
«cette tâche d'interprétation ayant tout d'une quête existentielle» (ibid.). L'HsQ
souvent qualifié de « roman-essai » est sans doute le réservoir le plus complet et le

plus clairvoyant des idées qui ont façonné la première moitié du xxe siècle et qui



298 BIBLIOGRAPHIE

restent très largement actuelles. Comme le résume P. Jaccottet, qui a tant fait pour
la transmission des œuvres de Musil au public francophone, l'auteur de l'HsQ a
réfléchi sa vie durant à la « recherche d'une vie juste dans un monde délabré » (cité
p. 535). La biographie-essai de F. Joly montre en quoi la poétique de Musil est
aussi foncièrement une recherche éthique, et que le grand roman écrit - de la fin
de la première guerre mondiale à 1942, dans un temps de catastrophes - s'avère

une boussole indispensable pour nous guider à travers les tumultes de son époque
et de la nôtre. Les analyses pénétrantes de Musil, incarnées par une multitude de

personnages - parmi lesquels Ulrich, une sorte de double de l'auteur, joue un rôle
central - doublées souvent d'une ironie féroce, pourfendant la bêtise sous toutes
ses formes, n'ont pas vieilli. Partageant la passion de la pensée autrichienne pour
la « clarté » et la précision, le jeune Musil se préoccupe certes d'adopter une vie

équilibrée, dont les ingrédients sont ses intérêts multiples pour les mathématiques, la

technique, le sport, la sociologie, le droit, l'histoire, la philosophie, la psychologie,
la littérature, « mais il est surtout tout entier tourné vers l'éclaircissement patient de

ce qu'il pressent être un dessein capital, une "perspective infinie", presque palpable
déjà de manière étonnamment précoce, quoique peu articulée. Une certitude tout
de même : devenir un grand homme» (p. 56). Musil est très vite persuadé que seul
le roman, l'écriture littéraire, est à même de produire cette synthèse qu'il compte
réaliser des idées de son temps, même s'il faut, pour les incarner, inventer une
vingtaine de personnages principaux, comme il le déclare en 1926 à Oscar Maurus
Fontana. Dans des notes préparatoires pour ce qui deviendra l'HsQ, mais qui
s'appelle encore L'espion, Musil note même : « Constituer au moins cent figures qui
représentent les types de l'homme contemporain ». Le jeune auteur, avant même
d'avoir publié en 1906 son premier roman Les désarrois de l'élève Torless, «n'est
pas loin d'être convaincu que l'art, à la condition d'être pratiqué avec le sérieux qui
convient, est en mesure de conférer une haute signification à l'existence» (p. 95). 11

ne s'agit pas d'adopter une forme de cet esthétisme si courant au début du xxe siècle,
mais bien de trouver une esthétique nouvelle, qui soit en même temps une éthique,
intégrant l'apport des sciences, de la philosophie, de la sociologie, etc., mais qui
ne se réduise pas à une forme d'érudition ou de littérature savante. Musil écrit en
effet dans les Journaux que « la culture de soi seule permet de libérer les grandes
possibilités de la vie. Chacun est à lui-même sa propre fin ; aussi son devoir est-il
de tendre au maximum de vie intensifiée» (cité p. 96). Et cette recherche ne saurait
consister en l'accumulation d'« une simple masse de connaissances », car l'érudition
n'est, pour Musil, que «la forme intelligente de la mort de l'âme» [ibid.) Durant
toute sa vie, on l'a dit, Musil a été taraudé par des difficultés économiques. S'il
considérera «longtemps que l'argent est un dû» (p. 155, n. 1) lui permettant de

poursuivre son travail d'écriture, et s'il a survécu durant des années en publiant,
parfois à son corps défendant, articles critiques et chroniques pour des journaux et
des revues, il a bénéficié aussi à partir du milieu des années vingt, de dons versés par
une « Société des amis de Robert Musil» d'abord à Berlin puis à Vienne (entre 1934

et 1938), qui s'est mobilisée pour permettre à l'écrivain de continuer son travail.
L'auteur indique à ce propos qu'«il faut bien sûr gagner sa vie [...] mais la gagner,
c'est négliger l'écriture. Se consacrer exclusivement au roman à l'inverse, c'est mettre
en péril les finances du ménage. Eternel dilemme... »(p. 341). A partir de 1921, Musil
va commencer à travailler à l'HsQ pour bientôt consacrer entièrement son existence

au roman, dont une première partie est publiée en 1931, avec un certain succès.

Pour l'auteur c'est « l'interprétation du dernier tiers de la vie-œuvre ou œuvre-vie (les
années 1923 à 1942) » de Musil qui sera la plus délicate. Dorénavant, en effet, vie et

œuvre seront indiquées, et l'HsQ, va bientôt prendre des dimensions gigantesques,
Musil multipliant les versions possibles et les variantes, expérimentant tour à tour les



BIBLIOGRAPHIE 299

multiples facettes d'Ulrich et ses interactions avec les autres personnages. Le roman
restera néanmoins, comme on le sait, inachevé. Musil est mû par ce qu'il appelle
« le sens du possible ». « En une heure, où, de tout côté, il n'est plus question que
d'impératifs absolus, de rétrécissement de l'horizon de vie, de négation du possible,
les Musil n'abandonneront jamais ce sens du possible, cette "faculté de penser tout
ce qui pourrait être 'aussi bien', et de ne pas accorder plus d'importance à ce qui
est qu'à ce qui n'est pas"» (p. 476-477). Ce n'est qu'au prix de cette ouverture
sur le possible d'une vie devenue quasiment impossible, du fait des circonstances
historiques et des conditions matérielles toujours plus précaires, jusqu'à une quasi
indigence, que l'écriture du roman a pu se poursuivre. L'auteur rappelle le rôle
déterminant qu'a joué Martha Musil dans l'organisation de la vie matérielle de

l'écrivain, totalement désemparé face aux exigences pratiques du quotidien, mais
il relève surtout le rôle indispensable d'interlocutrice privilégiée, de lectrice, de

correctrice et peut-être même de co-autrice de certains chapitres de l'HsQ, qu'elle
n'a cessé de jouer tout au long de leur vie commune. Elle accompagne notamment
l'écrivain, littéralement enfermé (de 1931 à 1933) dans son logement de Berlin,
travaillant comme un forcené à son roman (dont la première partie du deuxième
tome paraîtra encore en 1933), alors que l'Allemagne sombre dans le chaos nazi.
« Le livre à venir, le livre sans fin, va se confondre toujours plus avec la vie même, il
va garantir, justifier, porter à lui seul l'existence de l'écrivain et de sa femme, de ses

"deux auteurs", du moins provisoirement. Qu'est-ce qui, en effet, rattache désormais
les Musil à la vie, sinon l'écriture sans fin?» (p. 478). En 1933 (et jusqu'en 1938), les

Musil rejoignent Vienne, avant de partir en exil en Suisse, passant brièvement par
Zurich pour rejoindre Genève, ville dans laquelle l'écrivain décédera le 15 avril 1942,
dans un dénuement quasi complet. Après bien d'autres commentateurs, l'auteur
s'interroge sur les particularités de l'écriture de l'HsQ. Il constate que pour Musil « la
démarcation entre pensée et littérature est parfaitement superfétatoire, qu'une forme
romanesque susceptible d'accueillir une dimension "essayistique", en l'occurrence
fondamentalement tournée vers l'expérimentation, constitue une voie possible, et
à vrai dire la seule envisageable à ses yeux [...]. Ce qu'il veut c'est un roman qui
pense» (p. 43). Il ne s'agit donc pas pour Musil d'intégrer des passages réflexifs
dans la narration romanesque (comme le fait, par exemple, Thomas Mann dans
La Montagne magique), mais plutôt de trouver une forme personnelle d'expression,
dans laquelle la narration se fonde dans la pensée et la pensée dans la narration. Si

Musil veut toujours « raconter », sa narration ne consiste pas tant à accumuler des
détails concrets ou des notations psychologiques particulières, mais il veut tenter de
faire comprendre les mécanismes intellectuels qui entrent en action chez tel ou tel

personnage, représentant un pan ou une tendance de la vie sociale, sans pourtant
en faire un idéal-type schématique. Ulrich, qui est à la fois Musil lui-même et son
interlocuteur préféré, « incarne l'irrésolution même, l'irrésolution intellectuelle, mais
aussi l'irrésolution du sentiment» (p. 346) ; il cherche, comme l'écrivain le dit dans
une lettre « une issue, une détermination réelle de ses actes » (cité p. 346), tout
en renonçant à s'incarner dans ces « qualités » qui sont autant de déterminations
familiales, sociales, historiques ou politiques qu'Ulrich rejette, parce qu'il refuse
de se laisser enfermer dans leur caractère figé et fictif et parce qu'elles le coupent
du «sens du possible». Ulrich et Musil accordent sans aucun doute une valeur
déterminante à la vérité, mais ils sont convaincus tous deux que celle-ci ne saurait être
trouvée définitivement. Elle est plutôt comme la boussole qui permet au personnage
de s'orienter dans l'aventure d'une vie conçue comme une expérience de la pensée,

impliquant l'utilisation d'un véritable laboratoire conceptuel, destiné à comprendre
à la fois l'époque et à élaborer une éthique nouvelle permettant d'y vivre.



300 BIBLIOGRAPHIE

L'écriture de l'HsQ consiste ainsi en une expérience de vie et d'écriture,
indissociablement mêlées : « Le grand roman est avant tout la relation d'une
expérience, d'une quête [...] et même d'une utopie. Mais qu'est-ce qu'une utopie?
Une définition en est donnée dans le roman, comme toujours très précise, et

montrant d'ailleurs que l'utopie est intrinsèquement liée à l'idée d'exactitude : son
essence, y est-il écrit, "doit être décrite comme une expérience en cours de laquelle
la modification possible d'un élément appartenant à la vie, ainsi que ses effets sont
soumis à l'observation" [l'HsQ II, p. 1927]» (p. 415). Il arrive que Musil compare
son roman à «une malle qui se mêlerait des intentions de celui qui la remplit»
(cité p. 495). Comme le dit l'auteur, «cet ouvrage hors norme a au fond ses lois

propres, absolument uniques, qu'il impose à son auteur» (ibid.) Et cette lutte pour
l'expression, qu'accompagne l'espoir de pouvoir terminer le roman va continuer
jusqu'à la fin. Dans une lettre de 1940 Martha écrit à son interlocuteur (le pasteur
Lejeune, qui fera beaucoup pour les Musil, lorsqu'ils vivront en exil en Suisse) :

« Nous nous trouvons dans une situation tout à fait désespérée, et j'en ai déjà presque
perdu la tête - ce qui vaut mieux toutefois que si c'était mon mari; sans doute
connaît-il bien tous nos désagréments et difficultés, mais il en refoule de son mieux
la pensée, sinon il ne pourrait pas travailler -, c'est donc à moi qu'incombent le souci
et la conscience de notre situation sans issue... » (cité p. 520, n. 1 Dans « Alice et le

maire » le film de Nicolas Parisier, la protagoniste, incarnée par Anaïs Demoustier,
une philosophe qui doit redonner des idées au maire (F. Luchini) de Lyon, tient sous
son bras le livre de Frédéric Joly. Nul doute que d'autres lecteurs y trouveront aussi
de quoi se nourrir intellectuellement.

Stefan Imhoof

Birgit Nübel, Norbert Christian Wolf (eds), Robert-Musil-Handbuch,
Berlin/Boston, De Gruyter (De Gruyter Reference), 2016, 1054 p.

Si la biographie de Frédéric Joly était plutôt un essai personnel sur la vie
et l'œuvre de Robert Musil, ce monumental Handbuch, édité et coordonné par
B. Nübel et N. C. Wolf, paru dans la collection Reference, fait le point sur
l'ensemble de la recherche universitaire contemporaine, consacrée au grand écrivain
autrichien et peut se lire, par conséquent, comme un état des lieux des connaissances
accumulées durant les dernières décennies sur la vie et l'œuvre de Musil. Il s'agit
d'un ouvrage scientifique, qui expose de manière systématique et quasi exhaustive
les résultats de cette recherche. La bibliographie, qui répertorie articles et ouvrages
consacrés à Musil ne compte pas moins de 154 pages, soit près de 3 000 entrées Les
44 contributeurs (qui, pour certains, sont les auteurs de plusieurs études) comptent
parmi les spécialistes les plus reconnus des études musiliennes. Nul doute qu'une
telle approche synthétique de l'œuvre de l'auteur de l'HsQ aurait emporté sinon son
adhésion, du moins sa satisfaction. Cet ouvrage met en effet en lumière l'ensemble
des problématiques qui ont occupé Musil et dresse ainsi, non seulement un portrait
complet de l'auteur, mais repère surtout la richesse et la profondeur de ses intérêts
multiformes, en dessinant par touches, à partir de ses idées et de ses œuvres à la
fois littéraires, essayistiques ou critiques, tout un pan de l'histoire de la culture
européenne de la première moitié du xxe siècle. Du fait de sa richesse conceptuelle et
de la complexité de ses approches, un tel ouvrage ne s'adresse pas uniquement aux
lecteurs ou aux spécialistes de Musil, mais également à tous ceux qui s'intéressent à

l'histoire et à la philosophie de la culture. Ils trouveront dans le livre un foisonnement
extraordinaire de faits et d'idées, dont la pertinence pour l'analyse de notre époque
troublée reste entière. Enumérons brièvement les principales parties de l'ouvrage:



BIBLIOGRAPHIE 301

I. une courte Biographie; II. le Contexte historique, évoquant les problématiques de
la modernité, les styles littéraires et les principaux courants de pensée contemporains
de Musil ; III. cette partie importanteest consacrée à L'œuvre- subdivisée en 3 blocs :

l'œuvre publiée en volumes, l'œuvre publiée dans les journaux et revues et les œuvres
posthumes, tels que les chapitres inédits ou les esquisse de l'HsQ, ainsi que les

Journaux - dont le contenu est décrit, puis largement analysé et commenté; IV. à

VIII. ces parties (intitulées Aspects systématiques) sont consacrées à la reconstitution
des idées et du contexte intellectuel permettant de mettre en lumière l'univers mental
de Musil; elles s'articulent en: IV. Connaissance et Science; V. Culture et Société;
VI. Littérature, Art et Nouveaux médias (photographie, cinéma) ; VI1. Constructions
mentales (mystique, l'autre état, les sens des possibles, etc.); VIII. Narration,
Langage, Métaphorique et Intertextualité; une dernière partie (IX) est consacrée
à l'histoire de la Réception des œuvres. Chaque partie contient plusieurs études

particulières qui synthétisent la recherche la plus actuelle de manière pédagogique ;

mais les études de détail sont toujours reliées au projet d'ensemble (il y a quantité
de renvois internes à d'autres sections du livre), dont l'ambition est, comme on
l'a suggéré, la reconstitution de l'atmosphère intellectuelle, scientifique, politique et
sociale de l'époque de Musil, celle de l'invention de la modernité. En 1918 déjà, Musil
affirme dans un essai que « "l'homme intérieur" doit être nouvellement inventé »

(p. 42) et que cette invention exige «la coopération du langage, de la cognition et de
l'art» (p. 43).

Dans la partie, consacrée à la notion d'«essai», B. Nübel précise toutes les

connotations que possède ce terme chez Musil : l'essai permet de rendre commen-
surables les domaines du «ratioïde» (qu'incarne notamment le mathématicien)
et du «non-ratioïde» (qu'incarne le poète); «l'essayisme peut ainsi être défini
comme la poursuite de la science par d'autres moyens » (p. 348) ; autrement formulé
par Musil lui-même: «L'art est un moyen terme entre conceptualité et concré-
tude » (cité p. 350). Pour Musil, la littérature avait « une exigence fondamentale
de connaissance» (p. 80), au même titre que les sciences. Il souhaitait donc qu'elle
possédât une précision maximale et la considérait comme un moyen d'accéder à
la connaissance de l'esprit ou de l'âme, au même titre que la science permettait de

comprendre la formation des cristaux ou la génétique. Durant les années 1930, Musil
s'est heurté concrètement à l'opposition d'écrivains de tendance «patriotique»
(Heimatsliteratur), ventant les vertus de l'enracinement : sa nomination à l'Académie
prussienne des arts rejetée, notamment à cause de l'opposition de certains écrivains
se réclamant de cette tendance, au motif, «qu'il était trop intelligent pour un
véritable écrivain (Dichter)» (cité p. 81). Alors que l'essai et les parties essayistiques
dans l'HsQ marquent spécifiquement le dépassement de la coupure que nous faisons
couramment entre le savoir (la connaissance, la science) et la littérature, Musil
remarque amèrement que «plus un poète (de nos jours) est bête et plus il s'acharne
à affirmer que l'art est un don des dieux, et que ce sont les anges ou les démons
qui conduisent sa plume» (cité p. 81). Avec «Noces» (Vereinigungen), deux récits
auxquels Musil travaille durant deux ans et demi, « pratiquement jour et nuit » (cité
p. 121), il tente de trouver un style qui réunisse à la fois puissance analytique et

qualité poétique. Cet effort héroïque n'a pas eu le succès escompté (ces récits n'ayant
trouvé que peu de lecteurs), bien que pour B. Nübel il s'agisse là « d'une contribution
importante à l'analyse narrative du discours et au récit expérimental de la littérature
moderne (der Moderne)» (p. 153). Le style de l'HsQ sera indéniablement moins
« expérimental », au sens où il reviendra à des canons plus classiques, bien que M usil
invente avec son roman une forme personnelle - dans laquelle il tente précisément
d'opérer une suture entre réflexion et narration - qui n'a guère de précédents, et dont



302 BIBLIOGRAPHIE

la qualité d'écriture est immense, comme l'ont reconnu d'ailleurs quelques contemporains,

dont Thomas Mann. Ce dernier remarque en 1934, lors de l'appel qu'il lance

pour la fondation de la Société Robert Musil, destinée à soutenir financièrement
l'auteur de l'HsQ et lui permettre de continuer à travailler, que son roman constitue
une œuvre «exceptionnelle, dont la signification incisive pour le développement,
l'élévation et la sublimation Vergeistigung) du roman allemand est hors de doute ».

Ce roman, dont les premières esquisses remontent à 1904 (p. 225) va occuper à partir
des années 1920 la plus grande partie de la vie de l'écrivain. La thématique principale
du roman est résumée par Musil lui-même en ces termes : « Comment un intellectuel
(ein geistiger Mensch) doit-il se comporter face à la réalité » (cité p. 226). Il s'agit de

construire un monde, dans lequel les courants principaux de l'époque se trouvent
incarnés dans des personnages reflétant toute la société viennoise d'avant 1914,

et dans lequel le personnage central du roman, Ulrich, l'alter ego de l'écrivain,
qui est «l'homme sans qualités», devient le point focal autour duquel tourne cet
univers. La technique narrative est toujours fondée sur l'ironie «qui doit contenir
quelque chose de souffrant, sans quoi elle est cuistrerie (Besserwisserei), inimitié et

compassion» (cité p. 231 ; cf. aussi p. 405). Selon N. C. Wolf, «un "homme sans

qualités" est un homme qui, au nom delà connaissance scientifique moderne, a pris
congé des idées reçues sur le sujet, autoconsistant et constant, identique à lui-même et

autodéterminé, et qui ne considère pas que cette prise de congé constitue une perte »

(p. 237). Dès lors, T« absence de qualités » du protagoniste permet à Musil d'ouvrir la

figure sur le monde des possibles, de concevoir une utopie de la vie exacte, impliquant
une liberté de pensée et d'action sur laquelle pourra se fonder une éthique nouvelle.
Ulrich s'oppose en particulier à la figure d'Arnheim, richissime héritier d'un grand
industriel allemand, auteur d'essais réputés, qui est dans le roman le représentant
parfait de l'homme pourvu de qualités, en l'occurrence, essentiellement des qualités
conférées par la reconnaissance sociale. Le modèle d'Arnheim est en grande partie
inspiré de Walter Rathenau, ministre des affaires étrangères de la République de

Weimar et fils du fondateur d'AEG, assassiné à Berlin par des membres d'une
organisation secrète d'extrême-droite en 1922, auteur de plusieurs essais (comme
La mécanique de l'esprit), où Musil ira puiser des citations qu'il mettra dans la bouche
de son personnage. En 1920, Musil avait noté dans ses Journaux: «Composer un
homme fait tout entier de citations» (cité p. 285); c'est ce qu'il fera aussi, entre
autres, avec le personnage de Clarisse, qui va sombrer progressivement dans la
psychose, et qui ne s'exprime souvent qu'en citant des phrases de Nietzsche, que Musil
a montées en une sorte de collage citationnel. Le rapport entre narration et idées

est au centre de ses préoccupations esthétiques et stylistiques : il s'adresse parfois
des rappels à l'ordre comme celui du 11 octobre 1929: «Ne radote pas (Quatsch
nicht) Raconte la réalité» (cité p. 481) ; dans ses Journaux il constate également à

plusieurs reprises que les idées envahissent trop la narration et il se donne pour tâche
de renforcer le caractère narratif de son roman (cf. Journaux, p. 692 : « Je suis devenu

trop abstrait»; il constate encore que son roman «est surchargé d'essai», p. 816).
11 cherche ainsi un équilibre à jamais instable entre contenu théorique et contenu
poétique, en recourant constamment, pour passer d'un domaine à l'autre, à la
comparaison et à la métaphore. Dans son étude «Métaphore» (Gleichnis), I. Mülder-
Bach rappelle qu'« aucun prosateur moderne de langue allemande n'a probablement
employé des comparaisons et des métaphores de manière aussi considérable que
Musil, aucun n'a conféré au "sortilège" de l'analogie, "le fait d'être à la fois même et

non-même" (l'HsQ, I, p. 906), une signification plus grande» (p. 751). Elle montre
que Musil a fait un usage immodéré de la particule de comparaison « comme » (u'fe),
ce qui lui permit de « ménager des passages entre réalité et possibilité, discursivité
et imaginaire, pensée et sensation, intérieur et extérieur, entre le moi et l'autre»



BIBLIOGRAPHIE 303

(p. 753). Citons, pour terminer, un aspect jusqu'ici relativement négligé de l'activité
littéraire de Musil, celle du feuilletoniste. Le feuilleton, un genre littéraire propre
à la culture germanophone, pratiqué notamment durant la période 1918-1933, et
dont les représentants les plus connus sont « Walter Benjamin, Ernst Bloch, Siegfried
Kracauer, Alfred Polgar, Joseph Roth, Kurt Tucholsky ou Robert Walser » (p. 397),
désigne de petits textes en prose publiés dans des quotidiens ou des revues et qui se

situent entre l'activité purement journalistique et l'activité littéraire. Dans l'étude

que D. Müller consacre au feuilleton musilien, l'auteur s'interroge d'abord sur la
signification de ce genre littéraire en insistant sur son caractère polymorphe, allant
de la petite prose «impressionniste» au développement essayistique plus abstrait
et généralement assez bref. Puis il analyse les rapports ambigus et parfois même
conflictuels que l'auteur de l'HsQ a entretenus avec lui. Ainsi, même si en 1910,
dans une remarque des Journaux (citée p. 396) il déclare son aversion pour le

feuilletonisme, il a tout de même sacrifié au genre, puisqu'entre 1914 et 1932 (de
manière particulièrement active entre 1923 et 1927) il a publié et republié de petits
textes dans différents quotidiens et revues de langue allemande, notamment le
Berliner Tageblatt, la Vossische Zeitung et le Prager Tagblatt (p. 400), aussi, mais pas
uniquement pour des raisons alimentaires. Musil reprendra, après les avoir revus,
une partie de ces textes dispersés, dans son volume Œuvres pré-posthumes (Nachlass
zu Lebzeiten) qui parut en décembre 1935 en Suisse, aux éditions Humanitas (p. 320).
Ce volume contient des textes parfois descriptifs (comme ceux réunis dans la section
« Images » (Bilder), tantôt plus essayistiques (comme ceux rassemblés sous le titre
de «Considérations désobligeantes», sans doute en référence aux Considérations
inactuelles de Nietzsche). Musil y parle souvent à la première personne, relève très
souvent de manière ironique un trait particulier de l'époque, dans une tonalité
« subjective et qui se détache des autres parties du journal » (p. 403). Il développe
brièvement cette description ou cette idée, en tentant de formuler à chaque fois une
« pointe » ou de livrer quelques idées qui seront davantage développées dans l'HsQ.
Comme le dit Müller, ces caractéristiques d'écriture nous autorisent peut-être «à
lire à la manière d'une collection de feuilletons les chapitres du roman qui jouissent
d'un fort degré d'autonomie, cette collection formant un pont entre la petite forme
journalistique et la grande fonne du roman» (p. 399). L'ouvrage intéressera, on
l'aura compris, tout lecteur passionné de Musil, pour peu qu'il soit germanophone,
mais également celui qui veut se faire une idée précise du climat intellectuel du monde
germanophone de la première moitié du xxe siècle.

Stefan Imhoof

Etienne Gilson, Œuvres complètes, t. I : Un philosophe dans la cité,

1908-1943, textes présentés et annotés par Florian Michel, Paris,
Librairie Philosophique J. Vrin (Bibliothèque des textes philosophies),
2019,818 p.

Ce premier volume des œuvres complètes d'Etienne Gilson (1884-1978) contient
plus de cent quinze textes de nature diverse que le philosophe français a rédigés
entre 1908 et 1943. On connaît de cet auteur surtout ses travaux importants sur
Augustin, Thomas d'Aquin et Descartes, mais ce gros volume montre des aspects
différents et moins connus de cet académicien. L'éditeur de cet ouvrage a publié il
y a peu une remarquable biographie (Étienne Gilson, une biographie intellectuelle
et politique, Paris, Vrin, 2018) qui s'ouvre sur le constat que «Gilson est une
figure oubliée de l'histoire culturelle française». Comme la biographie, le présent
volume montre la part plus engagée et plus sociale de cet érudit français. Les textes



304 BIBLIOGRAPHIE

ici réunis et commentés révèlent un homme qui a pris une part active à la vie
sociale, politique et culturelle de son temps. L'ouvrage s'ouvre avec la republication
(p. 25-136) du petit volume publié en 1934 sous le titre Pour un ordre catholique.
L'introduction programmatique de cet opuscule part de la constatation que le

temps présent assiste au fait historique le plus important depuis la conversion de

l'Europe au christianisme, à savoir la décision consciente de l'Europe «de ne plus
adhérer à la foi chrétienne » et de ne plus « vivre sur le capital moral » légué par
le christianisme (p. 32-33). Les préoccupations premières des catholiques au nom
desquels Gilson parle sont donc : « Prendre conscience de nos principes, les affirmer,
unir nos efforts pour les mettre en œuvre » (p. 35). Les divers chapitres ne traitent
donc pas seulement de « l'état païen » et de l'impératif « catholiques d'abord », mais
abordent surtout, sous différents angles, la question de l'école catholique. Michel
insiste sur le fait que cet opuscule n'invite pas à la «sécession intérieure», mais
plaide en faveur de la «mise en ordre du catholicisme excessivement désordonné»
(p. 5), dans le but, selon les termes de Gilson, d'assurer « la réalisation des fins
catholiques dont l'Etat n'assure plus la responsabilité» (p. 71). La fin visée de

l'ordre catholique est de « satisfaire intégralement les exigences d'une vie pleinement
catholique dans un Etat qui n'est pas catholique» (p. 72). Cet opuscule engagé
est issu de la collaboration de Gilson avec le périodique dominicain Sept pour
lequel le philosophe a rédigé une soixantaine d'articles entre mars 1934 et août 1935

(publiés p. 475-665). Le volume contient également plusieurs textes en anglais,
dont un cours donné en 1933 à Toronto sous le titre Christian Social Philosophy
(p. 209-292). Cet intéressant enseignement, dont le but est de montrer « the influence
of that same Christian revelation» sur la pensée politique médiévale et moderne
(p. 209), prépare sans doute le futur volume sur Les Métamorphoses de la Cité de

Dieu de 1952. Les interventions de Gilson à propos de la seconde guerre mondiale
méritent également d'être mentionnées (elles sont toutes antérieurs à l'armistice
de juin 1940): L'Europe et la paix (p. 335-351), La France dans le conflit actuel
(p. 743-747), La France et la guerre (p. 749-751). Dans ces textes, Gilson pourfend
le pacifisme et le neutralisme et invite à avoir « le courage, enfin, de proclamer cette
simple vérité que la guerre pour laquelle nos soldats se battent, Anglais, Canadiens
et Français, est une guerre juste, entreprise sans haine pour une cause juste » (p. 351

Plusieurs contributions concernent le métier d'historien de la philosophie. On peut
mentionner le projet déposé en 1931 au Collège de France en vue d'un enseignement
de l'histoire de la philosophie médiévale (p. 165-168) ou le long compte rendu du
Congrès international de philosophie de 1932 (p. 767-800). 11 faut souligner que
Gilson, dans son projet d'une chaire de philosophie médiévale au Collège de France
critique la « croyance en une philosophie médiévale latine autonome » et insiste sur
la contribution significative des penseurs arabes et juifs au développement de la
pensée chrétienne (p. 167). 11 souligne donc «l'unité spirituelle profonde qui établit
entre Avicenne, Averroès, Maïmonide et les penseurs chrétiens des liens autrement
intimes qu'on le suppose ordinairement » (p. 167). Dans son Examen de conscience

(p. 189-197), il s'interroge sur les liens entre l'histoire, la vérité et l'apologie. Il
se demande s'il veut être historien pour être apologiste, et le célèbre défenseur
de la possibilité d'une philosophie chrétienne apporte la réponse suivante à cette
interrogation : « Mon histoire ne serait pas ce qu'elle est si je n'étais catholique, mais
sans mon histoire je ne serais pas le catholique que je suis» (p. 196). Les notes de

l'éditeur de ce volume aussi riche qu'instructif sont discrètes mais permettent de bien
situer historiquement les textes réunis. Il est incontestable que ce premier volume
des Œuvres complètes révèle des aspects insoupçonnés de cet important historien
de la philosophie. Il est patent que cet ensemble de textes fait bien comprendre au
lecteur attentif à quel point le projet âprement défendu par Gilson d'une philosophie



BIBLIOGRAPHIE 305

chrétienne est solidaire du désir d'une société chrétienne. On peut dès lors bien saisir
le sens de l'accusation que Gilson adresse (dans un texte de 1934) à l'auteur de

la Divine Comédie, à savoir d'avoir commis un crime : « Le crime de Dante, car c'en
est un, fut de ruiner à la fois l'unité de la sagesse chrétienne, en isolant la foi de la
raison, et l'unité de la chrétienté, en isolant de l'ordre spirituel, l'ordre temporel qui
doit s'y subordonner » (p. 502-503). Le lecteur stupéfié lit avec un certain étonnement
que selon Gilson le poète et philosophe italien aurait ainsi sonné le « glas de la
chrétienté ».

Ruedi Imbach

Rabindranath Tagore, Œuvres, Paris, Gallimard (Quarto), 2020, 1 630 p.

« Rarement l'argile humaine a-t-elle montré plus beau visage d'homme, disait
Saint John Perse de Rabindranath Tagore (1861-1941). Il s'assit parmi nous comme
l'hôte dans les fables : vêtu d'étoffe blanche et porteur de message. Il nous parlait
en musicien autant qu'en philosophe, avec cette douceur étrange, dans le regard,
des âmes très altières. Une légende l'entourait comme une aura de grâce. Et de cette
légende nous aimions retenir ceci: que des poèmes de jeunesse aient pu rejoindre
l'anonymat sur d'humbles lèvres de vivants... » Il ne pouvait donc pas y avoir de

plus généreuse idée que celle de concevoir ce volume Quarto de plus de mille six
cents pages, offrant pour la première fois au lecteur français la possibilité d'explorer
l'ensemble de l'œuvre poétique, romancière, théâtrale, philosophique, religieuse,
politique et artistique de Tagore, en la replaçant, grâce à un fil chronologique
précis qui permet de suivre l'évolution de sa pensée, dans son contexte historique
et culturel unique, celui d'une Inde en plein éveil d'indépendance. Premier auteur
non-occidental à recevoir le prix Nobel de littérature en 1913, Rabindranath Tagore
était doté d'une extraordinaire clairvoyance : l'élévation des peuples ne pourra se

faire, disait-il, qu'au travers du développement de la connaissance et de l'art par
une éducation en osmose avec la nature. Fondamentalement tourné vers la jeunesse
et préoccupé par son avenir, il incarnait selon Gandhi la « Grande sentinelle » de
l'Inde. Ce qui ne l'a nullement éloigné de l'Occident où il accepté de participer à

de multiples rencontres littéraires, philosophiques et culturelles au cours desquelles
il noua des liens aussi précieux que féconds. Comme le dit le présentateur Fabien
Chartier : « si la pluralité des dimensions de l'œuvre et la diversité des domaines
abordés ont de quoi déconcerter, un trait toutefois les unit en profondeur, la quête
du beau et de l'harmonieux. C'est elle qui motive les choix ainsi que les initiatives
du poète et qui donne à l'ensemble sa cohérence ». Et c'est bien ce qui ressort avec
une particulière clarté dans l'un de ses derniers ouvrages, le dernier que reproduit
intégralement cette anthologie : la Religion de l'homme, qui date de 1933 et rassemble
les conférences Hibbert données à Oxford au Manchester College, pendant le mois
de mai 1930 : « le fait qu'un seul thème s'y retrouve tout au long, écrit-il en préface,
me prouve que la religion de l'homme a évolué dans mon esprit, pas simplement
comme un sujet philosophique, mais comme une expérience religieuse. À vrai
dire, une très grande partie de mes écrits, depuis les premières productions de ma
jeunesse inexpérimentée, jusqu'au temps présent, porte une trace presque continue
de l'histoire de ce développement. Aujourd'hui je deviens conscient que les œuvres

que j'ai commencées et les mots que j'ai prononcés sont liés profondément par une
unité d'inspiration, dont la définition appropriée m'est restée souvent non révélée.
Dans le présent volume, j'apporte le témoignage de ma vie personnelle que je me
suis efforcé de rendre précis. Quelques-uns de mes lecteurs trouveront là matière à un
intérêt psychologique ; mais j'espère que pour d'autres, ce témoignage aura sa propre
valeur idéale qui importe pour un sujet tel que celui de la religion» (p. 1317). Et



306 BIBLIOGRAPHIE

Tagore d'affirmer en conclusion, après avoir développé les thèmes qui lui sont chers

comme l'univers de l'homme et l'union spirituelle, le prophétisme de Zarathustra et

la solidarité entre les races, la liberté spirituelle et les quatre étapes de la vie : «ce
que j'ai essayé de montrer dans ce livre est le fait que, quel que puisse être le nom
donné à la Réalité divine, elle a trouvé son sommet dans l'histoire de notre religion,
grâce à son caractère humain, donnant un sens à l'idée de péché et de sainteté, et

offrant une base éternelle à tous les idéaux de perfection qui ont leur harmonie avec
la propre nature de l'homme ». (p. 1411). D'excellents dossiers sont ajoutés à la suite :

d'abord, Tagore vu par ses contemporains dans lequel s'expriment des écrivains et
des philosophes comme Mircea Eliade et Saint John Perse, André Gide et Henri
Michaux, Claudel et Romain Rolland, Bergson et Georges Duhamel, et ensuite
Tagore et l'art où différentes plumes invitent le lecteur à l'appréciation du talent
de peintre que Tagore a manifesté de manière si originale, et enfin un ensemble de

contributions littéraires, théologiques et linguistiques sur le thème de « la traduction
et de la réception du Gitanjali en France ». Pour guider le lecteur dans sa découverte
de l'œuvre de Tagore, un appareil critique propose, d'une part, des notes éclairant les

références littéraires, historiques, mythologiques ou culturelles auxquelles renvoie
l'auteur ; d'autre part, un glossaire répertoriant et explicitant les termes et notions
philosophiques et religieuses propres à la culture indienne. Figurent également en
fin de volume une galerie de portraits, livrant un éclairage sur les personnalités de

l'entourage de Tagore, ainsi que deux cartes, l'une consacrée à l'Inde, replaçant les

différentes villes où le poète a séjourné, l'autre, retraçant ses voyages à travers le
monde, entre 1912 et 1934.

Jean Borel


	Bibliographie

