Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 152 (2020)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 152 (2020), P. 291-306

BIBLIOGRAPHIE

CHRISTINE CHAILLOT, L’Eglise assyrienne de I"Orient, Histoire bimillénaire et Histoire du
géographie mondiale, Paris, L'Harmattan (Religions et spiritualité. Série christianisme
Etudes), 2020, 221 p.

Il devient urgent que, peu a peu, les chrétiens d’Occident, qu’ils soient catho-
liques ou protestants, apprennent a mieux connaitre I’histoire et la culture des églises
chrétiennes d’Orient, y compris celle qu’on appelle « non-éphésienne », parce qu’elle
n’a pas accepté le concile d’Ephése en 431. Ces communautés assyriennes ont été
en effet extrémement florissantes et prospéres non seulement au Moyen-Orient ol
elles sont nées, mais également dans le Golfe persique, en Inde, en Asie centrale et en
Chine, qui fut atteinte en 631, et ceci jusqu’aux invasions de Tamerlan (1370-1405),
dont I'intolérance et la puissance destructrice sont rapidement devenues un obs-
tacle majeur a leur développement. Si, depuis lors, elles ont subi une domination
humiliante et douloureuse, ainsi que de graves persécutions, massacres et exils de
toutes sortes qui les ont considérablement affaiblies, elles sont malgré tout restées
vivantes en manifestant une résistance et une résilience qui forcent I'admiration.
Nous remercions Christine Chaillotd’avoir reconstitué de maniére aussi significative
les événements essentiels de cette histoire bimillénaire de I'Eglise assyrienne d’Orient
et desa géographie, montrant comment la grande majorité de ses fidéles, qui habitent
de moins en moins sur leurs terres ancestrales de Mésopotamie — Irak et Iran
actuels —, mais en diaspora, ont réussi a maintenir une vie communautaire malgré
tous les problémes d’adaptation et d’identité qu’ils ont rencontrés dans des cultures
qui leur étaient étrangeéres. Une excellente bibliographie de plus de trente-cing pages
est dressée en fin de volume, donnant pour chacun des neuf chapitres les références
a toutes les études historiques, littéraires et doctrinales qui ont été publiées a ce jour,
ainsi qu’aux différents sites d’information que I’on peut consulter sur internet. Une
chronologie de I'Eglise assyrienne d’Orient et quelques cartes géographiques font de
cette étude une référence importante en frangais sur ce sujet encore trop mal connu.

JEAN BOREL

MicHAEL ERLER, Epicurus. An Introduction to his Practical Ethics and Philosophie
Politics, Béle, Schwabe Verlag, 2020, 165 p. antique

11 existe évidemment de nombreuses introductions a la philosophie d’Epicure
(341-270). L’originalité de la présente étude est double. Il s’agit en effet de six
conférences données par P'auteur a Pékin devant un public d’étudiants chinois.
D’autre part, le fil rouge de cette introduction est 1’éthique pratique et «l’art
de vivre» proposés par les épicuriens — l'auteur convoque aussi Lucréce (1°'s.
av. J.-C.), Philodéme (1*'s. av. J.-C.) et Diogéne d’Enoanda (ns. ap. J.-C.) —,
ainsi que leur attitude paradoxale & I’égard du politique. Selon l'auteur, le contexte
historique et politique dans lequel I’épicurisme voit le jour, détermine largement
les préoccupations des philosophes de la fin du 1v° 5., en justifiant une orientation
dominante de la recherche philosophique vers «un art de vivre » s’adressant avant
tout a 'individu (la question est: «how to shape a happy life», p. 11). Cet
aspect de la philosophie épicurienne, particuliérement important en période de
crise, en garantit aussi, selon l'auteur, une certaine actualité (p. 10). L’auteur



292 BIBLIOGRAPHIE

reconnait toutefois que I'orientation pratique de la philosophie épicurienne n’exclut
pas les recherches théorétiques et scientifiques, comme en témoigne, par exemple,
le gros ouvrage du Maitre, Sur la nature (nombreux fragments conservés) ou
le philosophe développe sa philosophie de la nature (physique, psychologie et
théologie) matérialiste. L’auteur traite son sujet en six chapitres (ou six conférences):
Le sage selon Epicure : I'éthique pratique comme philosophia medicans (1) ; Le Jardin
d’Epicure : culte et philosophie (2); La « vraie politique » épicurienne (3); Theologia
medicans : La transformation épicurienne de la pratique religieuse traditionnelle (4);
Interpretatio medicans : Epicure, poésie et orthodoxie épicurienne (5); L’épicurisme
dans la République romaine et dans U'Empire romain chrétien (6). Comme on le
voit, une métaphore (traditionnelle) parcourt toute 1’étude: le philosophe est le
médecin des ames - rappelons malicieusement qu’ézikovpog (epikouros) signifie
«secourable». La philosophie, dans toute son étendue, est fondamentalement une
thérapeutique (medicans) : 1l s’agit de maitriser les passions ou d’en guérir — angoisse
devant la mort, peur des caprices des dieux —, pour atteindre la tranquillité de ’ame
et le bonheur. L’aspirant philosophe, le « progressant », doit constamment garder a
I'esprit, en guise de viatique, la formule du « quadruple reméde » (tetrapharmakon):
les dieux ne sont pas a craindre (ils ne s’occupent pas des humains); la mort
n’est rien pour nous (elle est néant, puisque ’ame est mortelle); le plaisir (le
bien) nous est facilement accessible ; la souffrance (le mal) est de courte durée et
supportable. Ceci nécessite méditations et exercices, calcul rationnel des plaisirs et
des peines, fondés sur les discussions entre amis, la lecture réitérée des bréviaires de
I’école, méditations constantes des exemples de vie que fournissent les coryphées
de «l’école». L’auteur s’attache en particulier a ébranler nombre d’idées regues,
anciennes et modernes, sur I’épicurisme. La doctrine n’est ni monolithique ni
définitivement figée : I’épicurisme a su se transformer, évoluer et s’adapter a des
circonstances nouvelles, en particulier aprés sa diffusion dans le monde romain
(Philodéme, Lucréce, Diogéne d’(Enoanda); il touche les élites instruites plutdt
que le peuple; il conjugue souci de soi et altruisme; la formule Adbe Pirboog (« vis
caché!») n’exclut ni le caractére philanthropique de I’épicurisme ni une certaine
visée politique (la « vraie politique »), méme si la politique traditionnelle, fondée sur
la recherche des honneurs et cause de troubles de toutes sortes, se voit disqualifiée.
Quant a la question de la religion traditionnelle, ’auteur refuse 'interprétation selon
laquelle Epicure serait simplement « légaliste », ¢’est-a-dire disposé a se conformer
aux pratiques sociales en vigueur, celles du culte aussi bien que celles de la priére. On
lira avec intérét les pages que I'auteur consacre a la priére en contexte épicurien : la
priere ou ’hymne (¢f. '’hymne a Vénus de Lucréce) garde un sens, méme si les dieux
demeurent complétement étrangers aux sollicitations des hommes, dans la mesure
ou l'accent est mis sur la transformation de I’état mental de adorateur devant
I'exemple de félicité parfaite et d’ataraxie du divin bien compris, modéle du sage idéal
(p- 88-99). La thése générale selon laquelle la philosophie antique, en particulier la
philosophie des époques hellénistique et romaine, est fondamentalement exercices
de 'esprit orientés vers la transformation de soi en vue d’atteindre la vie bonne ou
le bonheur (evdapovia, ¢f. p. 25), n’est pas nouvelle (on s’étonne de ne pas voir
cité dans la bibliographie I'excellent Pierre Hadot). Ce qui donne tout son intérét
a louvrage c’est la précision et la clarté de 'argumentation, le recours a certains
textes peu connus de la tradition épicurienne — Philodéme, Diogéne —, l'inscription
des problématiques dans la pensée philosophique antérieure — Platon, surtout
(étrangement, le Théétete n’est pas utilisé), et Aristote —, et plus spécifiquement les
liens établis avec la littérature grecque et latine, voire avec les arts figuratifs (I'Ecole
d’Athénes de Raphaél, le memento moride la coupe de Boscoreale). Les nombreuses
références en notes sont destinées a ouvrir le texte sur des prolongements permettant



BIBLIOGRAPHIE 293

d’approfondir la réflexion. On regrettera seulement que les transcriptions du grec
omettent la distinction entre voyelles bréves et longues, ce qui en rend la lecture
parfois ambigué. On recommandera donc sans réserve cet ouvrage tres riche malgre
sa briéveté.

JEAN-PIERRE SCHNEIDER

SAINT BONAVENTURE, Les saints Anges, Huit sermons sur le Monde céleste,
traduits, présentés et annotés par Bernard Verten, [Gap], Editions
Grégoriennes (Gamma), 2019, 218 p.

Si plusieurs siécles de difficultés théologiques et d’hérésies ont été nécessaires
pour trouver un équilibre et un consensus doctrinal pour définir les dogmes
de la Trinité et des deux natures du Christ, la hiérarchiec des Anges et leur
role respectif dans le gouvernement de la création n’a guére fait de probléme.
Dans les huit sermons qui sont ici traduits pour la premiére fois, le Docteur
séraphique Saint Bonaventure déploie devant son auditoire chacun des trois ordres
des trois hiérarchies angéliques, des Séraphins aux Anges, en passant par les
Chérubins et les Trones, les Dominations, les Principautés et les Puissances, les
Vertus et les Archanges. Il montre comment, alors qu'ils sont créés par Dieu seul
et immédiatement, P'illumination divine parvient a chacun d’entre eux a la fois
directement et par 'intermédiaire des hiérarchies antérieures. C’est seulement aprés
avoir traversé les trois hiérarchies angéliques que le Rayon divin pénétre dans la
hiérarchie ecclésiastique et I'ordre humain. Un mouvement ascendant survient alors
aumoment ou ’homme est guidé parles Anges vers un retour a Dieu, qui est le but de
I'enseignement de saint Bonaventureet la finalité de la foi. Ces huit sermons sont tirés
de deux ensembles différents : les quatre premiers correspondent aux sermons 70, 71,
72 et 74 qui font partie d’un corpus découvert en 1872 a la bibliothéque Ambrosienne
de Milan. Les deux premiers ont été préchés par Bonaventure en présence des papes
Urbain et Clément et des cardinaux de I’époque lors du quatriéme dimanche de
I’Avent et de la Vigile de Noél des années 1262 et 1265. Le troisiéme a été donné
a Reims, le 19 décembre 1266, devant tous les prélats réunis pour un synode de
cette métropole provinciale. Quant au quatriéme, il s’agit de notes rédigées par
Bonaventure pour lesquelles on ne peut pas donner de date. Les quatre sermons
suivants ont €té publiés par Jacques-Guy Bougerol dans les deux volumes publiés
4 Rome, en 1993, aux Editions Franciscaines sous le titre Sermons de Diversis.
Ils correspondent respectivement aux 54°et 55° sermons, avec leurs «collations »
respectives qui poursuivent, dans la soirée, le propos du sermon du matin. Si le
premier est daté du 29 septembre 1267 pour la féte de saint Michel Archange, la date
du second est indéterminée. Pour chacun des sermons, le traducteur a eu I’excellente
idée de donner la liste des citations bibliques, texte latin de la Vulgate et traduction
frangaise. 11 signale les écarts éventuels de ces citations par rapport au texte de la
Vulgate tel qu’il a été revu et corrigé récemment.

JEAN BOREL

JOHANNES BARTUSCHAT, STEFANO PRANDI (€ds), Dante in Svizzera. Dante in
der Schweiz, Ravenne, Longo Editore (Memoria del tempo 60), 2019,
158 p.

Les huit contributions de cet ouvrage sont issues d’un colloque qui avait eu
lieu a I'Université de Berne en 2015. Elles fournissent un beau panorama de la

Philosophie
et théologie
médiévales



294 BIBLIOGRAPHIE

réception de 'ceuvre, de la pensée et de I'art de Dante Alighieri en Suisse. Le
premier, sur 'actuel territoire de la Suisse, a avoir proposé une traduction partielle
de la Comédie est Johann Christoph Bodmer qui en 1741 a traduit un chant de
I'Inferno, comme le rappelle Elena Polledri dans sa contribution sur les traductions
dantesque en Suisse (p. 11-28). La premiére traduction compléte en allemand publiée
en Suisse est de 1921, et c’est la méme année que le P. Berthier, professeur a
Fribourg, publiera une traduction frangaise (qui vient d’étre rééditée par Ruedi
Imbach, Paris, DDB, 2018). Tandis qu’Anett Liitteken analyse ’apport de Bodmer
a linterprétation de Dante (p. 29-48), Michele C. Ferrari situe les contributions de
Johann Caspar von Orelli (1787-1849), un des fondateurs de la théologie libérale,
auteur notamment d’une Vita di Dante (1820), dans le contexte de I’érudition
européenne (p. 85-100). Le balois Johann Bernhard Merian (1723-1807), qui fut
secrétaire perpétuel de I’Académie des sciences de Berlin par son ouvrage (en
francais) Comment les sciences influent dans la poésie, a indéniablement préparé le
terrain pour une redécouverte de Dante an Allemagne, comme 'article de Mario
Zanucchi (p. 49-66) le suggére a juste titre. L’apport de Giovanni Andrea Scartazzini
aux études dantesques est étudié par Stefano Prandi (p. 116-133). Les quatre volumes
de son commentaire de la Divine Comédie (1874-1890) et son Enciclopedia dantesca
(1896-1905) appartiennent indubitablement a I'histoire de I’érudition dantesque,
comme le montre Stefano Prandi (117-133). Parmi les qualités de la méthode de
commenter de Scartazzini il faut mentionner, outre le recours constant aux ceuvres
mineures de Dante, 'utilisation des commentaires anciens et I'identification des
sources (p. 130). L’approche de Dante que pratiquait Theophil Spoerri (1890-1974,
professeur a I'Université de Zurich), est bien différente, comme le montre déja le
titre d’une de ses contributions: actualité de Dante (1945). Selon la présentation
de Bartuschat (p. 135-147), Spoerri défendait I'idée que «la poésie doit étre a
la racine d’un renouvellement moral de 'homme» (p. 130). L importante étude
que Giovanna Cordibella consacre au réle de Dante dans la conception de la
Renaissance chez Jacob Burckhardt (1818-1897, p. 101-116) montre que Dante est
«une figure névralgique qui marque le passage entre deux époques» (p. 112). Pour
I'historien bélois le pocte italien est «une pierre angulaire» entre le moyen age
et I’époque moderne (p. 112, 116). Ce tableau instructif de la présence de Dante
dans la vie intellectuelle en Suisse au x1x¢ et xx¢ siecle est complété par une étude
sur I'interprétation de Dante par le peintre Johann Heinrich Fissh (1741-1825,
p. 67-83) dont les illustrations de thémes dantesques sont aussi ¢tonnantes que
fascinantes, comme celle qui se trouve sur la couverture de 'ouvrage recensé et
qui montre Virgile consolant Dante devant Paolo et Francesca. On peut donc dire
que Fiissli «sera pionnier d’un nouveau style de peinture griace au dialogue avec
Dante» (p. 9). Cet ouvrage collectif témoigne d’un intérét soutenu pour I'ceuvre de
Dante en Suisse du xvin® au xx© siécle. Il est toutefois frappant que les auteurs étudiés
appartiennent tous a un fonds culturel protestant. Par ailleurs, il faut noter qu’il est
peu question de la Suisse romande (le cercle de Coppet autour de Madame de Staél
est briegvement mentionné p. 22), mais il serait sirement intéressant de faire quelques
sondages dans I’entourage des universités romandes pour examiner comment on a
enseigné et étudié Dante (on peut penser a Remo Fasani a Neuchitel ou Gianfranco
Contini a Fribourg). Le cas de Joachim-Joseph Berthier, un des premiers recteurs
de la nouvelle université de Fribourg, qui a publié¢ en 1892 une édition largement
commentée de 'lnferno (La Divina Commedia di Dante con commento secondo lu
scolastica, Fribourg), montre déja qu’un tel complément mériterait un examen.

RuEeDI IMBACH



BIBLIOGRAPHIE 295

RENzO RAGGHIANTI, Le lexique du droit dans les Essais de Montaigne,
Florence, Leo S. Olschki (Quaderni di Rinascimento 53), 2019, 138 p.

On sait que Montaigne a occupé diverses fonctions judiciaires, qu’il a été en
particulier magistrat au Parlement de Bordeaux (cour de justice), a la Chambre
des Enquétes, pendant plus de dix ans. On présuppose qu’il avait fait des études
de droit, peut-étre a Toulouse. On sait aussi que la question de la législation et
de son application a suscité chez Montaigne de nombreuses réflexions, souvent
critiques ou désabusées et empreintes de scepticisme (par exemple au début du
ch. XIII du livre III [« De 'expérience »]). On attendra donc d’un lexique du droit
dans les Essais un éclairage particulier sur 'ceuvre. Le Glossaire occupant le corps
du présent ouvrage (p. 27-138), précédé d’une introduction érudite (p. 1-21), est
constitué par la confrontation de la Concordance des Essais de Montaigne (R. Leake
[éd.], Genéve, 1981) avec le Dictionnaire de droit et de pratique, contenant l'explication
des termes de Droit, d’Ordonnances, de Coutumes et de Pratique (C.-J. de Ferriére,
1758%), ainsi qu’avec le Glossaire de I'Ancien Droit Frangais contenant I'explication
des mots vieillis ou hors d'usage qu'on trouve ordinairement dans les Coutumes et
les Ordonnances de notre ancienne jurisprudence (P. Dupin et E. Laboulaye [éds],
Paris, 1846). En parcourant les entrées de ce glossaire, on est frappé par I'aspect
non technique et souvent métaphorique des usages que fait Montaigne de la langue
du droit principalement coutumier, comprise ici dans un sens trés large. On en vient
méme a penser que, pour une part, la langue du droit que retiennent les dictionnaires
mentionnés ainsi que 'auteur s’appuie sur 'usage devenu commun de la langue
et que P'auteur des Essais s’inscrit simplement dans une certaine continuité de ce
langage commun. L’auteur est sans doute conscient d’un phénomene de cet ordre,
quand il affirme: «II faut aussi relever la formalisation encore élémentaire d’une
large portion de ce lexique [juridique], et I'utilisation que le Bordelais en fait va
largement dans le sens d’en limiter tout aspect technique pour le rapprocher de
la langue de tous les jours» (p. 20). Quelques exemples suffiront: (1) « “adveu”,
reconnaissance d’un supérieur ; reconnaissance de la vérité d’un fait, d’'une dette,
d’une convention», avec la citation des Essais: « N’y a-t-il que ces muscles et ces
veines qui s’elevent et se couchent sans I'adveu, non seulement de nostre volonté,
mais ausi de nostre pensée ?» (I 21,102); (2) sous I’entrée «loi», parmi les quatre
citations données, on lit : « Les loix naturelles leur commandent encores» (I 31,206)
et « 11 semble aussi que les loix Romaines condamnoient anciennement a mort ceux
qui avoient fuy» (I 16,70); (3) « “régle”, loi, ordonnance, maxime, principe », avec
la citation : « Car c’est la regle des regles, et generale loy des loix, que chacun observe
celle du lieu ou il est» (I 23,118). Notons aussi que R. Ragghianti est I'auteur
d’une autre recherche érudite sur 'ami de Montaigne, publiée dans la méme série
(Quaderni di Rinascimento 48, 2010) : Rétablir un texte. Le Discours de la servitude
volontaire d'Etienne de la Boétie.

JEAN-PIERRE SCHNEIDER

ROBERT ARNAUD D’ANDILLY, (Euvres chrétiennes (1644), édition critique
par Tony Gheeraert, Paris, Classique Garnier (Univers, Port-Royal 40),
2019, 290 p.

Autant le nom d’Arnaud d’Andilly reste attaché dans la mémoire aux premiéres
traductions frangaises qu'il a faites de la Vie des péres du Désert, I'Echelle sainte de
Jean Climaque, Les Confessions d’Augustin, I Histoire des Juifs de Flavius Joséphe
et certaines ceuvres de Thérése et Jean d’Avila, autant les (Euvres chrétiennes,

Philosophie
et théologie
modernes



296 BIBLIOGRAPHIE

rassemblées et publiées en 1644, n’ont pas traversé les siécles avec le méme succeés.
En effet, si les premiéres font encore autorité aujourd’hui, les secondes, malgré
I'influence qu’elles exercérent a leur époque et leurs nombreuses réimpressions,
tombérent assez rapidement dans I'oubli. L’édition critique que nous offre Tony
Gheeraert, spécialiste de la création littéraire port-royaliste depuis la défense de
sa these en 2003 intitulée Chant de la grdce. Port-Royal et la poésie d’Arnauld
d’Andilly & Racine, poursuit un double but: redonner a cette poésie spirituelle et
théologique le rang qu’elle mérite dans 'histoire des lettres et, par les éclairages
historiques, doctrinaux, linguistiques et littéraires qui ’'accompagne, en montrer le
role didactique et la valeur programmatique que lui attribuait Arnaud d’Andilly
lui-méme. Les textes sont reproduits dans 'état ou ils furent rassemblés pour la
premiére fois, avec I'indication des variantes qu’ont connues les éditions ultérieures.
I est important d’abord de bien replacer I'inspiration poétique du Solitaire de
Port-Royal dans I’histoire, tout a la fois événementielle, théologique et littéraire,
c’est-a-dire entre la fin du Concile de Trente (1545-1563) et le commencement de
la controverse janséniste en 1655. D’Andilly s’inscrit en effet dans la filiation des
écrivains fideles a Rome qui, depuis le début du xvii€ siécle, ont voulu mettre au
service de la dévotion la force de leur éloquence et la puissance de leurs images.
Avec le Pocme sur la vie de Jésus-Christ (1634), théme spécifique a la poésie
dévotionnelle de la Contre-Réforme, il s’engage en effet «dans le combat pour
la conversion des égarés et le soutien des fidéles dans leur croyance». Avec la
revendication d’un style hautement figuré, Arnaud d’Andilly, dit Tony Gheeraert,
«n’entre pas en contradiction avec "augustinisme rigoureux diffusé dés cette époque
par I'abbé de Saint-Cyran. Si, dans la seconde moitié du siécle, la référence a
Augustin pourra nourrir une esthétique de 1a modération fondée sur 'économie des
moyens employés, au point qu’augustinisme et classicisme apparaissent aujourd’hui
inséparables, comme a su le montrer Philippe Sellier, la réflexion linguistique et
rhétorique de I’évéque d’Hippone peut aussi légitimer une littérature fondée sur des
principes diamétralement opposés et autorisant tous les “exces” d’une rhétorique
exubérante. [...] Cette rhétorique se voit alors pourvue d'un rdle nouveau, de
nature cognitive : en voilant pour les révéler les plus hauts mystéres de la religion,
elle devient le vecteur d’une connaissance dont la nature n’est pas rationnelle.
La poésie, en tant que discours figuré, se voit par conséquent clle aussi dotée
d’une fonction épistémologique : dans la mesure ou, contrairement a la philosophie
ou a la théologie, elle échappe a la stérilité des catégories logiques, il lui est
désormais assigné la mission de connaitre I'inconnaissable, en s’€levant par-dela les
limites d’une raison sentic comme faible et corrompue. [...] C’est dans le droit fil
du De doctrina christiana que d’Andilly s’autorise, pour défendre un usage effréné
des figures, du souci de la Vérité divine, puisque c’est son absolue transcendance
qui justifie cette profusion figurative » (¢f. p. 24-26). Par I'usage de I’antithése et de
la symeétrie, du chiasme et de I'oxymore supréme de ’'Homme-Dieu, d’Andilly ne
cherche qu’a promouvoir 'émotion du mystere par excellence, celui de I'Incarnation,
«par le court-circuit ontologique qu’il provoque entre le néant humain et la toute-
puissance divine». Fondamental est également le role de la métaphore dans la
poétique du Solitaire. Ce trope, dit Tony Gheeraert, correspond a ’essence méme de
son entreprise : d’une part, parce que le poéte reste tributaire d’une vision archaique
du monde régie par 'analogie ; d’autre part dans la mesure ou il s’inscrit dans un
courant de la spiritualité augustinienne qui accorde une grande place aux images.
C’est bien cette perspective exemplariste, développée avant lui par Bonaventure, qui
ouvre l'intelligence a I'éblouissement de la présence divine dans tous les symboles
qu’il peut déchiffrer dans la nature. Et pourtant, cette richesse symbolique ne doit
nullement conduire a la séduction des choses. « L’exigence d’en user sans en jouir



BIBLIOGRAPHIE 297

interdit toute complaisance et impose contrdle sur soi et retenue dans la louange.
Au fond, dit T. Gheeraert, cette poésie de la nature qui craint de trop s’y arréter
traduit une ambiguité fondamentale qui est celle-la méme de I'Incarnation telle que
la congoit I’Ecole francaise de spiritualité: le Verbe fait chair consacre le monde
et lui confére sa sainteté, mais, du méme coup, l'invalide et le disqualifie en tant
que sensible, et le renvoie en définitive au néant au regard de Dieu» (p. 39). Ces
quelques éclairages, parmi bien d’autres encore que I'auteur développe dans son
introduction et ses notes explicatives, sont décisifs pour comprendre les (Euvres
chrétiennes d’Arnaud d’Andilly. De la Vie de Jésus-Christ aux Stances sur diverses
vérités chrétiennes, en passant par La priére a Jésus-Christ sur la déliveance de la terre
sainte et I’ Ode sur la solitude, les lecteurs sont invités a un magnifique parcours de la
foi et de la vie chrétienne dans un temps déja troublé par les convulsions de I’histoire.
« Contre le christianisme néo-stoicien qui fleurit depuis la fin du xvi® siécle et enseigne
I’anéantissement des instincts, d’Andilly propose une morale de la conversion des
passions issue de la tradition augustinienne et thomiste, et qui au fond ressemble
fort a celle qui se dégage de Polyeucte: J'attends tout de sa grdce et rien de ma
Sfaiblesse» (p. 41). Un glossaire de termes devenus rares en frangais contemporain,
une bibliographie sélective des principaux ouvrages cités, un index des noms et des
notions principales font de cette nouvelle édition des Euvres chrétiennes d’ Arnaud
d’Andilly un ouvrage de référence qui honore la tradition de la poésie frangaise.

JEAN BOREL

FREDERIC JoLY, Robert Musil. Tout réinventer, Paris, Seuil (Biographies-
Témoignages), 2015, 576 p. '

La grande biographie de Musil (1880-1942) est celle de Karl Corino (sobrement
intitulée Robert Musil, Eine Biographie, Reinbek bei Hamburg, Rowohlt, 2003,
2026 p.). L’entreprise de F. Joly ne duplique nullement cet ouvrage monumental
—un comble, pour un auteur qui a pourtant écrit dans ses Journaux: «jai si
peu vécu [sous-entendu “de choses dans ma vie”]» —, devenue la référence pour
tout musilien. Pour éviter tout malentendu, 'auteur indique en note : «il me faut
confesser une présomption : avoir voulu écrire un livre profondément différent [de
celui de Corino] dans le ton, esprit, la forme comme 'ambition» (p. 11, n. 2).
Il s’agit effectivement davantage d’un essai sur la vie et 'ceuvre de 'auteur de
I"Homme sans Qualités (I'HsQ), construit certes d’'une maniére chronologique, que
d’une véritable biographie. Il s’agit peut-étre d’une sorte de « métabiographie », dont
le but est de comprendre toute une époque, mais aussi les enjeux de notre propre
modernité, a partir d’une vie et d’une ceuvre exemplaires. Ce livre passionnant et
passionné, tente de restituer les fondements de I'entreprise littéraire véritablement
titanesque de Musil, en en décrivant les moments essentiels, et en montrant la
grandeur et ’héroisme d’une vie dédiée entiérement a la rédaction du grand roman,
doublée d’une lutte épuisante pour la stricte survie économique. L’auteur montre
avant tout la cohérence et la systématicité de I’ceuvre, dont Musil a toujours souhaité
qu’elle fiit une synthése des grandes idées et des problématiques du siecle. Tl lui
importe «de s’attarder sur les conditions les plus concrétes, matérielles» (p. 13) de
la genése du roman en la reliant «a une évolution d’ensemble» (p. 14), sans faire
«le récit biographique» (p. 16) d’une vie, mais de suivre Musil dans son travail
d’écrivain, pour qui «la littérature a pour objet et mission d’interpréter la vie»,
«cette tache d’interprétation ayant tout d’une quéte existentielle» (ibid.). L’'HsQ
souvent qualifié de « roman-essai» est sans doute le réservoir le plus complet et le
plus clairvoyant des idées qui ont fagonné la premiére moitié du xx® siécle et qui

Philosophie
contemporaine



298 BIBLIOGRAPHIE

restent trés largement actuelles, Comme le résume P. Jaccottet, qui a tant fait pour
la transmission des ceuvres de Musil au public francophone, 'auteur de I'HsQ a
réfléchi sa vie durant a la «recherche d’une vie juste dans un monde délabré » (cité
p. 535). La biographie-essai de F. Joly montre en quoi la poétique de Musil est
aussi fonciérement une recherche éthigue, et que le grand roman écrit —de la fin
de la premiére guerre mondiale a 1942, dans un temps de catastrophes — s’avere
une boussole indispensable pour nous guider a travers les tumultes de son époque
et de la notre. Les analyses pénétrantes de Musil, incarnées par une multitude de
personnages — parmi lesquels Ulrich, une sorte de double de I’auteur, joue un role
central — doublées souvent d’une ironie féroce, pourfendant la bétise sous toutes
ses formes, n’ont pas vieilli. Partageant la passion de la pensée autrichienne pour
la «clarté» et la précision, le jeune Musil se préoccupe certes d’adopter une vie
équilibrée, dont les ingrédients sont ses intéréts multiples pour les mathématiques, la
technique, le sport, la sociologie, le droit, I’histoire, la philosophie, la psychologie,
la littérature, « mais il est surtout tout entier tourné vers I’éclaircissement patient de
ce qu’il pressent étre un dessein capital, une “perspective infinie”, presque palpable
dé¢ja de maniére étonnamment précoce, quoique peu articulée. Une certitude tout
de méme: devenir un grand homme» (p. 56). Musil est trés vite persuadé que seul
le roman, I'écriture littéraire, est a méme de produire cette synthése qu’il compte
réaliser des idées de son temps, méme s’il faut, pour les incarner, inventer une
vingtaine de personnages principaux, comme il le déclare en 1926 a Oscar Maurus
Fontana. Dans des notes préparatoires pour ce qui deviendra /’HsQ, mais qui
s’appelle encore L’espion, Musil note méme : « Constituer au moins cent figures qui
représentent les types de 'homme contemporain». Le jeune auteur, avant méme
d’avoir publié¢ en 1906 son premier roman Les désarrois de I'éléve Torless, «n’est
pas loin d’étre convaincu que I’art, a la condition d’étre pratiqué avec le sérieux qui
convient, est en mesure de conférer une haute signification a 'existence » (p. 95). Il
ne s’agit pas d’adopter une forme de cet esthétisme si courant au début du xx® siécle,
mais bien de trouver une esthétique nouvelle, qui soit en méme temps une éthique,
intégrant 'apport des sciences, de la philosophie, de la sociologie, etc., mais qui
ne se réduise pas a une forme d’érudition ou de littérature savante. Musil écrit en
effet dans les Journaux que «la culture de soi seule permet de libérer les grandes
possibilités de la vie. Chacun est a lui-méme sa propre fin; aussi son devoir est-il
de tendre au maximum de vie intensifiée » (cité p. 96). Et cette recherche ne saurait
consister en ’'accumulation d’« une simple masse de connaissances », car ’érudition
n’est, pour Musil, que «la forme intelligente de la mort de ’'dme» (ibid.) Durant
toute sa vie, on I’a dit, Musil a été taraudé par des difficultés économiques. S’il
considérera «longtemps que 'argent est un di» (p. 155, n. 1) lul permettant de
poursuivre son travail d’écriture, et s'il a survécu durant des années en publiant,
parfois a son corps défendant, articles critiques et chroniques pour des journaux et
des revues, il a bénéficié aussi a partir du milieu des années vingt, de dons versés par
une « Société des amis de Robert Musil » d’abord a Berlin puis a Vienne (entre 1934
et 1938), qui s’est mobilisée pour permettre a I’écrivain de continuer son travail.
L’auteur indique a ce propos qu’« il faut bien siir gagner sa vie [...] mais la gagner,
c’est négliger I’écriture. Se consacrer exclusivement au roman a 'inverse, ¢’est mettre
en péril les finances du ménage. Eternel dilemme... » (p. 341). A partir de 1921, Musil
va commencer a travailler a /’HsQ pour bientdt consacrer entiérement son existence
au roman, dont une premicre partie est publiée en 1931, avec un certain succes.
Pour Pauteur ¢’est « I'interprétation du dernier tiers de la vie-ceuvre ou ceuvre-vie (les
années 1923 a 1942)» de Musil qui sera la plus délicate. Dorénavant, en effet, vie et
ceuvre seront intriquées, et /'HsQ, va bientot prendre des dimensions gigantesques,
Musil multipliant les versions possibles et les variantes, expérimentant tour a tour les



BIBLIOGRAPHIE 299

multiples facettes d’Ulrich et ses interactions avec les autres personnages. Le roman
restera néanmoins, comme on le sait, inachevé. Musil est mii par ce qu’il appelle
«le sens du possible ». « En une heure, ou, de tout coté, il n’est plus question que
d’impératifs absolus, de rétrécissement de ’horizon de vie, de négation du possible,
les Musil n’abandonneront jamais ce sens du possible, cette “faculté de penser tout
ce qui pourrait &tre ‘aussi bien’, et de ne pas accorder plus d’ importance a ce qui
est qu'a ce qui n’est pas”» (p. 476-477). Ce n’est qu’au prix de cette ouverture
sur le possible d’'une vie devenue quasiment impossible, du fait des circonstances
historiques et des conditions matérielles toujours plus précaires, jusqu’a une quasi
indigence, que I’écriture du roman a pu se poursuivre. L’auteur rappelle le réle
déterminant qu’a joué Martha Musil dans I'organisation de la vie matérielle de
I’écrivain, totalement désemparé face aux exigences pratiques du quotidien, mais
il reléve surtout le role indispensable d’interlocutrice privilégiée, de lectrice, de
correctrice et peut-€tre méme de co-autrice de certains chapitres de /"HsQ, qu’elle
n’a cessé de jouer tout au long de leur vie commune. Elle accompagne notamment
I’écrivain, littéralement enfermé (de 1931 a 1933) dans son logement de Berlin,
travaillant comme un forcené a son roman (dont la premiére partie du deuxiéme
tome paraitra encore en 1933), alors que I’Allemagne sombre dans le chaos nazi.
«Le livre a venir, le livre sans fin, va se confondre toujours plus avec la vie méme, il
va garantir, justifier, porter a lui seul I’existence de I’écrivain et de sa femme, de ses
“deux auteurs”, du moins provisoirement. Qu’est-ce qui, en effet, rattache désormais
les Musil & la vie, sinon Iécriture sans fin 7» (p. 478). En 1933 (et jusqu’en 1938), les
Musil rejoignent Vienne, avant de partir en exil en Suisse, passant bri¢vement par
Zurich pour rejoindre Genéve, ville dans laquelle I'écrivain décédera le 15 avril 1942,
dans un dénuement quasi complet. Aprés bien d’autres commentateurs, ’auteur
s’interroge sur les particularités de ’écriture de /’HsQ. Il constate que pour Musil « la
démarcation entre pensée et littérature est parfaitement superfétatoire, qu’une forme
romanesque susceptible d’accueillir une dimension “essayistique”, en "occurrence
fondamentalement tournée vers 'expérimentation, constitue une voie possible, et
a vrai dire la seule envisageable a ses yeux [...]. Ce qu’il veut c’est un roman qui
pense» (p. 43). Il ne s’agit donc pas pour Musil d’intégrer des passages réflexifs
dans la narration romanesque (comme le fait, par exemple, Thomas Mann dans
La Montagne magique), mais plutot de trouver une forme personnelle d’expression,
dans laquelle la narration se fonde dans la pensée et la pensée dans la narration. Si
Musil veut toujours « raconter », sa narration ne consiste pas tant a accumuler des
détails concrets ou des notations psychologiques particuliéres, mais il veut tenter de
faire comprendre les mécanismes intellectuels qui entrent en action chez tel ou tel
personnage, représentant un pan ou une tendance de la vie sociale, sans pourtant
en faire un idéal-type schématique. Ulrich, qui est a la fois Musil lui-méme et son
interlocuteur préféré, « incarne l'irrésolution méme, I'irrésolution intellectuelle, mais
aussi I'irrésolution du sentiment» (p. 346) ; il cherche, comme I’écrivain le dit dans
une lettre « une issue, une détermination réelle de ses actes» (cité p. 346), tout
en renongant a s’incarner dans ces « qualités» qui sont autant de déterminations
familiales, sociales, historiques ou politiques qu’Ulrich rejette, parce qu’il refuse
de se laisser enfermer dans leur caractére figé et fictif et parce qu’elles le coupent
du «sens du possible». Ulrich et Musil accordent sans aucun doute une valeur
déterminante a la vérité, mais ils sont convaincus tous deux que celle-ci ne saurait étre
trouvée définitivement. Elle est plutdt comme la boussole qui permet au personnage
de s’orienter dans I'aventure d’une vie congue comme une expérience de la pensée,
impliquant I’utilisation d’un véritable laboratoire conceptuel, destiné & comprendre
a la fois I’époque et a élaborer une éthique nouvelle permettant d’y vivre.



300 BIBLIOGRAPHIE

L’écriture de I"HsQ consiste ainsi en une expérience de vie et d’écriture,
indissociablement mélées: «Le grand roman est avant tout la relation d’une
expérience, d’une quéte [...] et méme d’une utopie. Mais qu’est-ce qu'une utopie?
Une définition en est donnée dans le roman, comme toujours trés précise, et
montrant d’ailleurs que 'utopie est intrinsequement liée a I'idée d’exactitude : son
essence, y est-il écrit, “doit étre décrite comme une expérience en cours de laquelle
la modification possible d’un élément appartenant a la vie, ainsi que ses effets sont
soumis a 'observation” [/’HsQ 11, p. 1927]» (p. 415). 1l arrive que Musil compare
son roman a « une malle qui se mélerait des intentions de celui qui la remplit»
(cité p. 495). Comme le dit l'auteur, «cet ouvrage hors norme a au fond ses lois
propres, absolument uniques, qu’il impose a son auteur» (ibid.) Et cette lutte pour
I'expression, qu’accompagne I’espoir de pouvoir terminer le roman va continuer
jusqu’a la fin. Dans une lettre de 1940 Martha écrit a son interlocuteur (le pasteur
Lejeune, qui fera beaucoup pour les Musil, lorsqu’ils vivront en exil en Suisse):
« Nous nous trouvons dans une situation tout a fait désespérée, et j’en ai déja presque
perdu la téte —ce qui vaut mieux toutefois que si ¢’était mon mari; sans doute
connait-il bien tous nos désagréments et difficultés, mais il en refoule de son mieux
la pensée, sinon il ne pourrait pas travailler —, ¢’est donc a moi qu’incombent le souci
et la conscience de notre situation sans issue... » (cité p. 520, n. 1). Dans « Alice et le
maire » le film de Nicolas Parisier, la protagoniste, incarnée par Anais Demoustier,
une philosophe qui doit redonner des idées au maire (F. Luchini) de Lyon, tient sous
son bras le livre de Frédéric Joly. Nul doute que d’autres lecteurs y trouveront aussi
de quoi se nourrir intellectuellement.

STEFAN IMHOOF

BIRGIT NUBEL, NORBERT CHRISTIAN WOLF (eds), Robert-Musil-Handbuch,
Berlin/Boston, De Gruyter (De Gruyter Reference), 2016, 1054 p.

Si la biographie de Frédéric Joly était plutdot un essai personnel sur la vie
et 'ccuvre de Robert Musil, ce monumental Handbuch, édité et coordonné par
B. Niibel et N. C. Wolf, paru dans la collection Reference, fait le point sur
I'ensembile de la recherche universitaire contemporaine, consacrée au grand écrivain
autrichien et peut se lire, par conséquent, comme un état des lieux des connaissances
accumulées durant les derniéres décennies sur la vie et 'ceuvre de Musil. 1l s’agit
d’un ouvrage scientifique, qui expose de maniére systématique et quasi exhaustive
les résultats de cette recherche. La bibliographie, qui répertorie articles et ouvrages
consacrés a Musil ne compte pas moins de 154 pages, soit prés de 3 000 entrées! Les
44 contributeurs (qui, pour certains, sont les auteurs de plusieurs études) comptent
parmi les spécialistes les plus reconnus des études musiliennes. Nul doute qu’une
telle approche synthétique de I'ceuvre de I'auteur de I’ HsQ aurait emporté sinon son
adhésion, du moins sa satisfaction. Cet ouvrage met en effet en lumiére I'ensemble
des problématiques qui ont occupé Musil et dresse ainsi, non seulement un portrait
complet de I'auteur, mais repére surtout la richesse et la profondeur de ses intéréts
multiformes, en dessinant par touches, a partir de ses idées et de ses ceuvres a la
fois littéraires, essayistiques ou critiques, tout un pan de Uhistoire de la culture
européenne de la premiére moitié du xx®siécle. Du fait de sa richesse conceptuelle et
de la complexité de ses approches, un tel ouvrage ne s’adresse pas uniquement aux
lecteurs ou aux spécialistes de Musil, mais également a tous ceux qui s’intéressent a
I’histoire et & la philosophie de la culture. Ils trouveront dans le livre un foisonnement
extraordinaire de faits et d’idées, dont la pertinence pour I'analyse de notre époque
troublée reste entiére. Enumérons briévement les principales parties de I"ouvrage::



BIBLIOGRAPHIE 301

I. une courte Biographie ; 11. le Contexte historique, évoquant les problématiques de
la modernite, les styles littéraires et les principaux courants de pensée contemporains
de Musil ; I11. cette partie importanteest consacrée a L’@uvre — subdivisée en 3 blocs :
I'ceuvre publiée en volumes, 'ceuvre publiée dans les journaux et revues et les ceuvres
posthumes, tels que les chapitres inédits ou les esquisse de /"HsQ, ainsi que les
Journaux - dont le contenu est décrit, puis largement analysé et commenté; IV. a
VIIL. ces parties (intitulées Aspects systématiques) sont consacrées a la reconstitution
des idées et du contexte intellectuel permettant de mettre en lumiére I'univers mental
de Musil ; elles s’articulent en: 1V, Connaissance et Science; V. Culture et Société
V1. Littérature, Art et Nouveaux médias (photographie, cinéma); VII. Constructions
mentales (mystique, Pautre état, les sens des possibles, etc.); VIII. Narration,
Langage, Métaphorique et Intertextualité ; une derniére partie (IX) est consacrée
a I'histoire de la Réception des aeuvres. Chaque partie contient plusieurs études
particuliéres qui synthétisent la recherche la plus actuelle de maniére pédagogique;;
mais les études de détail sont toujours reliées au projet d’ensemble (il y a quantité
de renvois internes & d’autres sections du livre), dont I'ambition est, comme on
I'a suggéré, la reconstitution de I'atmosphére intellectuelle, scientifique, politique et
sociale de I'époque de Musil, celle de'invention de la modernité. En 1918 déja, Musil
affirme dans un essai que «“I’homme intérieur” doit étre nouvellement inventé»
(p. 42) et que cette invention exige «la coopération du langage, de la cognition et de
Part» (p. 43).

Dans la partie, consacrée a la notion d’«essai», B, Nibel précise toutes les
connotations que posséde ce terme chez Musil : 'essai permet de rendre commen-
surables les domaines du «ratioide» (qu’incarne notamment le mathématicien)
et du «non-ratioide» (qu’incarne le poéte); «I’essayisme peut ainsi étre défini
comme la poursuite de la science par d’autres moyens» (p. 348) ; autrement formulé
par Musil lui-méme: «L’art est un moyen terme entre conceptualité et concré-
tude» (cité p. 350). Pour Musil, la littérature avait « une exigence fondamentale
de connaissance » (p. 80), au méme titre que les sciences. Il souhaitait donc qu’elle
possédat une précision maximale et la considérait comme un moyen d’accéder a
la connaissance de I'esprit ou de I"ame, au méme titre que la science permettait de
comprendre la formation des cristaux ou la génétique. Durant les années 1930, Musil
s’est heurté concrétement a I'opposition d’écrivains de tendance « patriotique »
(Heimatsliteratur), ventant les vertus de 'enracinement : sa nomination aI’Académie
prussienne des arts rejetée, notamment a cause de 'opposition de certains écrivains
se réclamant de cette tendance, au motif, «qu’il était trop intelligent pour un
véritable écrivain (Dichter) » (cité p. 81). Alors que I’essai et les parties essayistiques
dans /’HsQ marquent spécifiquement le dépassement de la coupure que nous faisons
couramment entre le savoir (la connaissance, la science) et la littérature, Musil
remarque amérement que « plus un poéte (de nos jours) est béte et plus il s’acharne
a affirmer que I'art est un don des dieux, et que ce sont les anges ou les démons
qui conduisent sa plume» (cité p. 81). Avec « Noces» (Vereinigungen), deux récits
auxquels Musil travaille durant deux ans et demi, « pratiquement jour et nuit » (cité
p. 121), 1l tente de trouver un style qui réunisse a la fois puissance analytique et
qualité poétique. Cet effort héroique n’a pas eu le succeés escompté (ces récits n’ayant
trouvé que peu de lecteurs), bien que pour B. Niibel il s’agisse 1a « d’une contribution
importante a I'analyse narrative du discours et au récit expérimental de la littérature
moderne (der Moderne)» (p. 153). Le style de I’'HsQ sera indéniablement moins
«expérimental », au sens ou il reviendra a des canons plus classiques, bien que Musil
invente avec son roman une forme personnelle — dans laquelle il tente précisément
d’opérer une suture entre réflexion et narration — qui n’a guére de précédents, et dont



302 BIBLIOGRAPHIE

la qualité d’écriture est immense, comme 'ont reconnu d’ailleurs quelques contem-
porains, dont Thomas Mann. Ce dernier remarque en 1934, lors de 'appel qu’il lance
pour la fondation de la Société Robert Musil, destinée a soutenir financiérement
'auteur de /’HsQ et lui permettre de continuer a travailler, que son roman constitue
une ceuvre «exceptionnelle, dont la signification incisive pour le développement,
’élévation et la sublimation (Vergeistiguing) du roman allemand est hors de doute ».
Ce roman, dont les premiéres esquisses remontent a 1904 (p. 225) va occuper a partir
des années 1920 la plus grande partie de la vie de I’écrivain. La thématique principale
du roman est résumée par Musil lui-méme en ces termes : « Comment un intellectuel
(ein geistiger Mensch) doit-il se comporter face a la réalité ? » (cité p. 226). Il s’agit de
construire un monde, dans lequel les courants principaux de I'époque se trouvent
incarnés dans des personnages reflétant toute la société viennoise d’avant 1914,
et dans lequel le personnage central du roman, Ulrich, I'alter ego de I’écrivain,
qui est « ’homme sans qualités », devient le point focal autour duquel tourne cet
univers. La technique narrative est toujours fondée sur I'ironie « qui doit contenir
quelque chose de souffrant, sans quoi elle est cuistrerie (Besserwisserei), inimitié et
compassion » (cité p. 231 ; ¢f. aussi p. 405). Selon N. C. Wolf, «un “homme sans
qualités™ est un homme qui, au nom de la connaissance scientifique moderne, a pris
congé des idées regues sur le sujet, autoconsistant et constant, identique a lui-méme et
autodéterminé, et qui ne considére pas que cette prise de congé constitue une perte »
(p-237). Dés lors, '« absence de qualités » du protagoniste permet a Musil d’ouvrir la
figure sur le monde des possibles, de concevoir une utopie de la vie exacte, impliquant
une liberté de pensée et d’action sur laquelle pourra se fonder une éthique nouvelle.
Ulrich s’oppose en particulier a la figure d’Arnheim, richissime héritier d’un grand
industriel allemand, auteur d’essais réputés, qui est dans le roman le représentant
parfait de 'homme pourvu de qualités, en I’occurrence, essentiellement des qualités
conférées par la reconnaissance sociale. Le modéle d’Arnheim est en grande partie
inspiré de Walter Rathenau, ministre des affaires étrangéres de la République de
Weimar et fils du fondateur d’AEG, assassiné a Berlin par des membres d’une
organisation secréte d’extréme-droite en 1922, auteur de plusieurs essais (comme
Lamécanique de I'esprit), ou Musil ira puiser des citations qu’il mettra dans la bouche
de son personnage. En 1920, Musil avait noté dans ses Journaux : « Composer un
homme fait tout entier de citations» (cité p. 285); c’est ce qu’il fera aussi, entre
autres, avec le personnage de Clarisse, qui va sombrer progressivement dans la psy-
chose, et qui ne s’exprime souvent qu’en citant des phrases de Nietzsche, que Musil
a montées en une sorte de collage citationnel. Le rapport entre narration et idées
est au centre de ses préoccupations esthétiques et stylistiques: il s’adresse parfois
des rappels a 'ordre comme celui du 11 octobre 1929 : « Ne radote pas (Quatsch
nicht)! Raconte la réalité» (cité p. 481); dans ses Journaux il constate également a
plusieurs reprises que les idées envahissent trop la narration et il se donne pour tache
de renforcer le caractére narratif de son roman (¢f. Journaux, p. 692 : « Je suis devenu
trop abstrait» ; il constate encore que son roman «est surchargé d’essai», p. 816).
I cherche ainsi un équilibre a jamais instable entre contenu théorique et contenu
poétique, en recourant constamment, pour passer d’un domaine a 'autre, a la com-
paraison et a la métaphore. Dans son étude « Métaphore » (Gleichnis), 1. Miilder-
Bach rappelle qu’« aucun prosateur moderne de langue allemande n’a probablement
employé des comparaisons et des métaphores de maniére aussi considérable que
Musil, aucun n’a conféré au “sortilége” de ’analogie, “le fait d’étre a la fois méme et
non-méme” (I"HsQ, I, p. 906), une signification plus grande » (p. 751), Elle montre
que Musil a fait un usage immodéré de la particule de comparaison « comme » (ie),
ce qui lui permit de « ménager des passages entre réalité et possibilité, discursivité
et imaginaire, pensée et sensation, intérieur et extérieur, entre le moi et 'autre »



BIBLIOGRAPHIE 303

(p. 753). Citons, pour terminer, un aspect jusqu’ici relativement négligé de I'activité
littéraire de Musil, celle du feuilletoniste. Le feuilleton, un genre littéraire propre
a la culture germanophone, pratiqué notamment durant la période 1918-1933, et
dont les représentants les plus connus sont « Walter Benjamin, Ernst Bloch, Siegfried
Kracauer, Alfred Polgar, Joseph Roth, Kurt Tucholsky ou Robert Walser » (p. 397),
désigne de petits textes en prose publiés dans des quotidiens ou des revues et qui se
situent entre I'activité purement journalistique et I'activité littéraire. Dans I’étude
que D. Miiller consacre au feuilleton musilien, 'auteur s’interroge d’abord sur la
signification de ce genre littéraire en insistant sur son caractére polymorphe, allant
de la petite prose « impressionniste» au développement essayistique plus abstrait
et généralement assez bref. Puis il analyse les rapports ambigus et parfois méme
conflictuels que 'auteur de /’HsQ a entretenus avec lui. Ainsi, méme si en 1910,
dans une remarque des Journaux (citée p. 396) il déclare son aversion pour le
feuilletonisme, il a tout de méme sacrifié au genre, puisqu’entre 1914 et 1932 (de
maniére particuliérement active entre 1923 et 1927) il a publié et republié de petits
textes dans différents quotidiens et revues de langue allemande, notamment le Ber-
liner Tageblatt, la Vossische Zeitung et le Prager Tagblatt (p. 400), aussi, mais pas
uniquement pour des raisons alimentaires. Musil reprendra, apres les avoir revus,
une partie de ces textes dispersés, dans son volume Euvres pré-posthumes (Nachlass
zu Lebzeiten) qui parut en décembre 1935 en Suisse, aux éditions Humanitas (p. 320).
Ce volume contient des textes parfois descriptifs (comme ceux réunis dans la section
« Images» (Bilder), tantot plus essayistiques (comme ceux rassemblés sous le titre
de «Considérations désobligeantes», sans doute en référence aux Considérations
inactuelles de Nietzsche). Musil y parle souvent a la premiére personne, reléve trés
souvent de maniére ironique un trait particulier de I’époque, dans une tonalité
«subjective et qui se détache des autres parties du journal» (p. 403). Il développe
brievement cette description ou cette idée, en tentant de formuler a chaque fois une
« pointe » ou de livrer quelques idées qui seront davantage développées dans I"HsQ.
Comme le dit Miiller, ces caractéristiques d’écriture nous autorisent peut-étre «a
lire a la maniére d’une collection de feuilletons les chapitres du roman qui jouissent
d’un fort degré d’autonomie, cette collection formant un pont entre la petite forme
Journalistique et la grande forme du roman» (p. 399). L’ouvrage intéressera, on
’aura compris, tout lecteur passionné de Musil, pour peu qu’il soit germanophone,
mais également celui qui veut se faire une idée précise du climat intellectuel du monde
germanophone de la premiére moitié du xx¢ siecle.

STEFAN IMHOOF

ETIENNE GiLsoN, Euvres complétes, t. 1: Un philosophe dans la cité,
1908-1943, textes présentés et annotés par Florian Michel, Paris,
Librairie Philosophique J. Vrin (Bibliothéque des textes philosophies),
2019, 818 p.

Ce premier volume des ceuvres complétes d’Etienne Gilson (1884-1978) contient
plus de cent quinze textes de nature diverse que le philosophe francais a rédigés
entre 1908 et 1943, On connait de cet auteur surtout ses travaux importants sur
Augustin, Thomas d’Aquin et Descartes, mais ce gros volume montre des aspects
différents et moins connus de cet académicien. L’éditeur de cet ouvrage a publié il
y a peu une remarquable biographie (Etienne Gilson, une biographie intellectuelle
et politique, Paris, Vrin, 2018) qui s’ouvre sur le constat que «Gilson est une
figure oubliée de I’histoire culturelle francaise». Comme la biographie, le présent
volume montre la part plus engagée et plus sociale de cet érudit frangais. Les textes



304 BIBLIOGRAPHIE

ici réunis et commentés révelent un homme qui a pris une part active a la vie
sociale, politique et culturelle de son temps. L’ouvrage s’ouvre avec la republication
(p. 25-136) du petit volume publié¢ en 1934 sous le titre Pour un ordre catholique.
L’introduction programmatique de cet opuscule part de la constatation que le
temps présent assiste au fait historique le plus important depuis la conversion de
I’Europe au christianisme, a savoir la décision consciente de I’'Europe «de ne plus
adhérer a la foi chrétienne » et de ne plus «vivre sur le capital moral» légué par
le christianisme (p. 32-33). Les préoccupations premiéres des catholiques au nom
desquels Gilson parle sont donc : « Prendre conscience de nos principes, les affirmer,
unir nos efforts pour les mettre en ceuvre » (p. 35). Les divers chapitres ne traitent
donc pas seulement de « I’état paien » et de 'impératif « catholiques d’abord », mais
abordent surtout, sous différents angles, la question de ’école catholique. Michel
insiste sur le fait que cet opuscule n’invite pas a la «sécession intérieure », mais
plaide en faveur de la «mise en ordre du catholicisme excessivement désordonné »
(p. 5), dans le but, selon les termes de Gilson, d’assurer «la réalisation des fins
catholiques dont I'Etat n’assure plus la responsabilité» (p. 71). La fin visée de
I'ordre catholique est de « satisfaire intégralement les exigences d’une vie pleinement
catholique dans un Etat qui n’est pas catholique» (p. 72). Cet opuscule engagé
est issu de la collaboration de Gilson avec le périodique dominicain Sept pour
lequel le philosophe a rédigé une soixantaine d’articles entre mars 1934 et aout 1935
(publiés p. 475-665). Le volume contient également plusieurs textes en anglais,
dont un cours donné en 1933 a Toronto sous le titre Christiun Social Philosophy
(p. 209-292). Cet intéressant enseignement, dont le but est de montrer « the influence
of that same Christian revelation» sur la pensée politique médiévale et moderne
(p. 209), prépare sans doute le futur volume sur Les Métamorphoses de la Cité de
Dieu de 1952. Les interventions de Gilson a propos de la seconde guerre mondiale
méritent également d’étre mentionnées (elles sont toutes antéricurs a I'armistice
de juin 1940): L’ Europe et la paix (p. 335-351), La France duns le conflit actuel
(p. 743-747), La France et la guerre (p. 749-751). Dans ces textes, Gilson pourfend
le pacifisme et le neutralisme et invite a avoir « le courage, enfin, de proclamer cette
simple vérité que la guerre pour laquelle nos soldats se battent, Anglais, Canadiens
et Frangais, est une guerre juste, entreprise sans haine pour une cause juste » (p. 351).
Plusieurs contributions concernent le métier d’historien de la philosophie. On peut
mentionner le projet déposé en 1931 au Collége de France en vue d’un enseignement
de I'histoire de la philosophie médiévale (p. 165-168) ou le long compte rendu du
Congres international de philosophie de 1932 (p. 767-800). Il faut souligner que
Gilson, dans son projet d’une chaire de philosophie médiévale au Collége de France
critique la « croyance en une philosophie médiévale latine autonome » et insiste sur
la contribution significative des penseurs arabes et juifs au développement de la
pensée chrétienne (p. 167). 1l souligne donc «'unité spirituelle profonde qui établit
entre Avicenne, Averroes, Maimonide et les penseurs chrétiens des liens autrement
intimes qu’on le suppose ordinairement » (p. 167). Dans son Examen de conscience
(p. 189-197), il s’interroge sur les liens entre Ihistoire, la vérité et I'apologie. 1l
s¢ demande s’il veut étre historien pour étre apologiste, et le célébre défenseur
de la possibilité d’une philosophie chrétienne apporte la réponse suivante a cette
interrogation : « Mon histoire ne serait pas ce qu’elle est si je n’étais catholique, mais
sans mon histoire je ne serais pas le catholique que je suis» (p. 196). Les notes de
P’éditeur de ce volume aussi riche qu’instructif sont discrétes mais permettent de bien
situer historiquement les textes réunis. Il est incontestable que ce premier volume
des Euvres complétes révele des aspects insoupgonnés de cet important historien
de la philosophie. 11 est patent que cet ensemble de textes fait bien comprendre au
lecteur attentif a quel point le projet aprement défendu par Gilson d’une philosophie



BIBLIOGRAPHIE 305

chrétienne est solidaire du désir d’une société chrétienne. On peut dés lors bien saisir
le sens de I'accusation que Gilson adresse (dans un texte de 1934) a Pauteur de
la Divine Comédie, a savoir d’avoir commis un crime ; « Le ¢crime de Dante, car ¢’en
est un, fut de ruiner a la fois 'unité de la sagesse chrétienne, en isolant la foi de la
raison, et I'unité de la chrétienté, en isolant de I'ordre spirituel, I'ordre temporel qui
doit s’y subordonner » (p. 502-503). Le lecteur stupéfié lit avec un certain étonnement
que selon Gilson le poé¢te et philosophe italien aurait ainsi sonné le « glas de la
chrétienté ».

RUEDI IMBACH

R ABINDRANATH TAGORE, (Euvres, Paris, Gallimard (Quarto), 2020, 1 630 p.

« Rarement I'argile humaine a-t-elle montré plus beau visage d’homme, disait
Saint John Perse de Rabindranath Tagore (1861-1941). 1l s’assit parmi nous comme
I’hote dans les fables : vétu d’étoffe blanche et porteur de message. Il nous parlait
en musicien autant qu’en philosophe, avec cette douceur étrange, dans le regard,
des ames trés altiéres. Une légende lentourait comme une aura de grace. Et de cette
légende nous aimions retenir ceci: que des poémes de jeunesse aient pu rejoindre
I’anonymat sur d’humbles lévres de vivants...» Il ne pouvait donc pas y avoir de
plus généreuse idée que celle de concevoir ce volume Quarto de plus de mille six
cents pages, offrant pour la premiére fois au lecteur frangais la possibilité d’explorer
I'ensemble de I'ceuvre poétique, romanciére, théatrale, philosophique, religicuse,
politique et artistique de Tagore, en la replagant, grace a un fil chronologique
précis qui permet de suivre 'évolution de sa pensée, dans son contexte historique
et culturel unique, celui d’'une Inde en plein éveil d’indépendance. Premier auteur
non-occidental a recevoir le prix Nobel de littérature en 1913, Rabindranath Tagore
était doté d’une extraordinaire clairvoyance: I’élévation des peuples ne pourra se
faire, disait-il, qu’au travers du développement de la connaissance et de I'art par
une éducation en osmose avec la nature. Fondamentalement tourné vers la jeunesse
et préoccupé par son avenir, il incarnait selon Gandhi la « Grande sentinelle » de
I'Inde. Ce qui ne I’'a nullement éloigné de ’Occident ou il accepté de participer a
de multiples rencontres littéraires, philosophiques et culturelles au cours desquelles
il noua des liens aussi précieux que féconds. Comme le dit le présentateur Fabien
Chartier: «si la pluralité des dimensions de I'ceuvre et la diversité des domaines
abordés ont de quoi déconcerter, un trait toutefois les unit en profondeur, la quéte
du beau et de 'harmonieux. C’est elle qui motive les choix ainsi que les initiatives
du poéte et qui donne a ’ensemble sa cohérence ». Et c’est bien ce qui ressort avec
une particuliére clarté dans I'un de ses derniers ouvrages, le dernier que reproduit
intégralement cette anthologie : /u Religion de 'homme, qui date de 1933 et rassemble
les conférences Hibbert données a Oxford au Manchester College, pendant le mois
de mai 1930 «le fait qu'un seul théme s’y retrouve tout au long, écrit-il en préface,
me prouve que la religion de I'homme a évolué dans mon esprit, pas simplement
comme un sujet philosophique, mais comme une expérience religieuse. A vrai
dire, une trés grande partie de mes écrits, depuis les premiéres productions de ma
jeunesse inexpérimentée, jusqu’au temps présent, porte une trace presque continue
de I'histoire de ce développement. Aujourd’hui je deviens conscient que les ceuvres
que j’ai commencées et les mots que j’ai prononcés sont liés profondément par une
unité d’inspiration, dont la définition appropriée m’est restée souvent non révélée.
Dans le présent volume, japporte le témoignage de ma vie personnelle que je me
suis efforcé de rendre précis. Quelques-uns de mes lecteurs trouveront la matiére a un
intérét psychologique ; mais j’espére que pour d’autres, ce témoignage aura sa propre
valeur idéale qui importe pour un sujet tel que celui de la religion» (p. 1317). Et



306 BIBLIOGRAPHIE

Tagore d’affirmer en conclusion, aprés avoir développé les thémes qui lui sont chers
comme 'univers de ’lhomme et I'union spirituelle, le prophétisme de Zarathustra et
la solidarité entre les races, la liberté spirituelle et les quatre étapes de la vie: «ce
que j’ai essay¢ de montrer dans ce livre est le fait que, quel que puisse étre le nom
donné a la Réalité divine, elle a trouvé son sommet dans I’histoire de notre religion,
grace a son caractére humain, donnant un sens a I'idée de péché et de sainteté, et
offrant une base éternelle a tous les idéaux de perfection qui ont leur harmonie avec
la propre nature de "homme ». (p. 1411). D’excellents dossiers sont ajoutés a la suite :
d’abord, Tugore vu par ses contemporains dans lequel s’expriment des €crivains et
des philosophes comme Mircea Eliade et Saint John Perse, André Gide et Henri
Michaux, Claudel et Romain Rolland, Bergson et Georges Duhamel, et ensuite
Tagore et I'art ou différentes plumes invitent le lecteur a 'appréciation du talent
de peintre que Tagore a manifesté de maniére si originale, et enfin un ensemble de
contributions littéraires, théologiques et linguistiques sur le théme de «la traduction
et de la réception du Gitanjali en France ». Pour guider le lecteur dans sa découverte
de I'ceuvre de Tagore, un appareil critique propose, d’une part, des notes éclairant les
références littéraires, historiques, mythologiques ou culturelles auxquelles renvoie
I'auteur ; d’autre part, un glossaire répertoriant et explicitant les termes et notions
philosophiques et religicuses propres a la culture indienne. Figurent également en
fin de volume une galerie de portraits, livrant un éclairage sur les personnalités de
I'entourage de Tagore, ainsi que deux cartes, I’'une consacrée a ’Inde, replagant les
différentes villes ou le poéte a séjourné, I'autre, retragant ses voyages a travers le
monde, entre 1912 et 1934,

JEAN BOREL



	Bibliographie

