
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 152 (2020)

Heft: 3

Artikel: Le pandémonisme dans les recherches sur la liberté humaine de
Schelling

Autor: Hatem, Jad

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-913973

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-913973
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 152 (2020), P. 279-290

LE PANDÉMONISME DANS LES RECHERCHES
SUR LA LIBERTÉ HUMAINE DE SCHELLING

Jad Hatem
Université Saint-Joseph (Beyrouth)

Résumé

Le concept de pandémonisme apparaît dans les Recherches sur la
liberté humaine de Schelling en rapport avec l'émanatisme. Que l'être soit
entièrement mauvais est une thèse que lephilosophe ne saurait admettre. Mais
il réserve une place essentielle à la puissance qui voudrait convertir au mal
la totalité, Dieu compris. Cette étude examine la notion de Dieu inversé à

l'horizon du pandémonisme afin d'en tirer toutes les conséquences.

DOI: 10.47421 .rthphl 52_3_279-290

Le terme de pandémonisme apparaît chez Schelling dans les Recherches

philosophiques sur l'essence de la liberté humaine (1809) pour désigner
la configuration conceptuelle qui tient que la méchanceté est le trait
fondamental de l'être soit que l'être émané ait rompu avec la divinité, soit

que ce trait englobe tout l'être, Dieu compris. Or bien qu'il ne l'admette pas
comme effectivité, Schelling l'envisage comme possibilité à laquelle l'être
est soumis et doit résister. Dans l'œuvre qui surpasse en profondeur tout
ce que l'homme a pensé au sujet du mal, une place est réservée, à laquelle il
convient d'être attentif, à la notion d'une inversion de Dieu comme horizon
absolu du pandémonisme supplantant le panthéisme.

1. Pandémonisme et émanation

John Milton a forgé le terme de Pandaemonium pour désigner la

capitale du royaume infernal du sombre dieu du mal1. Que le sens en soit
Tous-les-démons ou Site-de-tous-les-démons, reste que le préfixe exprime le
rassemblement dans une particularité (la classe des démons) et non une
réduction de tout l'être à la seule réalité satanique. Or c'est dans ce second

sens que les Recherches philosophiques sur l'essence de la liberté humaine

1 John Milton, Le Paradis perdu, livre 1, vers 756.



280 JAD HATEM

(1809), sur lesquelles porte la présente étude, trouvent emploi au terme
lorsque l'auteur, Schelling, considère, entre les diverses théories sur l'origine
du mal, celle, de tonalité néo-platonicienne, qui admet la constitution du
monde comme l'effet d'un éloignement de Dieu volontaire de la part des

choses, à la suite d'une rupture peccamineuse initiale provoquant une
déchéance toujours plus profonde. Il suit de là que si la présence du
mal dans le monde s'explique, ce n'est pas sans avoir à payer un lourd
tribut: l'extinction totale du bien, en conséquence de quoi s'impose «un
pandémonisme à la place du panthéisme»2.

Il est clair qu'ici le préfixe a valeur englobante. Tout ce qui est s'avère
mauvais puisque issu de la faute. Non pas uniquement l'homme primordial,
mais tout aussi bien les innombrable entités qui ne sont pas la limpidité de

l'Un : matière, formes, substances... Non pas un monde livré au démon, son
prince, mais un monde-démon pour lequel nul salut n'est envisageable, un
monde tel que même les gnostiques ne l'ont pas rêvé puisqu'ils soutiennent

que des âmes pures, dites pneumatiques y sont enfermées dans l'attente
de leur délivrance par la connaissance. Cette description est à même de

rendre compte de la notion de pandémonisme, un pandémonisme dérivé
autant que progressif, provenant de la dégradation de l'être : « Le bien
se perd à travers une infinité d'étapes intermédiaires, par affaiblissement
progressif, en passant dans ce qui n'a plus aucune apparence de bien, un

peu à la manière dont Plotin décrit avec subtilité, mais insuffisamment, le

passage du bien originel à la matière et au mal »3. Il ne faut pas voir ici plus
qu'une analogie, d'ailleurs risquée, avec la pensée propre de Plotin laquelle
correspond davantage à ce que Schelling dit de l'éloignement involontaire,
effet du débordement de l'essence4. L'idée que l'émanation (volontaire ou
non) conduise au pandémonisme, Schelling ne la doit pas à Plotin (pour
qui l'univers est parfait et bon), mais à Friedrich Schlegel jugeant que par
l'émanation «tout ce qui a l'existence est malheureux ; le monde lui-même
est mauvais, corrompu qu'il est en son intime parce que tout n'est qu'une
triste dégradation de la parfaite félicité de l'Essence éternelle»5.

2 Les références aux textes de Schelling renverront principalement à l'édition
suivante: Sämtliche Werke, 7 tomes, Stuttgart, Cotta, 1856-1861, ci-après abrégée
SW. Ici, cf. Recherches philosophiques sur l'essence de la liberté humaine, SW, t. 7,

p. 355.
3 Ibid.
4 De manière générale, l'éloignement selon Schelling, est volontaire de la part

des choses (des idées ou de l'homme en particulier) (cf. Aphorismespour introduire à
la philosophie de la nature, SW, t. 7, p. 191 sans que cela entraîne le pandémonisme,
la création (et par là l'auto-révélation de Dieu) profitant de la pleine expression de

la réalité absolue effectuée par la singularisation dans et par le fini (explicatio sans

complicatio).
5 Friedrich Schlegel, Über die Sprache und Weisheit der Indier, Heidelberg,

Mohr und Zimmer, 1808, p. 98. Il est à noter qu'au Moyen Âge le terme d'emanatio
était souvent considéré comme un équivalent de creatio.



LE PANDÉMONISME CHEZ SCHELLING 281

Ladite description, toutefois, ne justifie pas véritablement le remplacement

du panthéisme par le pandémonisme tant que Dieu est maintenu hors
de la sphère du mal. En effet, si l'être est le mal, Dieu (qui est) ne saurait en
être exclu. Comme le panthéisme (au sens large), en ne se contentant pas de
faire de Dieu l'être du monde, les identifie d'une manière ou d'une autre6,
un pandémonisme strict (ou absolu) implique nécessairement un Dieu qui
est source du mal, autrement dit un Dieu méchant ou mauvais. Et c'est
bien ce que suggère Schelling jugeant que la théorie qu'il expose aboutit à

l'extinction totale du bien du fait même qu'elle tient que le premier péché
eut lieu dans la sphère du divin : non seulement par dégradation, mais dès

l'origine et dans l'origine. La fusion de la théorie de l'émanation et de la
doctrine du premier péché est rendue impossible par Plotin en tant qu'il nie

qu'il y ait du mal dans l'intelligible7 et qu'en procéderait une chute, mais

rejoint une intuition gnostique valentinienne.
Par le pandémonisme, dit Schelling, disparaît, «dans le système de

l'émanation, toute opposition (Gegensatz) véritable entre le bien et le
mal »8.11 serait erroné de penser qu'allusion est ici faite à l'indifférence du
bien et du mal. Outre que c'est le panthéisme qu'on accuse parfois de ce

grave travers, l'opposition dont il est question ne se dissipe ici qu'au profit
du mal (omniprésent) tandis qu'il arrive aux théoriciens du panthéisme
de lui attribuer la thèse contraire, l'omniprésence du bien, le mal n'étant
qu'apparence9. En tout état de cause, ce qui s'efface, pour Schelling, c'est
l'antagonisme du bien et du mal sans lequel il n'y a ni bien ni mal, chacun
ne se déterminant que dans son combat contre l'autre.

Bref, même si ces quelques lignes de Schelling s'inscrivent dans le
cadre de l'enquête sur les théories accréditant la thèse que la liberté,

pour être un pouvoir pour le mal, doit avoir une racine indépendante
de Dieu, et bien qu'elles stipulent que, pour la doctrine qu'il expose
(et qui n'est pas la sienne), le mal est finalement intrinsèque au monde
(pandémonisme dérivé et progressif, du type byronien clamant que ce

monde-ci est de damnation)10, elles laissent une place à un pandémonisme
strict enveloppant la sphère divine elle-même dès lors qu'elle intègre les

philosophèmes conjoints du premier péché et de la chute. Il importe de

noter que Schelling détecte là une lacune qu'il va s'efforcer de combler :

6 Par exemple, en 1804, dans le Système de l'ensemble de la philosophie et de la
philosophie de la nature en particulier : « Dieu est le tout même et non sa cause » (SW,
t. 6, p. 177). Équation qui toutefois n'est pas réversible, Dieu étant l'affirmant et le

tout l'affirmé. Voir aussi les Aphorismes pour introduire à la philosophie de la nature,
§93, SW, t. 7, p. 161.

7 Plotin, Ennéades, 51 (I, 8) 2.
8 Recherches philosophiques sur l'essence de la liberté humaine, SW, t. 7, p. 355.
9 Par exemple, dans l'essai de Schlegel Über die Sprache und Weisheit der Indier,

op. cit., p. 97) dont la lecture accompagna l'écriture du traité de Schelling.
10 « It is a damned world» (Byron, Werner, III, sc. 1).



282 JAD HATEM

si «le premier péché est déjà par lui-même le mal», l'origine du mal reste
inexpliquée11. Le philosophe n'allègue pas la liberté comme il l'avait fait
dans Philosophie et religion pour la bonne raison que l'acte libre lui-même
doit être élucidé quant à son instigation, de quoi s'occupe en priorité l'essai
de 1809 grâce à l'introduction du concept de Fond vivant.

2. Le Dieu inversé

S'il y a une sorte de pandémonisme schopenhauerien, il ne peut y en
avoir un d'effectif chez Schelling. Il y a certes place pour un pandémonisme
ineffectif et possible régnant dans la conscience (comme il en va, suivant
la tardive Philosophie de la mythologie traitant du moment kronien)12. Je

porterai mon attention au pandémonisme impossible tel que les Recherches

sur la liberté le conçoivent, la chose sans le nom. Il est à détecter dans le

passage suivant :

La possibilité générale du mal consiste [...] en ceci que l'homme, au lieu de

faire de son ipséité la base et l'instrument, peut s'efforcer de l'ériger en volonté
dominante et totale, et à faire du spirituel en lui un moyen. Si en l'homme
le principe ténébreux de l'ipséité et de la volonté propre est tout pénétré de

lumière et un avec elle, alors Dieu, en tant qu'amour éternel ou comme existant
effectivement est en lui le lien des forces. Mais si les deux principes sont en
discorde, un autre esprit s'élance à la place où devrait être Dieu : le Dieu inversé

(umgekehrte), celui-là qui, excité à l'actualisation par la révélation de Dieu, ne

parvient jamais à passer de la puissance à l'acte, qui assurément n'est jamais,
mais toujours veut être, et par conséquent, à l'instar de la matière des Anciens
ne peut être appréhendé comme effectif (actualisé) par l'entendement accompli,
mais seulement par une fausse imagination (logismô nothô) qui est précisément
le péché13.

Il convient d'abord de déterminer qui est ce non-étant qui aspire à l'être.
La suite du texte reconnaît en lui le séducteur et ennemi de toute créature
traditionnellement appelé Satan. On est en droit alors de se demander
comment il se fait qu'il ne parvienne pas à exister. N'est-il pas créé avant
le monde? Mieux encore: n'est-ce pas en raison de sa chute que, s'il faut
en croire saint Augustin, les hommes furent créés afin de suppléer aux
pertes parmi les anges?14 Serait-il l'impuissance au sein de la puissance?
Posséderait-il dans l'idéalité un nisus qui resterait sans effet? Pour obtenir
une réponse à cette question, il faut disqualifier résolument l'impression
que nous avons affaire à une singularité. Il n'y a pas là un Satan à la forte
personnalité qui se dresserait contre Dieu, comme chez Milton, serait exilé

11 Recherches philosophiques sur l'essence de la liberté humaine, SW, t. 7, p. 355.
12 Ibid., p. 290-293.
13 Ibid., p. 389-390.
14 Enchiridion IX, 29 ; La Cité de Dieu, XXII, I, 2.



LE PANDÉMONISME CHEZ SCHELLING 283

de la Patrie céleste et condamné à perpétuellement rouler vers l'abîme15. La
raison en est que le Dieu inversé est en quelque sorte Dieu lui-même, et s'il
y a lutte, c'est, pour reprendre à Luther sa formule - en la détournant de

son intention -, Deus contra Deum16, non pas littéralement un Dieu opposé
à un autre, un ciel bleu à un ciel noir, ou une quelconque gigantomachie,
mais une lutte d'exclusion réciproque au plan même de l'être. Ce serait une
erreur d'appliquer aveuglément ici le schéma simplificateur des Conférences
de Stuttgart {1810) qui font s'opposer en Dieu les principes de l'amour et de

l'égoïsme, le premier parvenant à se subordonner le second (surmontement
qui n'est certes pas anéantissement car Dieu ne peut subsister sans égoïté).
Or c'est précisément de quoi il n'est pas question dans ce passage de 1809.

Pas plus qu'il n'est l'égoïté de Dieu, le Dieu inversé n'est son Fond (suivant
le vocabulaire des Recherches). Que si on présentait le Dieu inversé comme
l'équivalent de l'égoïsme divin, on lui attribuerait fatalement l'exister d'une
manière ou d'une autre, d'autant que Schelling qualifie par Y Être ledit
égoïsme17. Or le Dieu inversé, on s'en souvient, n'est pas - effectivement18.
Je risque l'hypothèse que son concept dépend de celui du mal universel
suscité par la réaction du fondement lors de la révélation de Dieu et dont
Schelling précise qu'il ne parvient pas à l'effectivité19. Le Dieu inversé me
semble signifier ce même mal universel en tant que, cette fois-ci, il vise à

subvertir la volonté d'amour en Dieu même.
Mais l'idée d'une lutte d'exclusion réciproque ne conduit-elle pas

nécessairement à l'admission que les deux adversaires sont Non si l'exclusion est

principielle au sens où d'emblée, immémorialement et dans le concept, l'un
ne peut être sans empêcher l'autre.

La solution au problème soulevé se trouve dans la notion même de

panthéisme et précisément dans la notion du tout. Reprenant à son compte
la question de Leibniz sur la raison pour laquelle il y a quelque chose plutôt
que rien, Schelling ne répond pas en recourant au principe de raison, avec
un Dieu comme cause première extérieure au monde. Il juge la question
mal formulée : ce n'est pas le quelque chose qui s'oppose au néant, c'est
«le tout ou Dieu». Ce qui s'explique de la manière suivante: «Le tout,

15 La brève apparition anthropomorphe de Satan dans l'écrit sur la liberté a
lieu dans et par le moment christique. Allusion aux tentations du désert (SW, t. 7,

p. 380). Une victoire sur Jésus aurait évidemment contribué à l'inversion de Dieu.
16 Luther, Operationes in psalmos, Werke 5, Weimar, H. Böhlau, 1892, p. 167.

Chez Goethe : « Nemo contra Deum nisi Deus ipse » (épigraphe de la quatrième partie
de Dichtung und Wahrheit). Notons que le syntagme du Dieu inversé réapparaît dans
la dernière philosophie de Schelling {Le Monothéisme, SW, t. 12, p. 106), mais dans

une tout autre acception.
17 Recherches philosophiques sur l'essence de la liberté humaine, SW, t. 7, p. 440.
18 On notera que l'Un inversé dont il sera question dans la dernière philosophie

de Schelling existe bel et bien quant à lui, puisqu'il se compose des Puissances divines
dans leur extraversion (cf. SW, 1.12, p. 91).

19 Recherches philosophiques sur l'essence de ta liberté humaine, SW, t. 7, p. 381.



284 JAD HATEM

c'est ce à quoi il est impossible de ne pas être»20. On aura reconnu la

définition de l'être nécessaire, alias Dieu. Mais en panthéisme, la nécessité

d'exister qui se dit de l'affirmant vaut également pour l'affirmé. Le quelque
chose (mode de la substance unique, si l'on veut ou particule de la nature
naturée, si l'on préfère) est contingent : « à la chose, précise Schelling, il
n'est pas absolument impossible de ne pas être». Si donc Satan était autre

que Dieu, il ne serait qu'une chose parmi d'autres. Dans ce cas, il pourrait
ne pas être. Mais si cela était, cela impliquerait qu'il pourrait également
être si son concept n'y répugnait pas (par impossibilité intrinsèque). Or
précisément, la notion d'un ange déchu et qui, à la faveur d'une fraude
initiale, se serait emparé de l'humanité, est si loin de paraître inconcevable

que c'est elle qui s'impose dans la dogmatique. Il faudrait alors se tourner
vers une impossibilité d'une autre nature, extrinsèque. On ne voit pas ici
comment sinon par une décision de Dieu, compte tenu du fait que, dans
cette hypothèse, Satan ne peut être pensé que comme un mode. Mais
nous ne parlerions pas ici de celui-là qui aspire à être (car le Dieu-tout
lui interdirait jusqu'à son éclosion momentanée dans l'entendement divin
et, partant, jusqu'à l'éventualité même d'une pulsion vers l'être), et encore
moins de celui-là dont on dit qu'il est le Dieu inversé.

En tant que Dieu (Dieu inversé), le principe du mal ne pourrait être que
le tout. C'est ici que s'applique dans le cadre de la philosophie de Schelling
la sentence citée au sujet du système de l'émanation, qu'il «introduit un
pandémonisme à la place du panthéisme ». Au lieu que le Dieu de bonté
soit tout et devienne tout en tout21, ce serait le Dieu de méchanceté et ceci

guère par une intempestive irruption de l'extérieur, mais par une simple
inversion ou mieux dit : par mutation de forme, la matière (la divinité) étant
identique. Partons, pour justifier cette proposition, de la dialectique que
Schelling met en œuvre pour élucider le rapport du bien et du mal. Il tient
qu'ils « sont le même envisagé simplement sous différents aspects, ou encore
[...] [que] le mal est en soi, c'est-à-dire dans la racine de son identité, le

bien, de même que le bien est en revanche, envisagé en sa scission binaire
(Entzweiung) ou sa non-identité, le mal»22. Dans la racine de l'identité la
matière est la même ; c'est au niveau de la forme que réside la non-identité.
Cela s'applique à n'importe quelle substance: «Dans le tout disjoint on
retrouve les mêmes éléments qui étaient présents dans le tout en son unité ;

l'élément matériel est le même dans les deux cas - et de ce point de vue
le mal n'est pas plus limité ou pire que le bien) -, mais l'élément formel
est complètement différent»23. Une simple extrapolation permet de saisir

20 Aphorismes pour introduire à Ici philosophie de la nature, § 159, SW, t. 7, p. 174.
21 On voudra bien noter que, lorsque dans la période intermédiaire de sa

philosophie, Schelling assume le panthéisme, il n'attribue guère à Dieu un être

aveugle, mais la personnalité.
22 Recherches philosophiques sur l'essence de la liberté humaine, SW, t. 7, p. 400.
23 Ibid., p. 370.



LE PANDÉMONISME CHEZ SCHELLING 285

comment le Dieu inversé ne se distingue de Dieu que par la forme24. On ne
dira pas que la substance du Dieu inversé aurait été l'orgueil ou la volonté de

puissance ; sa substance (même si in mente) ne sera jamais que Dieu même
et de part en part. Orgueil ou volonté, c'est la forme qu'il acquerrait s'il
réussissait à exister25.

De quoi résulte une alternative disjonctive: ou bien Dieu ou bien le

Dieu inversé, mais pas les deux en même temps, ou leur mélange - pour
la bonne raison que se font face des principes de totalité: panthéisme
et pandémonisme. Les totalités n'entrent pas en composition comme le

feraient les entités hétérogènes du manichéisme, lesquelles existent toutes
deux, alors que dans la présente alternative un seul Dieu est à exister,
et il le ferait non pas comme un tout, mais comme le tout. Que si le

pandémonisme prévalait, il serait loisible d'imaginer non seulement un
univers entièrement et définitivement soumis au mal (univers dans lequel
il serait commis volontairement) en sorte que l'arbre cosmique, au lieu
de donner des fruits de vie, n'en donnerait que de mort26, mais aussi un
tribunal divin qui se mettrait à condamner la vertu (comme il en irait selon
Saint-Fond l'unique personnage pandémoniste de Sade27), après l'avoir
tenue pour insubstantielle28 (le bien est privation du mal dû). «Tout est

24 Le Dieu inversé ne doit pas être mis en concurrence avec le singe de Dieu
(Diabolus simia Dei) et il n'est pas non plus doté de trois faces, comme le Lucifer
de Dante (Inferno, XXXIV, 38), marquant une inversion de la Trinité. Il est, si l'on
préfère, son rival (aemuhis Dei) absolu, sans que ce soit par mimétisme.

25 Par l'orgueil, disait Schiller (Die Jungfrau von Orleans, Prol, se. 2), l'enfer
s'emparerait des hommes. De Dieu aussi alors.

26 L'image est de Catherine de Sienne : «... non produce frutto di vita, ma di
morte» (// Die/logo, X).

27 « Quand vous avez vu que tout était vicieux et criminel sur la terre, leur dira
l'Etre suprême en méchanceté, pourquoi vous êtes-vous égaré dans les sentiers de
la vertu? Vous annonçai-je par quelque chose, que ce mode fût fait pour m'être
agréable Et les malheurs perpétuels dont je couvrais l'univers ne devaient-ils pas
vous convaincre que je n'aimais que le désordre, et qu'il fallait m'imiter pour me
plaire? Ne vous donnai-je pas chaque jour l'exemple de la destruction; pourquoi
ne détruisiez-vous pas? Les fléaux dont j'écrasais le monde, en vous prouvant que
le mal était toute ma joie, ne devaient-ils pas vous engager à servir mes plans par
le mail On vous disait que l'humanité devait me satisfaire; et quel est-il donc
l'acte de ma conduite où vous m'ayez vu bienfaisant? Est-ce en vous envoyant des

pestes, des guerres civiles, des maladies, des tremblements de terre, des orages ; est-ce

en secouant perpétuellement sur vos têtes tous les serpents de la discorde, que je
vous persuadais que le bien était mon essence?» (Sade, La Nouvelle Justine, ou les

malheurs de la vertu, suivie de L'histoire de Juliette sa sœur, VI, Paris, 1797, p. 347).
Telles pourraient être les sentences de Dieu en régime pandémoniste. Quant au diable
de Pouchkine, qui réprouve la nature entière (Le Démon, 23), il est manifestement
prépandémoniste, car il ne la bénit pas en raison de la beauté-et-bonté qui la
caractérise.

28 «Vertu, tu n'es qu'un mot, car partout sur la terre / Ainsi que Dieu je t'ai
cherchée en vain ![...]/ À nous le vice et la vie à plein verre » (Lacenaire, Le Dernier
Chant).



286 JAD HATEM

renversé [...] Les malfaiteurs seront des justes», clame le Barrabas de

Michel de Ghelderode29.
Reste à expliquer le principe de l'inversion. L'être se compose de deux

principes, la volonté universelle et la volonté particulière. On sait qu'en
l'homme celle-ci peut chercher à dominer celle-là faisant ainsi du spirituel
un moyen. Or Dieu possède également en lui ces mêmes principes avec cette
différence, avec l'homme, que le lien entre eux est indissoluble30, par quoi il
convient d'entendre que l'inversion est, dans ce cas, impossible, raison pour
laquelle le Dieu inversé, le Dieu sens dessus dessous (anô katô panta, dirait
Platon31), ne saurait s'actualiser.

Encore faut-il expliquer pourquoi il y aspire. Pas plus qu'il n'est Dieu
comme Dieu est, le Dieu inversé n'est, comme je l'ai déjà signalé, le Fond
de Dieu, cette irréductible nature en Dieu qui est animée d'une irrésistible
pulsion de révélation (irrésistible pour Dieu32 aussi bien que pour le Fond)
et à laquelle le philosophe a donné un relief exceptionnel. Pour donner vie
et autonomie à tout le potentiel dans l'être divin, le Fond cherche à tout
particulariser, ce qui l'amène à porter chaque ipséité à l'auto-affirmation.
Or la volonté propre provient précisément du Fond33 dont la volonté de

révélation se conjugue avec une volonté de soi qui s'exprime dans le retour
à soi34. C'est par là que la volonté particulière est tentée de provoquer la

perversion de son rapport à la volonté universelle. L'incitation lui en vient
de l'esprit de dissension qui entend séparer le principe propre du principe
universel35, esprit du déchirement qui a une origine cosmogonique36, la

création (ou l'avènement de la conscience) se faisant par une succession
de désemmêlements au sein de la potentialité, disons plus précisément de

séparations (ainsi que dans le chapitre I de la Genèse). La conséquence
en est le mal, effectif seulement en l'homme. Pour Dieu, cela reste dans
le concept et dans l'aspiration (en guise de Dieu inversé) car le Fond (ce

qui ne doit pas être pour soi-même) ne dominera pas Dieu (quelles que
soient ses volcanisations et ses pulsions) en une fallacieuse et illégitime
unité et finira par lui demeurer uni par le lien indissoluble de l'amour,
car il n'est pas le mal: «L'être fondamental initial ne saurait être en soi

méchant pour ce qu'il ne comporte pas une dualité de principes»37, alors

que le Dieu inversé nécessairement puisqu'ils s'inversent en lui. Si le Fond,

29 Barrabas, acte II (Bruxelles, Actes Sud/Labor, 1984, p. 91).
30 Recherches philosophiques sur l'essence de la liberté humaine, SW, t. 7, p. 364.
31 Théétète, 153d.
32 Recherches philosophiques sur l'essence de la liberté humaine, SW, t. 7, p. 375.
33 Ibid., p. 363.
34 Sur le dyothélisme du Fond, cf. Jad Hatem, Liberté humaine et divine ironie.

Schelling avec Luther, Paris, L'Harmattan, 2013, ch. I, § 2.
35 Recherches philosophiques sur l'essence de la liberté humaine, SW, t. 7, p. 365.
36 Ibid., p. 377.
37 Ibid., p. 375.



LE PANDÉMONISME CHEZ SCHELLING 287

en tant que principe barbare38 ou sauvage39 - non seulement «irrégularité
initiale», mais aussi «indissoluble reste»40 -, est à même de susciter des

inversions ad extra, et même être à l'origine de cela qui voudrait inverser
l'Un-tout, il ne peut lui-même s'inverser. 11 ne demeure pas moins que lui
est inhérente la tentation terrible du pandémonisme qui s'exprime dans le

désir de contracter l'être.
Bien que le Dieu inversé ne puisse parvenir à la consistance ontologique

(laquelle signerait le triomphe illimité et sans contestation du mal), il n'en
est pas moins agissant au titre de désir d'être41, et plus précisément de

projet, un projet réfréné dans le cas du rapport entre Dieu et son Fond,
mais agissant encore (et pour longtemps) dans les créatures. Le risque
de pandémonisme est écarté, non celui de démonisme car la structure
d'inversion qui a lieu dans l'homme se stabilise par le lien d'une unité
fallacieuse : « Un autre esprit s'élance à la place où devrait être Dieu ». Ce

qui revient à dire que l'homme est travaillé par le projet d'être Dieu quitte
à ce que ce soit contre Dieu et à ses antipodes : « La volonté propre peut
aspirer à être en tant que volonté particulière ce qu'elle n'est que dans son
identité avec la volonté universelle. »42

3. Les démonisations

Bien que le Dieu inversé ne passe pas à l'acte, ce qui le suscite, à partir
du Fond en bullition et ébullition, agit dans l'homme - lequel voudrait
pouvoir l'appréhender comme étant son artificieuse vérité intime. S'il est
insaisissable pour un entendement sain, une «fausse imagination» (nous
dirions aussi: une perception délirante) le donnera à voir. Tel démon,
chez Milton, n'est-il pas qualifié de «Fantasm»4i, sorte d'apparition
spectrale? Cette fausse imagination que Schelling tire du Timée (52b)
(logismô nothô : raisonnement hybride permettant de saisir le lieu) fait penser
à l'autre intellect évoqué par Plotin lorsqu'il conçoit la possibilité de se

38 Schelling, Die Weltulter, Munich, Beck, 1946, p. 51.
39 Sur ce syntagme cf. Philosophie de la Révélation, SW, t. 13, p. 391.
40 Recherches philosophiques sur l'essence de la liberté humaine, SW, t. 7,

p. 359-360.
41 Schelling insistera dans les Âges du monde sur l'effectivité du non-étant : « Le

mal est un mensonge intérieur, auquel manque tout être véritable, et pourtant il est
et fait preuve d'une terrible effectivité, non pas cependant comme un véritable étant,
mais bien comme quelque chose qui, par nature, aspire à être étant » (SW, t. 8, p. 267 ;

trad. P. Cerutti, Paris, Vrin, 2012, p. 119).
42 Recherches philosophiques sur l'essence de la liberté humaine, SW, t. 7, p. 365.

Même résultat chez Sartre, sur la base d'autres présupposés : le pour-soi aspire à

être en-soi-pour-soi en sorte qu'«être homme, c'est tendre à être Dieu» (Jean-Paul
Sartre, L'Être et le Néant, Paris, Gallimard, 1943, p. 653).

43 John Milton, Le Paradis perdu, livre 2, vers 743.



288 JAD HATEM

représenter la matière qui pourtant n'a pas de forme44. La différence est

que l'imagination a précisément pour fonction de doter l'inexistant d'une
forme, ce qui confirme l'explication par le délire et lui ajoute le phénomène
de la projection que la littérature fantastique est précisément propre à

illustrer. N'est par exemple pas sans intérêt une interprétation du Runenberg
(1804) de Tieck (un familier de Schelling à Iéna) au moyen du prisme
du Dieu inversé. Christian abandonne son épouse pour une entité qui
passe aux yeux de certains pour une vieille sorcière tandis qu'elle paraît
une déesse au gré de l'homme ébloui et quasiment hébété. Le lien qui a

remplacé l'autre est fantasmatique et en correspondance avec l'aspiration
profonde du personnage (le terme emblématique de Selmsucht, récurrent
dans la nouvelle, tient une place prépondérante dans le traité de Schelling).
On pourrait préférer un roman qui mette en scène «le fils étrange du
chaos» comme Faust appelle son démon. Mais voici la suite du passage
de Schelling, objet de la présente étude :

«(la fausse imagination) qui est le péché même; c'est pourquoi il cherche,
au moyen de représentations spéculaires, en empruntant, lui qui n'est pas,
l'apparence de l'être véritable, comme le serpent les couleurs à la lumière,
s'efforçant d'amener l'homme dans le non-sens, là où seulement il peut être

reçu et conçu par lui. C'est donc à bon droit qu'on le représente, non seulement

comme ennemi de toute créature (laquelle ne subsiste que par le lien de l'amour)
et principalement de l'homme, mais aussi comme son séducteur qu'il attire à

de faux plaisirs et le persuade d'accueillir en son imagination le non-étant, en

quoi il est aidé par le penchant au mal propre à l'homme dont l'œil incapable de

contempler l'éclat du divin et de la vérité, regarde toujours le non-être. Le péché
commence ainsi : l'homme passe de l'être authentique au non-être, de la vérité
au mensonge, de la lumière aux ténèbres pour devenir lui-même fond créateur
et exercer sa domination sur toutes choses grâce à la puissance du centre qu'il a

en lui. »45

La description ainsi faite du Dieu inversé laisse accroire qu'il s'agit de Satan
tel que la dogmatique en a brossé le portrait, séducteur associé au serpent.
Il n'en va pas ainsi. Loin de lui de prétendre à égaler le Très-Haut46, comme
s'il était une substance étrangère. Il n'est pas non plus rayé du Livre de vie47,

car il n'y fut jamais inscrit. Sa qualité essentielle d'interversion du bien et
du mal, est chez lui essentielle48, alors qu'accidentelle et acquise chez Satan.

Notons aussi que la candidature de Lucifer est formellement écartée par
Schelling dès lors qu'il disqualifie la thèse « d'un esprit créé qui, lui-même
déchu, pousserait l'homme à la chute »49. Deux affirmations sont à bannir :

44 Plotin, Ennëades, 51 (1, 8) 15.
45 Recherches philosophiques sur l'essence de la liberté humaine, SW, t. 7, p. 390.
46 John Milton, Le Paradis perdu, livre 1, vers 40.
47 Ibid., livre 1, vers 362-363.
48 « Mal, sois mon bien » {Ibid., livre 4, vers 110).
49 Recherches philosophiques sur l'essence de la liberté humaine, SW, t. 7, p. 375.



LE PANDÉMONISME CHEZ SCHELLING 289

que le Dieu inversé soit une créature50 et qu'il soit un ange damné. En
revanche, Schelling s'est souvenu du verset de l'Évangile johannique (8,44)
qualifiant le diable d'homicide, de menteur et de père du mensonge51.

Qu'en est-il de Méphistophélès? Comme Satan affligé d'une aversion
native de la vérité et comme le Dieu inversé, il a rapport au non-être et en use
à leur instar. Son but ultime n'est toutefois pas de noyer les hommes dans

une brume d'indécision à la fois théorique et pratique afin de provoquer
leur chute. De manière plus radicale, étant «l'esprit qui toujours nie», il
aspire à reconduire toute la création dans le fondement52 et chaque chose
lumineuse dans la Ténèbre dont elle est issue. Juste le contraire du Dieu
inversé pour autant que de ce dernier le but est la perversion de l'être, non
son abolition ou même, pour parler comme Hugo, la complétion du chaos

par l'enfer53, car le chaos n'est pas de mise, puisqu'est visée l'instauration
absolue de l'ordre atroce (ce qui est pire que tout). Bref, un pandémonisme
méphistophélique parfait est par définition impensable. Leur contact ne se

peut que si le méphistophélisme est mitigé (il accomplit le bien en voulant
faire le mal) et si le pandémonisme inverse tout sauf Dieu.

Du fait de l'échec du projet pandémonique, le Dieu inversé est obligé,
comme le diable faustien, de se rabattre sur des entreprises secondes, dans

son cas: de démonisations partielles. Exercer sa domination sur toutes
choses, ce n'est rien d'autre en effet qu'inverser le rapport entre la volonté
universelle et la volonté particulière ou, pour le dire autrement, aspirer à

devenir despote, ce qui est le désir de tous les hommes54. Et comme on peut
le constater, c'est par la même occasion prétendre à la divinité. Et il en va de

l'homme dont le Dieu inversé est devenu le lien interne ce qui arrive dans le
monde inversé de Tieck : que non seulement tout le monde ne peut y être un

50 Schelling ne s'en départira pas, au contraire, dans sa Philosophie de la
Révélation, cf. SW, t. 14, p. 242-243. On notera qu'être une créature en dette est

ce qui affligeait le plus le Lucifer miltonien (Le Paradis perdu, livre 4, vers 50-53)
si bien qu'il forma le fantasme d'être né de lui-même par le fait de sa propre force
(Ibid., livre 5, vers 857-848).

51 Schelling commentera le verset dans sa Philosophie de la Révélation (SW,
1.14, p. 268). Toutefois, Satan parvient à l'effectivité (contrairement au Dieu inversé)
grâce à l'homme (Ibid.). Satan, chez Milton, est «composé de mensonges / depuis
le commencement, et dans les mensonges finira» (Le Paradis reconquis, livre 1,

vers 407-408) car il s'en nourrit (Ibid., vers 429).
52 Goethe, Faust, vers 1338. Toute la création et, partant, Dieu même en tant

que créateur. Le méphistophélique apparaît dans les Conférences de Stuttgart où
le mal est désigné comme « le spirituel le plus pur du fait qu'il mène la guerre la
plus violente contre tout être au point de vouloir supprimer jusqu'au fondement
de la création » (VII, p. 468). Chez Dostoïevski, le diable est qualifié « esprit du
néant» (Les Frères Karamazov, IIepartie, livre V, v). Certains damnés voudraient
que le Dieu vivant lui-même soit anéanti avec sa création entière (Ibid., IIepartie,
livre VI, iii). S'y oppose frontalement l'amour de toutes les œuvres de Dieu (Ibid.)

53 Victor Hugo, Satan dans la nuit, livre 5, vers 49.
54 Cf. Helvétius, De l'esprit, III, ch. 17.



290 JAD HATEM

dieu, mais aussi qu'il n'est aufond qu'un pauvrefou55. Oui, mais la folie, pour
Schelling est insurrection, et la maîtrise elle-même impossible sans l'élément
divin en lui (la puissance du centre) dont le Dieu inversé use plutôt qu'il ne
l'élimine (l'homme ne peut être ravalé au niveau de la bête56).

55 Ludwig Tieck, Die Verkehrte Weit, V, sc. 7.
56 Schelling sait, par Baader, que l'homme ne saurait être qu'au-dessous de

l'animal (par sa perversité) ou au-dessus. Cf. Recherches philosophiques sur l'essence
de la liberté humaine, SW, t. 7, p. 373.


	Le pandémonisme dans les recherches sur la liberté humaine de Schelling

