
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 152 (2020)

Heft: 3

Artikel: Risque et existence chez Søren Kierkegaard

Autor: Bord, Jérôme

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-913972

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-913972
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 152 (2020), P. 259-277

RISQUE ET EXISTENCE
CHEZ S0REN KIERKEGAARD

Jérôme Bord
Université de Strasbourg!EPHE

Résumé

La question du risque transparait dans toute l'œuvre de Kierkegaard. En

plus de lui apporter dynamisme et profondeur, elle permet au penseur danois
d'articuler philosophie de l'existence et philosophie de la foi. Précisément,
le risque chrétien, en tant que risque «intellectuel» et «existentiel», oriente
l'individu vers soi-même, et plus exactement, vers ce paradigme de l'identité
qu'est le Christ en tant qu'homme-Dieu. Nous nous proposons donc ici
d'analyser cette notion éminemment kierkegaardienne en insistant notamment
sur deux modalités du risque : le risque comme catégorie «polémique», vis-

à-vis de la chrétienté en tant qu'avatar de la mondanité, et le risque comme
catégorie « théologico-existentielle », en ceci qu'il détermine, positivement ou
négativement, l'existence de l'individu.

DOI : 10.47421. rthph 152_3_259-277

1. Ivresse et sobriété

« Nul ne peut servir deux maîtres : ou bien il haïra l'un et aimera l'autre,
ou bien il s'attachera à l'un et méprisera l'autre. Vous ne pouvez servir
Dieu et l'Argent» (Mt 6,24). Cette thèse de l'opposition du monde et
du christianisme, Kierkegaard n'a eu de cesse de la défendre dans son

œuvre, ce, avec une virulence croissante, trouvant son apogée polémique
avec la publication de L'instant à partir de mai 1855. Pour le Danois
(suivant en cela ce qu'il nomme le « christianisme du Nouveau-Testament »)
l'homme ne peut servir à la fois le christianisme et le monde, s'attacher
à l'éternité et à la temporalité - l'homme doit choisir, et parce que
son existence est tout entière conditionnée par ce choix, son existence
elle-même est choix. Précisément l'homme ne peut servir deux maîtres,
l'homme doit choisir, parce que le christianisme et le monde s'opposent
fondamentalement. Leur seul point d'accord, c'est que l'homme doit être
«sobre» (1 P 4,7). Mais s'ils s'accordent sur ce point, ils s'opposent
essentiellement sur le sens de cette sobriété. On lit dans Jugez vous-
mêmes: «L'esprit du monde tient le christianisme pour une ivresse, et le



260 JÉRÔME BORD

christianisme voit de même dans l'esprit du monde une ivresse. »1 En effet,
si la sobriété chrétienne enjoint inconditionnellement à lâcher le probable
et le vraisemblable (termes utilisés alternativement par Paul-Henri Tisseau

pour traduire le substantif danois Sandsynlighed), à risquer pour s'en

remettre à Dieu, la sobriété mondaine se distingue par « l'esprit raisonnable,
la circonspection, la sage prudence et autres qualités semblables», tandis

que son ivresse relève de «l'exaltation, [du] risque audacieux où l'on se

détache du vraisemblable [det at vove og saaledes at vove, at man slipper
Sandsynligheden]»2. Et précisément, «l'homme sérieux», pour reprendre
un personnage éminent du panthéon kierkegaardien, s'en tient au probable,
n'en vient jamais à risquer. Ou plutôt, il n'accepte de risquer qu'à condition
d'avoir assurances, certitudes et garanties, sinon dit-il, risquer est folie.
Comme l'écrit Kierkegaard, il ne croit «que sur preuve - car [il s'en tient]
au certain» lui qui est «l'entendement en ce qu'il a de plus froid, de plus
calme et de plus clair [den holdeste og roligste og klares te Forstandighed] »3.

Dès lors, l'homme sérieux, l'esprit du monde, se méprend sur la définition
même du risque, dont le concept évince d'emblée tout rapport au probable,
aux preuves ou encore à l'objectivement certain. Dans le Post-scriptum,
Climacus écrit: «Mais qu'est-ce donc que risquer [at vove]l Le risque ne

va pas sans l'incertitude ; il en est le corrélatif ; dès qu'il y a certitude, il n'y
a plus de risque. Si donc notre homme reçoit certitude et précision, il lui est

impossible d'en venir à tout risquer ; car il ne risque alors rien du tout, même
s'il renonce à tout [...]. Si la chose dont je dois obtenir la possession par le

risque est certaine, je ne risque pas, jefais un échange [saa vover jeg ikke, saa

bytter jeg]. »4 Climacus distingue ainsi le risque de l'échange, qu'il qualifie
encore de troc, de commerce, etc., champ lexical qui n'est pas étranger à

l'homme sérieux, à l'homme mondain et à son «esprit de boutiquier» pour
reprendre la traduction du terme Spidsborgerlighed par Paul-Henri Tisseau.

Ainsi l'esprit du monde est-il, au sens de Kierkegaard, tout entier
à la temporalité, et veut par conséquent tout ramener à la temporalité.
Sa sobriété se fonde sur une «sage prudence» qui n'est pas la prudence
aristotélicienne, qui se limite à l'éthique5, mais une prudence générale.

1 S. Kierkegaard, Jugez vous-mêmes, in : Œuvres complètes, trad. Paul-Henri
Tisseau et Else-Marie Jacquet-Tisseau, 1.18, Paris, Éditions de l'Orante, 1966-1986,

p. 150 (nous citerons dorénavant les œuvres de Kierkegaard en utilisant le sigle
« OC », suivi de la tomaison et du numéro de page).

2 ibid., p. 151-152.
3 Ibid., p. 150-151 (traduction modifiée). Nous avons ici choisi de rendre

Forstand par «entendement» plutôt que par «raison» (en danois: Fornuft) afin
de ne pas tomber dans le piège du «fidéisme» et de 1'«irrationalisme», que l'on
attribue parfois à Kierkegaard. Nous étudierons cette question plus en détail dans
la quatrième partie.

4 Post-scriptum aux Miettes philosophiques, OC, t. 11, p. 117.
5 Cf. Pap. IV C 16, cité par Henri-Bernard Vergote, Lectures philosophiques de

Soren Kierkegaard. Kierkegaard chez ses contemporains danois, Paris, PUF, 1993,



RISQUE ET EXISTENCE CHEZ S0REN KIERKEGAARD 261

faite d'habiles calculs et en définitive de médiocrité (MiddclmaadigheJ),
cherchant à tout prix à se soustraire au moindre geste décisif enjoignant
à rompre avec le probable.

La mondanité s'appuie en outre sur une certaine conception du ne quid
nimis, du «rien de trop», qualifié par Climacus de «la summa summarum
de toute la sagesse de la vie dans le monde fini»6 dans le Post-scriptum.
Parallèlement, dans l'Exercice en christianisme, Anti-Climacus fait du ne
quid nimis la devise même de la mondanité - dans une formule rappelant
le « Ce qui est effectif est rationnel [ Was wirklich ist, das ist vernünftig] »

des Principes de la philosophie du droit1 - : « Ne quid nimis! l'ordre établi,
voilà le rationnel [Det Bestaaende er det Fornuftige] ; et tu es heureux si

tu prends possession du relatif qui t'est assigné.»8 La sobriété mondaine
est donc tout au relatif, n'exigeant rien de plus que ce qui est relatif et se

scandalisant de ce qui y contrevient. Ou encore, pour Kierkegaard, elle
relativise l'ensemble de ses rapports : au monde, ce qui est dans l'ordre,
mais également à ce qui n'appartient pas au monde. C'est pourquoi
l'homme mondain, n'ayant de rapports que relatifs, ne peut envisager son
avenir comme « éternité », mais seulement comme « temporalité » ---comme
simple «futur». Et c'est précisément parce qu'il n'a pas conscience de

l'éternité qu'il est incapable de risquer9, n'ayant pas la moindre « conviction
éternelle»10, pour reprendre l'expression de Kierkegaard dans Le Livre
sur Adler. N'ayant de mesure que le monde et n'aimant rien d'autre
que le monde, le mondain ne peut rompre avec le monde comme l'exige
inconditionnellement le christianisme.

En somme, pour reprendre les catégories climaciennes, si la sobriété
mondaine se fonde sur l'échange, le troc, le commerce, la sobriété chrétienne
s'appuie sur la rupture d'avec le probable, sur la «dialectique de
l'invraisemblable», autrement dit, humainement parlant, sur le risque absolu. Par
conséquent, et relativement à leur rapport de contradiction, risquer, pour
le monde, c'est de l'ivresse, qu'importe que l'on risque en téméraire11 ou

p. 287 : « La proposition que la vertu est le juste milieu, Aristote ne la fait pourtant
valoir que pour les vertus dites morales. Ici, la remarque est parfaitement juste; car
ce avec quoi elles ont à lutter n'est ni bien ni mal ; désirs et aversion, en effet ne sont
en soi ni bien ni mal. »

6 Post-scriptum aux Miettes philosophiques, OC, t. 11, p. 99.
7 G. W. F. Hegel, Principes de la philosophie du droit, trad. Jean-François

Kervégan, Paris, PUF, 1998, p. 129.
8 Exercice en christianisme, OC, t. 17, p. 83-84 (trad, modifiée).
9 Cf. Un discours de circonstance, OC, t. 13, p. 84 je dois envisager mon

avenir, sans tout risquer ainsi d'un seul coup [ikke saaledes at satte Alt indpaa Eet]P
Oui, Dieu donne à cet homme d'envisager non seulement son avenir, car c'est trop
peu, mais de n'avoir pas d'autre considération devant les yeux, et de se rappeler que
son avenir, c'est... l'éternité [hans Fremtider - en Evighed]».

10 Le livre sur Adler, OC, t. 12, p. 47.
11 Que le chrétien considère lui-même comme une ivresse: cf. notamment

Discours chrétiens, OC, t. 15, p. 63 et Jugez vous-mêmes, OC, t. 18, p. 153-154.



262 JÉRÔME BORD

en chrétien. Mais pour le christianisme, c'est la sobriété mondaine qui est

ivre, «sobriété» qui en fin de compte s'appuie sur la réduction du possible
au probable et de l'éternel au temporel.

2. Christianité et chrétienté

Mais ce qui révolte Kierkegaard, ce n'est pas la mondanité en tant que
telle, mais cette mondanité qui a la prétention - et, pour le Danois, l'illusion

- de choisir à la fois le monde et le christianisme. Cette mondanité, la

chrétienté {den Christenhed), Kierkegaard la décrit comme un christianisme
sociogéographique où les hommes sont « de nom seulement chrétien[s] »12 ;

chrétienté qu'il oppose au spécifique chrétien, à la christianité {det Cliriste-
lige), qui est, comme l'écrit H.-B. Vergote, une «structure éternelle du fait
d'être-chrétien»13.

Finalement, souligne Kierkegaard, dans la chrétienté, tous sont chrétiens

; tandis qu'aux premières heures du christianisme, on devenait chrétien
en s'efforçant d'imiter le Christ, voilà le christianisme réduit à un banal
héritage socioculturel : du devenir, on est passé à l'être. Pour reprendre
l'expression de Kierkegaard : on est chrétien comme on est danois. Pourtant,

le christianisme, dans son authenticité, est l'absolu, l'inconditionné14.
Autrement dit, il est, pour la mondanité qui s'en tient au relatif et au
probable, inépuisable source de scandale.

La seule explication, pour Kierkegaard, de cette « universalisation » du
christianisme au sein de la chrétienté tient donc à la suppression pure et

simple de la possibilité du scandale. Et précisément, aux yeux de Kierkegaard,
le monde a transformé le christianisme en abstraction - la contemporanéité
avec le Christ comme homme-Dieu (paradoxe absolu en tant qu'union
insensée de Dieu et d'un homme singulier)15, contemporanéité d'où germe le

scandale, a été abolie. En d'autres termes, au sein de la chrétienté, le Christ
n'est plus cet individu paradoxal, mais quelque être imaginaire; la plus
haute subjectivité est devenue la plus impersonnelle des objectivités, la vie,

12 Point de vue explicatifde mon œuvre d'écrivain, OC, t. 16, p. 31.
13 Henri-Bernard Vergote, Lectures philosophiques de Soren Kierkegaard,

Paris, PUF, 1993, p. 7.
14 Cf. Exercice en christianisme, OC, t. 17, p. 200: «[...] il [le christianisme]

est l'inconditionné [det Uhetingede], il n'a d'être qu'inconditionné; s'il n'est pas
l'inconditionné, il est aboli. »

15 Anti-Climacus insiste sur ce point - exacerbant le paradoxe - que le Christ
est l'union de Dieu et d'un homme singulier, et non pas l'union de Dieu et de l'homme

- de la nature humaine, comme l'avait décrit Hegel dans la Phénoménologie de

l'esprit (trad. Jean Hyppolite. t. 2, Paris, Aubier, 1941, p. 267): «L'esprit vient à

être su comme conscience de soi, et il est immédiatement révélé (manifeste) à cette
conscience de soi, car il est celle-ci même ; la nature divine est la même que la nature
humaine et c'est cette unité qui devient donnée à l'intuition. »



RISQUE ET EXISTENCE CHEZ S0REN KIERKEGAARD 263

une doctrine. Et ce passage est très exactement celui de la logique qualitative
à la logique quantitative, de l'intensif à l'extensif; si le christianisme
était - est éternellement - exigence inconditionnée enjoignant « à lâcher le

probable en s'en remettant à Dieu»16, Kierkegaard remarque qu'il n'est
plus, au xixe siècle danois, qu'une douce consolation, un «eudémonisme
dano-protestant [dansk-protestantiske Lyksalighedslœre] »17 qui n'a d'autre
ambition que de grossir ses rangs.

Pour Kierkegaard, toute l'histoire du christianisme est l'histoire d'une
chute. Au sérieux de la contemporanéité, la mondanité (le luthérianisme
danois) a préféré le flottement de la spéculation, jusqu'à fonder sa « foi » sur
les conséquences historico-mondiales de l'Incarnation, censées prouver18
la véracité du christianisme, autrement dit, amollir le paradoxe au point
de le rendre conforme au monde - de le rendre vraisemblable^9. Avec
l'histoire se sont donc évanouis le Christ comme homme-Dieu et le risque
comme rapport réel au paradoxe au profit d'une Église d'État, toute à

l'admiration et saturée de mondaines assurances, Église se portant - comble
de l'hypocrisie pour Kierkegaard - garante du christianisme véritable, du
«christianisme du Nouveau-Testament»20.

La chrétienté a donc aboli la possibilité du scandale; l'absurde
fondamental sur lequel s'achoppait l'entendement est devenu, au fil de l'histoire,
une évidence. Mais, insiste Kierkegaard, si le paradoxe de l'incarnation
est devenu « vraisemblable », c'est parce que l'on a cessé de s'y rapporter
réellement (comme paradoxe) au profit d'un rapport abstrait. Le Christ est

en effet essentiellement paradoxe et par extension possibilité de scandale.
On lit dans YExercice en christianisme : « La possibilité du scandale relatif à

Christ qua homme-Dieu subsistera jusqu'à la fin des temps. Si la possibilité
du scandale est supprimée, cela signifie que Christ l'est aussi, qu'il est
transformé en autre chose que ce qu'il est, signe de scandale et objet
de foi.»21 Le Christ est l'absolu, l'absolument Autre de l'entendement,
entendement qui, finalement, ne peut qu'entrer en conflit avec lui.

Pour Kierkegaard, on ne peut donc supprimer la possibilité du scandale,
inhérente au christianisme, sans supprimer le christianisme lui-même.
Aussi, si l'on veut avoir affaire au christianisme, devra-t-on nécessairement

en passer par la possibilité du scandale pour, ou bien lâcher le christianisme
et épouser le monde, ou bien en venir à croire et rompre avec le monde.
C'est en ce sens qu'Anti-Climacus comprend dialectiquement la possibilité
du scandale comme possibilité de la foi, celle-là préservant la foi de la

16 Jugez vous-mêmes, OC, t. 18, p. 155.
17 Pap. XI 1 A 226, cité par David Brézis, Temps et présence. Essai sur la

conceptualité kierkegaardienne, Paris, Vrin, 1991, p. 264.
18 Sur la critique de la preuve, cf. Exercice en christianisme, OC, t. 17, p. 26-27.
19 Cf. Miettes philosophiques, OC, t. 7, p. 88-92.
20 Cf. notamment Vingt et un articles, OC, t. 19.
21 Exercice en christianisme, OC, t. 18, p. 87.



264 JÉRÔME BORD

spéculation, étant finalement «rempart ou arme de la foi»22. À ce titre,
il écrit : « La possibilité du scandale est un carrefour, elle place devant un
carrefour. On s'écarte de la possibilité pour aller soit au scandale, soit
à la foi; mais l'on ne vient jamais à la foi sans passer par la possibilité
du scandale.»23 Ainsi, supprimer la possibilité du scandale, c'est bien
supprimer la possibilité de la foi, supprimer le christianisme authentique
pour n'en conserver qu'un succédané édulcoré : un christianisme mondain.

La suppression de la possibilité du scandale et, par extension, l'abolition
du christianisme authentique tient donc pour Kierkegaard d'un déplacement

structurel : de la sobriété chrétienne comme idéal, on est passé à la
sobriété mondaine. Au sein de la chrétienté, le noble risque est devenu ivresse

et l'asservissement au probable sobriété. Et c'est ce déplacement - à l'issue

duquel on a continué à se prétendre garant du « christianisme du Nouveau-
Testament » - qui est aux yeux de Kierkegaard trahison. En effet, affronter
le scandale et le vaincre par la foi, c'est rompre avec le probable et le

vraisemblable (comme structures de l'entendement) ; de même, répondre à

l'exigence inconditionnée, ou plutôt, s'efforcer d'y répondre, c'est, outre rompre
«intellectuellement» avec ces catégories, rompre «existentiellement» avec
le ne quid nimis, c'est, tout en s'y maintenant, lâcher la temporalité pour
l'éternité, se faire, dans l'imitation, contemporain du Christ pour devenir
contemporain de soi.

Mais, remarque Kierkegaard, au sein de la chrétienté, on ne s'efforce

pas d'imiter le Christ, autrement dit, on ne s'efforce pas de l'imiter dans son
abaissement - ce risque étant ivresse pour l'homme mondain, et, au vu de

l'objet de foi, ivresse absolue; au contraire, on l'admire, autrement dit, on
l'admire dans son élévation, négligeant par là son abaissement. Si l'exigence
du christianisme est, en définitive, à travers l'imitation, de s'approprier (par
un effort infini) l'être-vrai du Christ afin de devenir soi-même vrai, dans la

chrétienté, admiratif, on se tient à distance, autrement dit, on tient le Christ
comme homme-Dieu et comme exigence à distance - on tient la Vérité à

distance Et précisément, cette distance, consubstantielle à l'admiration,
est ivresse pour le christianisme. Anti-Climacus écrit : « Seul "l'imitateur"
est le vrai chrétien. L'attitude de D'admirateur" devant le christianisme
est proprement celle d'un païen.»24 Dès lors, la seule manière de sortir de

l'ornière, de sortir de sa torpeur ce« paganisme chrétien », c'est d'appliquer
la pointe du scandale, scandale décrit dans La maladie à la mort comme « de

l'admiration malheureuse»25. Ainsi l'homme de la chrétienté, confronté
dans la contemporanéité réelle au modèle christique, aura-t-il à choisir:
ou bien refuser le christianisme, ou bien croire, ou bien maintenir sa vie
dans le pur probable (« risque » au sens chrétien, puisque l'on s'expose à

22 Ibid., p. 98.
23 Ibid, p. 76.
24 Ibid., p. 224.
25 La maladie à la mart, OC, t. 16, p. 241.



RISQUE ET EXISTENCE CHEZ S0REN KIERKEGAARD 265

la perdition éternelle), ou bien, en s'en remettant à Dieu, rompre avec le

probable et le vraisemblable, autrement dit : risquer « en vérité ». Et s'il ne
parvient pas à imiter le Christ (ce qui est dans l'ordre, puisque le fini ne

peut égaler l'infini), il lui faudra en faire l'aveu, s'humilier pour pouvoir
prétendre quoi que ce soit du christianisme, sans pour autant, c'est entendu,

que cette humiliation le dispense le moins du monde de risquer26.

Finalement, en supprimant le risque soutenant la possibilité du scandale

- le risque prenant chair dans l'alternative essentielle entre scandale et foi -,
et par conséquent, en abolissant la possibilité du scandale, la chrétienté a
certes rendu le christianisme « facile », mais surtout, elle l'a dépossédé de

son essence : de cette foi qui permet à l'homme de vaincre le désespoir et de

devenir sobre - de devenir soi.

3. Mondanité et désespoir

Précisément, la mondanité - la chrétienté - est désespérée. Pour
reprendre les déterminations anticlimaciennes : elle manque d'infini. Parce

qu'elle est toute au relatif, toute à la temporalité, la chrétienté est, selon
l'expression de Kierkegaard, « sans esprit », « insensibilité spirituelle » : Aandlo-
shed. Dans Jugez vous-mêmes, il écrit : « Qu'est-ce que l'esprit de boutiquier
[Spidsborgerlighed], qu'est-ce que l'insensibilité spirituelle? C'est, laissant
de côté les idéaux, réduire la mesure à ce que nous sommes en cette vie. »21

Mais de son désespoir, l'homme du monde (l'homme de la chrétienté) n'a

pas conscience - conscience qui, en somme, donne au véritable chrétien
des «forces infinies» pour risquer. Il a, tout au plus, une conception
romantique du désespoir. Aussi ne s'imagine-t-il pas lui-même désespéré;
au contraire, son désespoir (qu'il est quant à lui amené à qualifier, en

un sens non-philosophique, de «pragmatisme») lui permet de devenir
«quelqu'un», non pas soi-même, mais «quelqu'un»: un membre de la
foule. On lit dans La maladie à la mort :

C'est là une forme de désespoir à laquelle on ne porte aucune attention parmi
nous. Justement en se perdant de la sorte, un tel homme a acquis l'aisance propre
au commerce de ses semblables et même au succès dans le monde. Ici, point
d'atermoiements, points de difficultés avec le soi et le souci de son infini ; notre
homme est poli comme un galet et il circule comme une monnaie de bon aloi.
Tant s'en faut qu'on le tienne pour un désespéré qu'il est justement l'homme
comme il faut. Du reste, et la chose est naturelle, le monde n'a aucune idée de

ce qui est vraiment terrible. Le désespoir qui, non seulement n'apporte aucun
inconvénient dans la vie, mais la rend encore facile et confortable ne passe bien
entendu en aucune façon pour du désespoir28.

26 Cf. notamment Pap. XI A 279.
27 Jugez vous-mêmes, OC, t. 18, p. 242-243.
28 La maladie à la mort, OC, t. 16, p. 191.



266 JÉRÔME BORD

Ainsi, l'homme du monde ne s'estime-t-il pas concerné par l'invitation du
Christ - invitation qui en définitive est exigence inconditionnée. Il dit : « Et
il va de soi qu'il ne m'invite pas, non plus ; car il invite seulement ceux
qui sont travaillés et chargés. »29 11 n'a pas conscience, comme on peut
le lire dans Y Exercice, que c'est «en toi-même [que] tu [es] travaillé et
chargé»30, autrement dit, que le Christ ne vient pas guérir une maladie
mortelle, mais la maladie à la mort. Aux yeux d'Anti-Climacus, il est entré

en une telle congruence avec le monde qu'il a réduit le possible au probable,
l'infini au fini - l'éternel au temporel. Il n'est plus, ou plutôt, il a oublié
qu'il est essentiellement un soi devant Dieu ; pour reprendre Le concept
d'angoisse, il soutient «avec l'esprit un rapport réduit au néant»31. Il
est «sans esprit». - Sa mesure n'est donc pas l'inconditionné (ce qui est
le christianisme), mais «les autres»: toute son existence se réduit à la

comparaison et aux différences interindividuelles. A ce titre, Anti-Climacus
écrit dans La maladie à la mort : «À force de voir la foule autour de lui, de

s'agiter fiévreusement en toutes sortes d'affaires de ce monde, de s'efforcer
de comprendre comment les choses se passent, pareil homme finit par
s'oublier lui-même ; il ne se rappelle plus le nom d'homme qu'il a devant
Dieu ; il n'ose [tor] pas se faire confiance à soi-même, il trouve trop risqué
d'être soi-même [for voveligt at vœre sig selv] et beaucoup plus facile et plus
sûr d'être comme tout le monde, de devenir une contrefaçon, un numéro,
un élément de la foule. »32

L'homme du monde, l'homme de la chrétienté est, aux yeux de

Kierkegaard, en léthargie spirituelle : il est dépourvu d'intériorité. En effet,

ayant, dans un processus de massification, « perdu » son soi, déterminé par
son rapport à Dieu, il ne lui reste que le monde, le relatif, le fini, le temporel,
autrement dit, il est pure extériorité. Or, risquer, au sens chrétien, c'est

précisément rompre avec le monde : lâcher le relatif, le fini, le temporel, c'est

creuser sa propre subjectivité pour rencontrer, au maximum de Y intériorité,
le Sujet absolu.

S'il avait conscience de son désespoir, de l'état de désharmonie épouvantable

dans lequel est son soi, autrement dit, s'il avait conscience de l'infini,
de l'éternel qui sont en lui, sans doute l'homme de la chrétienté risquerait-il.
Mais il n'a pas conscience, il n'est pas conscience. Dans le monde de la
chrétienté, gouvernés par l'ivresse, asservis au probable, les hommes n'ont,
vis-à-vis de l'exigence inconditionnée du christianisme, rien à gagner et

tout à perdre. Finalement, ils n'ont « pas de soi pour lequel ils pourraient
tout risquer, pas de soi pour Dieu»33. Ainsi le christianisme enjoint-il à

risquer parce qu'il croit en l'éternité, parce qu'il frémit devant la perdition

29 Exercice en christianisme, OC, t. 17, p. 43.
20 Ibid., p. 21.
31 Le concept d'angoisse, OC, t. 7, p. 194.
32 La maladie à la mort, OC, t. 16, p. 191 (trad, modifiée).
33 Ibid., p. 192 (trad, modifiée).



RISQUE ET EXISTENCE CHEZ S0REN KIERKEGAARD 267

éternelle ; au contraire, la mondanité, la chrétienté, considèrent que lâcher
le probable, risquer pour ne rien devenir en ce monde, c'est de l'ivresse,
et que la sobriété consiste au contraire à se contenter du relatif, à devenir
quelqu'un et peut-être même - si l'on a du talent et/ou de l'audace - à passer
à la postérité. Nous en venons à un passage fondamental de La maladie à
la mort :

Il est ainsi aux yeux du monde dangereux de risquer [at vove], et pourquoi Parce

que l'on peut perdre. Il est donc sage de s'abstenir. Et pourtant, en omettant de

risquer, on peut perdre avec une terrible facilité ce qu'on perdrait difficilement
si l'on risquait même au prix de graves dommages et en tout cas, jamais avec
autant de facilité, en le tenant pour quantité entièrement négligeable : on court
le danger de perdre - son soi [sigselv]. Si je me trompe en risquant, tant pis ; la vie
m'apporte le correctif du châtiment. Mais si j'omets complètement de risquer,
qui me prêtera secours Et si par surcroît, laissant entièrement de risquer au
sens le plus noble du mot (et risquer ainsi, c'est justement devenir attentif à soi

[og at vove i hoieste Forstand er just at blive opmarksom paa sig selv]), j'acquiers
lâchement tous les avantages terrestres - et me perds moi-même : n'est-ce pas
terrible !34

Risquer, comme l'indique Anti-Climacus, c'est ainsi devenir attentif à soi

comme esprit devant Dieu, attentif à soi comme synthèse de fini et d'infini,
et en définitive, attentif au désespoir qui désaccorde le soi et fait de l'homme
une « conscience brisée »35. Risquer, c'est prendre conscience de son ivresse,
c'est devenir sobre (et ce devenir est un effort infini, qui, à chaque instant,
doit être repris, répété) - c'est devenir soi, lâcher les bavardages du désespoir

pour le silence de la foi.
En conséquence, omettre de risquer, ce n'est pas renoncer à quelques

contingences, c'est lâcher son rapport à Dieu, c'est se perdre soi-même36,
c'est exister dans la non-vérité, ou plus exactement, c'est ne pas exister du
tout. À ce titre, on lit dans Les œuvres de l'amour : « Agir par habile calcul,
c'est escroquer à Dieu notre existence [Tilvcerelse]»31. Haïr le risque par
amour du probable, c'est donc, pour Kierkegaard, haïr Dieu, haïr le bien

par amour du monde, par amour du mal38.

Il nous semble ainsi légitime de qualifier le risque de véritable catégorie
polémique en ceci qu'il agit comme discrimen rerum de la christianité vis-à-
vis de la mondanité et, en outre, de la chrétienté, se réduisant, quant à elles,

aux notions de probabilité et de vraisemblance. Ce qu'exige le christianisme,

34 Ibid., p. 191-192 (trad, modifiée).
35 Jugez vous-mêmes, OC, t. 18, p. 244.
36 Cf. Dix-huit discours édifiants, OC, t. 6, p. 183 : «[...] car la lutte est telle

que quiconque perd l'éternel, perd Dieu et soi-même ; et quiconque perd Dieu, perd
l'éternel et soi-même ; et quiconque se perd soi-même, perd l'éternel et Dieu. »

37 Les œuvres de l'amour, OC, t. 14, p. 241.
38 Cf. Discours chrétiens, OC, 1.15,p. 172:« Car le monde ne hait vraiment pas

le mal ; en revanche, il a en horreur, il hait une conduite dénuée de sagesse terrestre ;

c'est-à-dire qu'il aime le mal. »



268 JÉRÔME BORD

c'est la sobriété, la rupture d'avec le probable - ce qu'exige le christianisme,
c'est le risque ; non pas le risque qui ne va que «jusqu'à un certain point », le

risque encore asservi au probable, mais le risque absolu. En d'autres termes,
si la sobriété mondaine (la chrétienté) est extensivité, la sobriété chrétienne
(la christianité) est pure intensivité.

Parallèlement à cela, c'est la constitution d'une véritable philosophie de
la foi qui amène Kierkegaard à déterminer le risque comme une authentique
catégorie théologico-existentielle, puisque c'est par le risque que l'homme
peut s'extraire du désespoir (plus exactement, et dans l'angoisse d'un
rapport adéquat : s'y efforcer) afin de retourner à soi, de retourner à Dieu.
Il écrit dans Jugez vous-mêmes : « Il est certain que si l'on ne lâche jamais le

probable, l'on n'entre jamais en rapport avec Dieu. Tout risque religieux,
pour ne pas dire chrétien [christelig Voven\, porte au-delà du probable et

revient à l'abandonner.»39

4. Le risque : une catégorie existentielle

En somme, pour Kierkegaard, l'existence est une tâche. Mais
comprendre - en un sens religieux - l'existence comme une tâche, c'est faire de

l'homme un être inachevé, séparé de soi et par conséquent de Dieu, non
pas naturellement, mais volontairement: par un acte fautif d'autoposition
(entendu anthropologiquement comme désespoir et théologiquement comme
péché40). Au sens de Kierkegaard, l'homme n'est pas immédiatement ce

qu'il est (une synthèse de fini et d'infini fondée en Dieu, autrement dit, un
soi, un esprit devant Dieu) ; ce qu'il est, il a à le devenir. Désespéré, pécheur
-plongé dans le mal, l'homme n'est pas lui-même: il est une «conscience
brisée»41, une conscience de soi où le rapport à soi, le rapport à Dieu a été

rompu. Dès lors, advenir à soi, c'est refonder ce rapport et ainsi rompre avec

son désespoir, rompre avec son péché (ce qui ne peut se faire définitivement
mais est une tâche pour l'existence - la tâche de l'existence) : c'est avoir
foi - foi où, pour reprendre la formule d'Anti-Climacus, «le soi qui se

rapporte à lui-même et veut être lui-même devient transparent et se fonde
en la puissance qui l'a posé»42.

39 Jugez vous-mêmes, OC, t. 18, p. 153.
40 Cf. André Clair, « Identité, négativité et fondation du soi », in : Flemming

Fleinert-Jensen et Jacques Message (dir.), Kierkegaard, l'œuvre de l'accomplissement,

Paris, Classiques Garnier, 2017, p. 103: «[...] si l'on peut fixer l'analyse
sur la première section du livre [La maladie à ta mort], qui est ordonnée à partir
de l'anthropologie, c'est à la condition de se souvenir que la problématique est

finalement théologique. »
41 Ibid, p. 244.
42 La maladie à la mort, OC, t. 16, p. 285.



RISQUE ET EXISTENCE CHEZ S0REN KIERKEGAARD 269

Aux yeux de Kierkegaard, c'est en choisissant le monde (le relatif) que
l'homme a rompu avec Dieu (l'absolu)43. En définitive, c'est par un «je»,
une auto-affirmation où il s'est mis hors de Dieu (hors de la volonté de

Dieu) que l'homme est devenu pécheur. La tâche, autrement dit, la tâche
de l'éternité, «l'exigence de l'éternité» écrit Anti-Climacus, consiste par
conséquent, tout en s'y maintenant, à rompre inconditionnellement avec
le monde de sorte à choisir inconditionnellement Dieu. Ainsi l'exigence
est-elle de rompre avec sa volonté propre (qui est une volonté pécheresse),

pour épouser celle de Dieu, pour devenir « un instrument entre ses mains » :

pour devenir sobre, devenir soi. Dès lors, se dépouiller de sa volonté pour
épouser celle de Dieu, c'est bien ne servir qu'un seul maître, c'est renoncer
au monde en ceci que, pour citer Jugez vous-mêmes, « il est impossible à

qui a la moindre attache de servir un seul maître.»44 Et précisément, il
n'existe qu'un seul maître et par là qu'un seul choix45 : Dieu, puisque seul
est maître celui qui a l'autorité. Choisir, c'est par conséquent choisir Dieu

- c'est se choisir soi ; et puisqu'il s'agit là de rompre inconditionnellement
avec le monde et ce qui y appartient, choisir, à vues humaines, c'est risquer
absolument. Ainsi, la tâche est-elle de choisir, de risquer : devenir soi, c'est
s'en remettre inconditionnellement à Dieu, c'est croire; pour reprendre
l'expression de Kierkegaard, c'est se «risquer dans l'infini»46, en ceci que
Dieu est la possibilité infinie ; c'est oser, librement, épouser sa volonté, qui
ne mène pas l'homme à la gloire mais à l'indigence - du moins en un sens

temporel. Dans La maladie à la mort, Anti-Climacus écrit : « Le croyant
voit et comprend que, sur le plan humain, il y va de sa perte (quoi qu'il
arrive ou quoi qu'il ait risqué), mais il croit. C'est pourquoi il ne succombe

point. Pour le secours, il s'en remet entièrement à Dieu mais il croit que tout
est possible à Dieu. [...] Comprendre qu'il s'agit sur le plan humain de sa

perte et garder néanmoins foi en la possibilité, c'est croire»47. Croire, c'est
finalement jouer sa vie sur le «si» de l'éternité48 -«si» qui est, aux yeux

43 Cf. Deux petits traités éthico-religieux, OC, t. 16, p. 115: «[...] la relativité
où nous vivons est le péché. »

44 Jugez vous-mêmes, OC, t. 18, p. 215.
45 Cf. L'évangile des souffrances, OC, t. 13, p. 221 : « [...] il est un seul nom dans

les cieux et sur la terre, un seul et, partant, une seule voie à choisir - si l'on doit choisir
avec sérieux et bien choisir. 11 faut en effet plusieurs voies, puisque l'on doit choisir ;

mais il faut aussi qu'il n'y en ait qu'une seule à choisir, si le sérieux de l'éternité doit
reposer sur le choix. Un choix où l'on peut tout aussi bien choisir l'un ou l'autre parti
n'a pas le sérieux éternel du choix ; pour avoir ce sérieux de l'éternité, il faut que dans
le choix il y ait absolument tout à gagner et tout à perdre, bien que, comme on l'a
dit, il faille une possibilité de choisir autre chose, afin que le choix puisse réellement
être un choix. »

46 Jugez vous-mêmes, OC, t. 18, p. 166.
47 La maladie à la mort, OC, 1.16, p. 196.
48 Cf. Discours chrétiens, OC, t. 15, p. 225 : « A l'encontre d'un "si" [dersom],

angoissé par ce "si", je me suis risqué au large [vovet mig ud\ (on appelle cela : oser
[at vove]) : maintenant, je crois. »



270 JÉRÔME BORD

du probable et du vraisemblable, infiniment absurde -, et bien sûr, la jouer
dans le temps.

Rompre avec le monde pour ne servir qu'un seul maître, pour servir
le seul maître : voilà donc, pour Kierkegaard, la tâche de l'éternité. Plus

exactement, il s'agit de suivre celui qui n'a eu d'autre volonté que la volonté
de Dieu, celui qui n'a jamais servi qu'un seul maître, celui - le seul - qui a

accompli l'exigence inconditionnée, autrement dit : la tâche est d'imiter le

Christ. On lit dans Jugez vous-mêmes : « L'exigence inconditionnée, c'est
le sérieux du christianisme ; et si d'ailleurs nul homme n'a pu la réaliser,
du moins en est-il un qui l'a accomplie, inconditionnellement accomplie
[...], celui qui en toutes circonstances ne s'est pas contenté de dire la vérité,
mais a été la vérité, celui qui, de la sorte encore, a été "la Parole" et a été

ce qu'il a dit»49. La tâche consiste donc, pour Kierkegaard, à prendre le

risque de rompre avec l'entendement et avec le monde pour, à l'image du
Christ, choisir inconditionnellement Dieu, choisir le seul vrai maître, ceci

afin d'advenir à soi.
Nous allons maintenant procéder à une rapide «catégorisation» du

risque chez Kierkegaard, afin de relever et d'analyser ses différents aspects.
Dans La maladie à la mort, Anti-Climacus note que la foi permet à

l'individu de s'extraire de cette maladie de l'identité qu'est le désespoir.
C'est donc bien par la foi, qui en fin de compte est foi en Christ, que l'on
advient à soi - par le devenir chrétien que l'on devient soi. Mais parce que
la foi se rapporte essentiellement à l'homme-Dieu, au paradoxe absolu, elle

est, comme l'écrit Kierkegaard, « contre l'entendement [modForstand] »50 ;

parce que son objet est, à vues humaines, l'absurde fondamental, la foi
est rupture d'avec les structures mêmes de l'entendement. En d'autres
termes, la foi est risque. Le premier aspect du risque est par conséquent
un aspect «intellectuel»: il s'agit d'oser croire en l'être duel du Christ,
être vis-à-vis duquel l'entendement entre en conflit ouvert, conflit encore
nommé par Climacus et Anti-Climacus «scandale». «11 s'agit de savoir
si tu veux être scandalisé ou si tu veux croire. Dans ce dernier cas, tu
traverses la possibilité du scandale, tu acceptes le christianisme à tout prix.
Et tu es en bonne voie ; tu te moques de l'entendement [Forstanden] ; tu
dis : secours ou tourment, je ne veux qu'une chose : appartenir à Christ,
être chrétien»51. Croire, au sens chrétien, c'est donc rompre avec
l'entendement: rompre avec le probable, le vraisemblable, rompre avec les

preuves et en définitive, avec toute certitude historique ou objective. A
vues humaines, la foi est donc ivresse ; pour le christianisme, au contraire,
la foi -entendue comme risque - est la sobriété même. Ainsi, risquer,
c'est donc tout d'abord s'efforcer de suspendre le scandale par la foi,

49 Jugez vous-mêmes, OC, t. 18, p. 204-205.
50 Pour un examen de conscience, OC, t. 18, p. 135 (trad, modifiée).
51 Exercice en christianisme, OC, t. 17, p. 107 (trad, modifiée).



RISQUE ET EXISTENCE CHEZ S0REN KIERKEGAARD 271

c'est rompre intellectuellement avec les structures mêmes du monde, c'est
devenir « attentif à soi » comme esprit devant Dieu. Finalement, c'est croire
en vérité, espérer au-delà de toute espérance humaine, espérer contre toute
espérance humaine, c'est, écrit Kierkegaard dans YExamen de conscience,
«mourir à l'entendement [at afdoe fra Forstanden}»52. Néanmoins, ce

«risque intellectuel» ne saurait légitimer la moindre lecture fidéiste - et
moins encore irrationaliste - de Kierkegaard. Pour le Danois, la foi ne
relève pas du sentiment, de l'immédiateté, mais d'une « seconde immédia-
teté ». Elle n'est pas préréflexive mais postréflexive : elle surgit au moment
où l'entendement, confronté à l'invraisemblance du paradoxe absolu, en
vient à comprendre qu'il ne peut pas comprendre, laissant dès lors la passion
(la foi) s'élever au-delà de cette invraisemblance. Climacus ne dit pas autre
chose dans le Post-scriptum, décrivant la foi comme « l'incertitude objective,
maintenue dans l'appropriation de l'intériorité la plus passionnée»55. Il ne

s'agit donc pas, pour Kierkegaard, de saisir un entendement plus haut
(qui, insiste Climacus, reste un entendement), mais de saisir de plus en

plus profondément l'incompréhensibilité du paradoxe. La foi est ainsi,
en un sens, dépendante de l'entendement (dépourvu d'entendement, le

croyant ne pourrait se confronter au paradoxe, à la possibilité du scandale,

condition de la foi), entendement qu'il s'agit d'utiliser négativement
(« déraisonnablement »54) pour que se déploie la foi. Kierkegaard note dans
Jugez vous-mêmes : «Il fut l'homme le plus raisonnable de son temps, le

plus sage du pays ; tout le monde savait que si l'on avait besoin du meilleur
conseil dans une affaire épineuse et compliquée, on n'allait pas le trouver
en vain ; on ne perdait sa peine qu'en allant chez un autre - mais quant à

avoir lui-même agi sagement, il ne l'a jamais fait! [...] il a eu en horreur
d'agir avec sagesse et prudence. Il vivait au-delà du probable [paa den

anden Side afSandsynligheden] ; c'est là qu'il vivait, là qu'il respirait, là qu'il
risquait en s'en remettant à Dieu [der vovede han i Tillid til Gud] - lui, le plus
raisonnable des hommes [den Forstandigste} »55 On ne saurait donc parler
-quoique certaines expressions volontairement polémiques semblent le

suggérer - de fidéisme kierkegaardien, la foi ne permettant pas, pour le

Danois, d'accéder à une vérité plus haute (une autre vérité, un nouveau
«Quoi»), mais, tout en s'efforçant de se l'approprier, de saisir avec plus
d'acuité l'incompréhensibilité de la vérité (un nouveau « Comment »). Ainsi,
le « risque intellectuel » ne consiste-t-il pas à « quitter » un entendement que

52 Pour un examen de conscience, OC, t. 18, p. 136 (trad, modifiée).
53 Post-scriptum aux Miettes philosophiques, OC, t. 10, p. 189.
54 David Brézis, op. cit., p. 194 (note) : « Reconnaître la préséance de la foi, ce

n'est pas renoncer à user de la raison ou de la réflexion, c'est plutôt en user à l'inverse
de leur usage raisonnable, en user déraisonnablement en les mettant au service de

ce qui les transcende, de ce qu'elles ne peuvent approcher qu'en consentant à leur
propre perte. »

55 Jugez vous-mêmes, OC, t. 18, p. 156.



272 JÉRÔME BORD

l'on méprise (puisqu'il n'y a là aucun risque), mais, pleinement conscient
du danger, à « quitter» un entendement que l'on estime, à pousser l'entendement

jusqu'à son point de rupture (jusqu'à comprendre qu'on ne peut
pas"comprendre); risquer, pour Kierkegaard, c'est, à l'image d'Abraham,
quitter ce que l'on aime pour s'en remettre inconditionnellement à Dieu56.

Et précisément, l'exigence est de rompre inconditionnellement avec le

monde pour s'en remettre inconditionnellement à Dieu, autrement dit,
d'imiter le Christ. Le deuxième aspect du risque est donc «existentiel»:
il s'agit de rédupliquer sa foi afin de répondre à l'exigence de l'éternité.
La tâche est en outre de mourir à soi-même (at afdoe) : de rompre avec la

temporalité pour « miser » sur l'éternité, de mettre en jeu, à chaque instant,
sa vie temporelle pour sa vie éternelle - sommet de l'intensivité57. Or,
mourir à soi-même, devenir un néant devant Dieu, c'est très exactement
épouser la volonté de Dieu, c'est ne servir qu'un seul maître. On lit dans la
deuxième partie des Trois pieux discours de 1849 : « Car toute chose dans la

nature n'est rien, en ce sens que chacune n'est que la volonté inconditionnée
de Dieu.»58 Risquer «existentiellement», c'est ainsi s'efforcer de lâcher
la temporalité pour l'éternité, c'est prendre le risque de ne rien devenir
dans le monde en souvenir de son «nom d'homme [...] devant Dieu»59,
c'est sacrifier sa vie temporelle à Dieu pour -peut-être, car le «si» est
l'essence même du christianisme - obtenir la vie éternelle, échapper à la

perdition - advenir à soi. Néanmoins, et Kierkegaard insiste lourdement
sur ce point, rédupliquer sa foi, s'exercer en christianisme, c'est avoir
les hommes contre soi. Il écrit dans Jugez vous-mêmes : «Comment des

vivants, de toute leur âme accrochés à cette vie et à ses biens, accepteraient-
ils tranquillement la compagnie d'un mort.»60 Aux hommes, le chrétien
authentique apparaît en effet comme «le traître le plus vil de la condition
humaine»61, en ceci qu'il s'efforce de mourir à soi, de ne rien devenir

56 Si le risque chrétien consiste à rompre avec les structures de l'entendement
(Forstand) que sont le probable et le vraisemblable, il ne néglige donc pas une
certaine forme de rationalité. Comme nous l'avons indiqué, il s'agit de faire un
usage déraisonnable de l'entendement - de saisir le « manque » de l'entendement (de
comprendre que l'on ne peut pas comprendre) et de dépasser ce «manque» par la
foi. Finalement, si le risque/la foi ne sont pas raisonnables, ils ne sont pas dépourvus
de rationalité (ce que manifeste notamment le caractère « postréflexif » de la foi).

57 Cf. Pap. XI 1 A 558, cité par David Brézis, op. cit., p. 168: «Mourir au
monde est de toute une puissance plus haute que mourir. [...] Mourir est une
souffrance de courte durée tandis que mourir au monde est l'affaire d'une vie
entière. »

58 Trois pieux discours, OC, t. 16, p. 314.
59 La maladie à la mort, OC, t. 16, p. 191.
60 Jugez vous-mêmes, OC, t. 18, p. 168.
61 Ibid., p. 190.



RISQUE ET EXISTENCE CHEZ S0REN KIERKEGAARD 273

dans le monde (ce qui est la définition même de l'amour62), préférant,
surnaturellement, le christianisme à la mondanité. Et parce que la vérité
est essentiellement souffrante, le chrétien, l'imitateur (efterfelgelser) est
naturellement persécuté (forfolges). Mais s'il doit répondre à l'exigence
inconditionnée, le croyant ne cesse d'être un homme, et par conséquent,
ne cesse d'être responsable devant Dieu, n'ayant pas le droit, comme on
peut le lire dans les Papirer, de «se jeter à sa perte certaine»63. Dépourvu
de rapport immédiat à Dieu, il ne peut sans témérité s'estimer «dans
l'absolue possession de la vérité»; il lui est donc interdit de «laisser les

autres se rendre coupables de le mettre à mort pour la vérité»64. Par

conséquent, si la tâche du croyant consiste à accomplir la volonté de Dieu,
il n'acquiert jamais la moindre certitude d'agir en conformité avec elle. Aux
prises avec le doute religieux (Anfœgtelse), l'homme doit, seul, endosser

toute la responsabilité de son risque, risque qu'il court librement, tout en

s'achoppant à une épouvantable alternative: celle «d'omettre de risquer
et celle de risquer en vain»65, constamment écartelé entre le trop et le

trop peu. À ce titre, David Brézis écrit: «Ne recevant de l'extérieur aucun
ordre direct, il [le croyant] doit assumer seul le risque d'un choix qui ne
fait appel qu'à son libre vouloir. Mais en courant ce risque, il se charge
d'une responsabilité absente du rapport immédiat à Dieu. »66 Pour conclure
sur ce deuxième aspect qui, bien entendu, comprend le premier, et plus
encore, Yexprime, tout en coordonnant dimension polémique et théologico-
existentielle, nous citerons un passage du sixième numéro de L'instant :

Au terme de croire, Christ et le Nouveau-Testament attachent un sens très

précis ; croire, c'est se risquer au-dehors avec toute la décision dont un homme est

capable [at troe er at vove sua afgjorende ud som det er muligt for et Menneske],
en rompant avec tout ce qu'il aime naturellement et, pour sauver sa vie, avec
les choses où il a sa vie naturelle. [...] Mais dans «la chrétienté», nous jouons à
croire, à être chrétiens ; tant s'en faut que nous rompions avec quoi que ce soit de
cher à l'homme naturel que nous restons chez nous au salon, dans le train-train
des occupations matérielles67.

Nous en venons maintenant à un dernier aspect du risque, décrit en
particulier dans Jugez vous-mêmes. Ici, le risque est un aveu. Parce que l'on ne

62 Cf. Deux petits traités éthico-religieux, OC, 1.16, p. 115 :«[...] Il [le Christ] fut
mis à mort précisément parce qu'il ne chercha en rien son avantage. C'est justement
pour cela que les humbles et les grands furent également irrités contre Lui ; car
chacun d'eux cherchait son avantage et voulait qu'il se joignît égoïstement à eux.
Il fut crucifié justement parce qu'il était amour ou, plus explicitement, parce qu'il
ne voulait pas être égoïste. »

63 Pap. X 5 A 95, cité par David Brézis, op. cit., p. 169.
64 Deux petits traités éthico-religieux, OC, t. 16, p. 142.
65 Pap. XI 2 A 273 (nous traduisons).
66 David Brézis, op. cit., p. 169.
67 L'instant, OC, t. 19, p. 209.



274 JÉRÔME BORD

parvient pas à répondre à l'exigence inconditionnée, à rompre inconditionnellement

avec le monde pour s'en remettre inconditionnellement à Dieu,
parce qu'en définitive, on ne parvient pas à imiter le Christ, il est essentiel
de s'humilier. Mais c'est très exactement parce que la tâche est inépuisable
et l'idéal inatteignable que ce risque est fondamental, décrivant les plus
intimes contours du christianisme. L'humilité consiste à avouer qu'il y a

une différence absolue entre l'homme et Dieu, à avouer que l'homme ne

peut en venir à égaler le Christ: à accomplir l'imitation. Un être fini ne

peut, naturellement, réaliser une tâche infinie, et moins encore la réaliser
en un instant (comme tend à le croire le téméraire). C'est précisément pour
cette raison qu'on ne peut parler de kairos chrétien dans l'œuvre kierke-
gaardienne : l'existence ne se joue pas en une chance unique, tragiquement
perdue si celle-ci venait à être manquée68. Au contraire, il s'agit de s'efforcer
à chaque instant et de se maintenir dans l'effort, tout en faisant l'aveu que
son risque (quel qu'il soit) est un rien face à l'exigence de l'éternité, puisque
«l'inconditionné se joue inconditionnellement de tout effort humain.»69
En outre, Climacus note dans le Post-scriptum : « Si je dois tout risquer
dans l'existence, c'est déjà une tâche pour toute une vie. »70 De ce fait, avoir
la foi, c'est, pour Kierkegaard, s'efforcer à chaque instant de l'acquérir71,
autrement dit, s'efforcer, à chaque instant, de supprimer le scandale pour
s'approprier la foi. Il ne s'agit donc pas de « posséder » la foi, mais, en toute
humilité, de tendre vers la foi, non pas d'«être» vrai, mais, avec crainte et
tremblement, de tendre vers la vérité - de devenir vrai. En somme, risquer,
c'est faire l'épreuve de sa finitude, de son impuissance à épuiser l'idéal, à

répondre à l'exigence, à réaliser la tâche; ce n'est pas avoir foi ni imiter
(égaler) le Christ, mais tendre vers la foi, tendre vers l'imitation, sans jamais
cesser de reconnaître l'abîme qualitatif séparant l'homme de Dieu. C'est, en

outre, s'approfondir de plus en plus passionnément dans le paradoxe, avec

pour seule certitude (objective), celle de ne pouvoir parvenir, dans le temps,
à la moindre positivité. Kierkegaard écrit : « Si j'avais à définir la perfection
chrétienne, je ne dirais pas que c'est la perfection d'un effort mais justement
la reconnaissance profonde de l'imperfection de cet effort et par conséquent
la conscience de plus en plus profonde du besoin de la grâce. »72

68 Cf. Pap. IX A 35, cité par David Brézis, op. cit., p. 45 (note) : « Ce n'est au
fond qu'une superstition démoniaque et une passion superstitieuse portée à la plus
haute intensité de croire que tout dépende d'une minute - qu'il n'y ait qu'une minute
ou une demi-heure où tout se décide - qu'autrement tout soit perdu. »

69 Jugez vous-mêmes, OC, t. 18, p. 199.
70 Post-scriptum aux Miettes philosophiques, OC, t. 11, p. 119. On trouve par

ailleurs ici une véritable articulation entre deux types de risque : le premier, axé sur
la probabilité (tout risquer) et le second, axé sur la temporalité (à chaque instant).

71 Cf. Dix-huit discours édifiants, OC, t. 6, p. 15-16 : « [...] aussi est-elle [la foi]
le seul bien indéfectible, car on ne l'a qu'à condition de l'acquérir sans cesse, et on
ne l'acquiert qu'en le produisant constamment. »

72 Pap. X 3 A 784, cité par David Brézis, op. cit., p. 110.



RISQUE ET EXISTENCE CHEZ S0REN KIERKEGAARD 275

Finalement, le risque chrétien consiste en une double rupture, à l'image
du double danger décrit dans Les œuvres de l'amour. « La véritable lutte
chrétienne comporte toujours un double danger, parce qu'elle se déroule
sur deux points: d'abord dans le for intérieur où l'on doit lutter avec
soi-même, puis, quand on a fait des progrès dans ce combat, au-dehors, avec
le monde.»73 Ainsi, au sens chrétien, risquer, c'est, d'une part, s'efforcer
de rompre avec le probable et le vraisemblable pour en venir à croire
(intériorisation), puis, s'efforcer de rompre avec le monde pour imiter le

Christ (extériorisation). Mais parce que l'exigence est infinie, ce risque est
essentiellement humiliation - sans jamais cesser d'être angoisse. Le risque
accuse par conséquent d'une faute profonde : c'est parce que l'homme a

rompu avec Dieu pour s'asservir au monde qu'il doit rompre avec le monde
et ce qui y appartient, qu'il doit mourir à soi-même pour se (re)fonder en
Dieu. Le risque est donc à la fois témoignage de la négativité en l'homme et
effort infini, soutenu par la grâce, de la subjectivité vers elle-même (et c'est

en ce sens que le risque est salvateur).

5. Risque et instant

Ainsi, aux yeux de Kierkegaard, l'homme doit risquer. Et précisément,
il doit risquer parce qu'il est une synthèse désaccordée, parce qu'il a à

devenir soi, à devenir vrai (en ceci que le péché a essentiellement séparé
l'homme de la vérité: l'a rendu non-vrai). Or, devenir vrai, c'est, pour
Kierkegaard, imiter la vie de celui qui fut la vérité : c'est imiter le Christ.
Mais très exactement, le Christ est, à vues humaines, Yavatar du risque : il
est celui qui n'a eu d'autre volonté que celle de Dieu, celui qui n'a jamais
servi qu'un seul maître et par conséquent, celui - le seul - qui n'a jamais
été asservi au monde. S'efforcer d'imiter le Christ, de réinscrire l'idéal
dans le monde de la réalité (au sens de Virkelighed), c'est par conséquent
s'efforcer d'imiter celui qui a, à vues humaines, absolument risqué. Au sens
de Kierkegaard, c'est bien à travers l'effort infini d'imitation que l'homme
s'« approprie » son être-vrai, s'« atteint» soi-même, le Christ étant la vérité

et, en tant qu'union paradoxale de fini et d'infini, de temporel et d'éternel,
Yauthentique réalisation de la synthèse, le paradigme même de l'identité.
Pour Kierkegaard, c'est donc par l'imitation que l'on devient soi74, et
c'est précisément en ce sens que le risque permet d'articuler, dans l'œuvre
kierkegaardienne, philosophie de la foi et philosophie de l'existence.

73 Les œuvres de l'amour, OC, t. 14, p. 176.
74 Cf. Vincent Delecroix, «Imitation et vérité», in: Flemming Fleinert-

Jensen et Jacques Message (dir.), Kierkegaard, l'œuvre de l'accomplissement, op. cit.,
p. 406 : « C'est dans l'imitation de l'être-vrai de la subjectivité (le Christ) que la
subjectivité s'approprie son être-vrai : on devient soi en imitant. »



276 JÉRÔME BORD

Somme toute, imiter (s'efforcer d'imiter), c'est, sans pour autant le

quitter, s'affranchir du monde pour, à l'image du Christ, devenir libre. Et
en effet, rompre avec le monde pour s'en remettre inconditionnellement à

Dieu, ce n'est pas s'asservir à Dieu, mais au contraire, s'épanouir en lui.
On lit dans Le concept d'angoisse : « On ne peut pas être replié en Dieu,
ou dans le bien, puisque ce repliement désigne la plus haute expansion »75.

Dès lors, mourir à soi, mourir à sa volonté pour épouser celle de Dieu, c'est
devenir libre, et en définitive, devenir soi, en ceci que « le soi est la liberté »76.

Rompre librement avec le monde pour s'en remettre inconditionnellement
à Dieu, pour devenir la liberté même, pour advenir à soi, voilà en un
mot ce qu'est pour Kierkegaard le christianisme77. Et parce que le Danois
décrit, dans les Discours chrétiens, le christianisme comme « la religion de la
liberté»78, on peut encore ajouter qu'elle est la religion de l'identité et, par
suite, la religion du risque.

Ainsi, au même titre que le scandale est, pour reprendre l'expression
d'Anti-Climacus, le «repoussoir» de la foi, le risque est-il le repoussoir
de la christianité. En exigeant le risque absolu, le christianisme pousse les

hommes à s'humilier. En effet : aucun homme ne peut, sans témérité,
prétendre réaliser l'idéal. Aussi la tâche, pour Kierkegaard, est-elle de devenir
l'Individu (den Enkelte), le chrétien authentique, non pas celui qui réalise

l'idéal, mais celui qui, conscient de sa finitude (de son humanité), s'efforce
de le réaliser, s'efforce de devenir « l'homme de l'instant »79 - qui n'est pas
l'homme d'un instant, mais l'homme de tous les instants -, contemporain
de soi parce que contemporain du Christ80. Finalement, risquer, c'est jouer
son identité, c'est s'éprouver soi-même en tant que subjectivité existante;
risquer, c'est exister - c'est, tout en s'y maintenant, s'efforcer de rompre avec
la temporalité pour embrasser l'éternité, pour invoquer, ou encore - le mot est

plus juste - pour incarner l'instant - pour devenir esprit. Kierkegaard écrit :

« C'est seulement quand l'homme est là et risque comme il se doit [han vover

soin der skal voves] (justement ce que veulent éviter la sagacité et la médiocrité
de ce monde) que l'instant est là. »8I

75 Le concept d'angoisse, OC, t. 7, p. 230.
76 La maladie à la mort, OC, t. 16, p. 186.
77 Cf. Discours chrétiens, OC, t. 15, p. 169 : « Mais tout quitter volontairement,

c'est le christianisme ».
78 Ibid.
79 L'instant, OC, t. 19, p. 298.
80 Anti-Climacus écrit (cf. Exercice en christianisme, OC, t. 17, p. 63) q ue le

rapport à l'absolu, autrement dit, que la contemporanéité réelle, ou encore existentielle,
est un pur présent (nœrvœrende). Or, le croyant « est un "présent" [en Nœrvœrende] »

(Discours chrétiens, OC, t. 15, p. 69). C'est donc par la contemporanéité avec le

Christ (par l'imitation) que l'homme devient contemporain de soi-même - qu'il
« devient » une subjectivité vraie dans un processus infini d'appropriation de son
être-vrai.

81 L'instant, OC, t. 19, p. 298.



RISQUE ET EXISTENCE CHEZ S0REN KIERKEGAARD 277

En outre, si le risque est polémique, il n'en est pas moins théologico-
existentiel, en ceci qu'il dé-couvre le chemin du devenir-soi, qui est, pour
Kierkegaard, à son paroxysme, celui du devenir-chrétien. Nous laisserons
le mot de la fin à Anti-Climacus : « L'héroïsme chrétien, et vraiment il est

assez rare de le rencontrer, consiste à oser devenir entièrement soi-même [at
vove ganske at blive sig selv], un homme individuel [et enkelt Menneske], cet
homme précis que je suis, seul devant Dieu, seul dans cet immense effort et
dans cette immense responsabilité. »82

82 La maladie à ta mort, OC, 1.16, p. 165.




	Risque et existence chez Søren Kierkegaard

