Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 152 (2020)

Heft: 3

Artikel: Philosophie et théologie dans le cartésianisme : la théorie cartésienne
de la création des vérités éternelles et sa postérité

Autor: Chukurian, Aurélien

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-913971

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-913971
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 152 (2020), P. 237-258

PHILOSOPHIE ET THEOLOGIE
DANS LE CARTESIANISME :
LA THEORIE CARTESIENNE DE LA CREATION
DES VERITES ETERNELLES ET SA POSTERITE*

AURELIEN CHUKURIAN
Université de Montréal

Résumé

Cet article porte sur la théorie cartésienne de la libre création des vérités
éternelles, en montrant de quelle fagon les principes philosophiques qui la
sous-tendent détiennent des répercussions théologiques : notre attention se
dirige vers ce qui a trait a la théologie naturelle (dignité de Dieu, puissance
divine, équivocité entre le fini et I'infini) en tant qu’elle est annexée par
la métaphysique cartésienne, mais aussi vers une tension christologique
traversant la théorie forgée par Descartes. Les échos théologiques de cette
derniére sont alors approfondis en examinant sa postérité, ce qui conduit, d
travers les post-cartésiens et les minores, a se concentrer sur deux principaux
themes théologiques : le rétablissement de I'univocité et la détermination de la
christologie autorisée par la théorie cartésienne. In fine, article s’attache a
mettre au jour en quel sens une lecture théologique du cartésianisme permet
de renouveler ses enjeux, illustrant la fécondité du geste consistant a faire
dialoguer la philosophie et la théologie a I'époque moderne.

DOI: 10.47421.rthph152_3_237-258

1. Présupposés d’une approche théologique de Descartes:
séparation entre raison et foi

Dans cet article, nous nous attacherons a mettre au jour les enjeux
théologiques qui enveloppent la théorie cartésienne de la création des vérités
éternelles : nous nous pencherons non seulement sur la formulation qu’en

* Cet article s’inscrit a la suite d’un colloque organisé conjointement avec le
professeur Christian Leduc en déc. 2018 a 'Université de Montréal, consacré aux
« Enjeux théologiques du cartésianisme » : nous le remercions vivement, ainsi que
celles et ceux qui y ont participé. Aussi, cet article synthétise notre communication,
laquelle avait été donnée durant notre Early Post-doc Mobility réalisé avec le soutien
du FNS, a qui va aussi notre reconnaissance.



238 AURELIEN CHUKURIAN

donne Descartes, mais aussi sur sa postérité. Cependant, un préambule
méthodologique s’impose sur la fagon dont nous comptons mettre en
rapport la philosophie cartésienne avec la théologie. Cela se fera en
respectant la séparation structurelle tracée par Descartes entre philosophie
et théologie, dont il importe de préciser la modalité.

Philosophie et théologie définissent, dans I'ceuvre cartésienne, deux
ordres de vérités qui différent aussi bien dans leur assise épistémologique
que dans leur visée. La philosophie se fonde sur la lumiére naturelle de
la raison pour établir des vérités qui regardent, selon la métaphore de
I'arbre de la philosophie présentée dans la Lettre-Préface des Principes
de la Philosophie, 1a métaphysique (les principes ou premiéres choses que
I'on peut connaitre en philosophant par ordre, entre lesquels se trouvent
I'immatérialité de I’ame, I’existence de Dieu en tant qu’Etre infini et ses
attributs, I’étendue comme essence des choses matérielles, la démonstration
de leur existence, la distinction réelle de 'ame et du corps et leur union
substantielle), la physique (les corps étendus et les lois qui les régissent),
la médecine (la santé), la mécanique (le fonctionnement des corps vivants
réduits a des automates complexes) et la morale (la vie heureuse). Pour
sa part, la théologie regoit une double acception®: en premier lieu, elle
concerne les vérités révélées qui, requérant la lumiére surnaturelle de la
grace et accessibles dans la foi congue comme don de Dieu, ont trait au salut
et aux conditions de I’autre vie. Il s’agit de la théologie positive, désignant
I’enseignement dogmatique de I'Eglise catholique. Selon une seconde
acception, la théologie s’occupe de 'intellection des vérités révélées : il s’agit
de la théologie spéculative qui, en s’appuyant sur une assise philosophique,
propose une conception systématique des données de foi.

Or, si Descartes prétend faire ceuvre de philosophe, en se penchant
exclusivement sur ce qui reléve de la raison, délaissant les questions
théologiques, il veille aussi a préciser le rapport qui régit ces deux ordres
de vérités. Pour différents qu’ils soient, ils ne sont nullement conflictuels:
I'unicité de la vérité exige 'impossibilité qu’une vérité soit contraire a
lautre’. Ce qui est révélé dans la foi par la grace divine est au-dela de
la raison, mais non pas contre celle-ci. Surtout, Descartes affirme que les
principes qu’il instaure rationnellement s’accordent, mieux que ceux hérités
d’Aristote?, avec les vérités de la foi chrétienne.

2 Henri GoUHIER, La pensée religieuse de Descartes (1924), Paris, Vrin, 20062,
p. 220 et 232.

3 A noter que les références aux textes cartésiens renverront principalement
a I’édition de F. Alquié: René DESCARTES, (Euvres philosophiques, 3 tomes, Paris,
Classiques Garnier, 1967 (2010). Les références a d’autres éditions seront précisées
ponctuellement, Ici: Lettre au Pére Mersenne de décembre 1640, t. 1 et la Lettre au
Pére Dinet, t. 3.

4 (f. Lettre dite 2 *** de 1633-1635, t. 1 ; Lettre au Pére Mersenne du 31 mars
1641, t. 1; Lettre a *** de mars 1642.



PHILOSOPHIE ET THEOLOGIE DANS LE CARTESIANISME 239

Ainsi, s’intéresser aux enjeux théologiques de la philosophie cartésienne
ne signifiera nullement que Descartes devient théologien mais que, depuis
sa position de philosophe, ses principes philosophiques, notamment méta-
physiques, ont une portée telle qu’ils ont une répercussion sur la théologie.
C’est a dégager la teneur de cette répercussion que nous nous emploierons,
en nous tournant vers la théorie de la création des vérités éternelles.

2. Contextualisation et contenu philosophique de la théorie cartésienne
de la création des vérités éternelles

Faire émerger les échos théologiques de la théorie cartésienne réclame
de restituer son contenu philosophique, en commengant par quelques
précisions contextuelles. D’une part, avancée a I’origine dans un contexte
physique (en tant que la physique a pour fondement la métaphysique),
dans trois lettres de 1630 adressées au Pére M. Mersenne, elle ne se
réduit nullement a un Aapax : nous la retrouvons continuellement a ’ceuvre
jusqu’en 1649, aussi bien dans des lettres que des textes publiés. Au
corpus de la Correspondance avec Mersenne s’ajoutent, parmi les lieux
d’affirmation de la théorie, les Quatriéme et Cinquiéme Parties du Discours
de la méthode, les Réponses aux V€et VI® Objections aux Méditations
métaphysiques, les art. 21 et 22 des Principes de la philosophie, les lettres
a Mesland de 1644, les échanges avec Arnauld et Morus de 1648 et 1649,
et enfin, I’Entretien avec Burman. D’autre part, il convient de noter un
regain d’intérét, au sein des études cartésiennes, pour cette théorie, alors
qu’elle a été longtemps marginalisée, en étant soit réduite a un accident de
parcours”, soit a n’étre que «l'aspect dérivé» de thémes plus centraux®.
Notre réflexion sur la lecture théologique a laquelle se préte une telle théorie
s’inscrit dans une volonté¢ de consolider son statut de pierre angulaire
de la métaphysique cartésienne, rejoignant les positions d’E. Gilson, de
F. Alquié, d’H. Gouhier, et de J.-L. Marion’. De méme, notre perspective
théologique nous offrira 'occasion d’approfondir la question de la fortune
de cette théorie, thématique longtemps ignorée, revivifiée par les travaux de
G. Rodis-Lewis et de J. Gasparri®. De fait, loin de la dénaturer, la question

5 Emile BREHIER, La philosophie et son passé, Paris, Alcan, 1940, p. 104-105.

6 Martial GUEROULT, Descartes selon l'ordre des raisons. I : L'ame et Deu, Paris,
Aubier, 1953, p. 24.

7 Etienne GiLsoN, La liberté chez Descartes et la théologie, Paris, Alcan, 1913;
F. ALQuik, La découverte métaphysique de I'homme, Paris, PUF, 1950; Henri
GOUHIER, La pensée métaphysique de Descartes, Paris, Vrin, 1972, réédition 1999 ;
Jean-Luc MaRrIoN, Sur la théologie blanche de Descartes, Paris, PUF, 1981.

¥ Geneviéve Ropis-Lewis, « Polémiques sur la création des possibles et sur
I'impossible dans I'école cartésienne », in : ID., Idées et vérités éternelles chez Descartes



240 AURELIEN CHUKURIAN

théologique permettra de penser a nouveaux frais les intéréts proprement
cartésiens de cette théorie.

Ces éléments apportés, venons-en au contenu de cette théorie, en nous
employant a le résumer. Celle-ci consiste a soutenir que les vérités éternelles,
a savoir logiques, mathématiques, physiques et morales, sont créées par
Dieu, n’étant « pas plus nécessairement conjointes a son essence, que les
autres créatures»’. La clef de voiite d’une telle affirmation réside dans
I'infinité de la substance divine, matrice de la fagon dont Descartes entend,
et non comprend, Dieu au moyen de son idée: Dieu, au titre d’étre infini
a la puissance incompréhensible, doit étre pensé comme cause efficiente
de tout ce qui est'®. A cet égard, les vérités éternelles, dotées d’un statut
ontologique'!, ne peuvent étre que créées, de sorte que 1’étre du possible
découle de I'acte créateur de Dieu. Tant les essences que les existences
appartiennent a la juridiction de Dieu, auteur de tout ce qui est ou qui peut
étre. Loin d’étre inscrites dans I'entendement divin au titre de possibles,
en guidant une volonté qui les porterait a ’existence, les vérités éternelles
sont établies par Dieu a la fagon d’un roi, selon le méme genre de causalité
régissant toutes choses, a savoir la causalité efficiente et totale, Descartes
excluant le finalisme.

Quelques éléments corrélatifs méritent alors d’étre soulignés. D’une
part, les vérités éternelles procédent d’un décret divin marqué du sceau
de la liberté d’indifférence, renvoyant en Dieu —il en va différemment
pour ’homme de la signification de I'indifférence -, a I'indistinction des
opérations d’entendement, de volonté et de puissance. Les vérités éternelles
ne sauraient étre connues puis voulues et créées, mais au contraire elles sont
connues, voulues et produites dans un acte unique et simple ', illustrant la
transcendance de Dieu sur sa créature. Dieu instaure librement le vrai et

et ses successeurs, Paris, Vrin, 1985, p. 139-163; Giuliano GasparR1, “Le grand
paradoxe de M. Descartes.” La teoria cartesiana delle verita eterne nell’ Europa
del XVII secolo, Leo S. Olschki, Firenze, 2007; Ip., «La création des vérités
éternelles dans la postérité de Descartes», Revue philosophique de la France et de
l'étranger 132/3 (2007), p. 323-336.

? R. DESCARTES, Lettre au Pére Mersenne du 27 mai 1630, t. 1, p. 268.

10 Méditations métaphysiques (ci-aprés MM), Réponses aux Sixiémes Objec-
tions, t. 2, p. 877: «Quand on considére attentivement I'immensité de Dieu, on
voit manifestement qu’il est impossible qu’il y ait rien qui ne dépende de lui, non
seulement de tout ce qui subsiste, mais encore qu’il n’y a ordre, ni loi, ni raison et de
vérité qui n’en dépende. »

' Lettre au Pére Mersenne du 27 mai 1630, t. 1, p. 267 : «il est certain qu’il est
aussi bien Pauteur de I'essence comme de I’existence des créatures ; lesquelles je ne
congois point émaner de Dieu comme les rayons du soleil, mais je sais que Dieu est
auteur de toutes choses, et que ces vérités sont quelque chose, et par conséquent qu’il
en est auteur. »

12 Ibid., p. 268 : « Vous demandez ce que Dieu a fait pour les produire? Je dis
que ex hoc ipso quod illas ab aeterno esse voluerit et intellexerit, iflas creavit (par cela
méme qu’il les a voulues et comprises de toute éternité, il les a crées). »



PHILOSOPHIE ET THEOLOGIE DANS LE CARTESIANISME 241

le bien sans étre déterminé par une raison de bonté ou de vérité, I'unité de
ses opérations étant le fondement de leur établissement : «en Dieu ce n’est
qu’un de vouloir et de connaitre; de sorte que ex hoc ipso quod aliquid velit,
ideo cognoscit, et ideo tantum talis rest est vera (de cela méme qu’il veut
quelque chose, il connait par la cette chose, et par la seulement une telle
chose est vraie). » 1

D’autre part, contingentes parce que librement créées, les essences n’en
acquiérent pas moins, par l'acte créateur de Dieu, une éternité et une
nécessité, résultant de ce que Dieu est immuable. 1l s’agit pour Descartes
de soutenir que Dieu a « voulu que quelques vérités fussent nécessaires »,
sans qu’il «les ait nécessairement voulues; car c’est toute autre chose de
vouloir qu’elles fussent nécessaires, et de le vouloir nécessairement, ou
d’étre nécessité a le vouloir»'*. Aussi, Dieu a créé notre esprit de fagon
a ce qu’il puisse comprendre ces vérités et les percevoir dans leur nécessité :
ces vérités sont « mentibus nostris ingenitae» (innées a notre esprit) .

Enfin, la théorie trouve son point culminant dans la réflexion relative
au principe de non-contradiction. Descartes souligne que Dieu en est
indépendant, sa puissance ne pouvant étre limitée par celui-ci'®. Cette
affirmation a souvent été mal congue, car elle consiste, non a relativiser
le savoir humain, mais a ne pas ériger celui-ci en norme de ’action divine.
La prééminence de Dieu sur le principe de non-contradiction est encadrée
par la puissance incompréhensible de Dieu et la nécessité résultant de son
action. D’un ¢6té, découlant d’un libre décret de Dieu, les vérités éternelles
auraient pu étre autres qu’elles ne sont, au point que le principe de non-
contradiction aurait pu lui-méme étre autre qu’il n’est: Dieu a librement
établi ce qui est contradictoire sans avoir été nécessité par ce dernier.
Toutefois, il ne nous appartient nullement de savoir ce que Dieu aurait
pu faire autrement, en tant que cela reste incompréhensible. L’efficience
de I'action divine demeure le seul horizon de I’humaine compréhension, la
véracité divine garantissant que Dieu peut faire ce que nous comprenons'”.

Ainsi, pour conclure ce résumé, retenons deux enseignements. D’un
coté, Dieu est la « source » « de toute lumiére », « de toute bonté et vérité » '3
(omnis bonitatis veritatisque fontem), en tant que source créatrice. De

13 Ibid. Cette citation constitue sans doute I'énoncé « le plus précis de la théorie
cartésienne» (J.-L. MARION, op. cit., p. 27), tout en contenant une inversion des
formules des Disputationes Metaphysicae de Suarez.

14 Lettre au Pére Mesland du 2 mai 1644, t. 3, p. 74.

15 Lettre au Pére Mersenne du 15 avril 1630, t. 1, p. 260.

16 Ibid., p.261 : « Oui, nous pouvons bien assurer que Dieu peut faire tout ce que
nous pouvons comprendre, mais non pas qu’'il ne peut faire ce que nous ne pouvons
pas comprendre ; car ce serait témérité de penser que notre imagination a autant
d’étendue que sa puissance». Cf. aussi Lettre a Arnauld du 29 juillet 1648 et Lettre
a Morus du 5 février 1649.

17" Cf. MM, Réponses aux Sixiémes Objections, t. 2, § 8, p. 878.

8 Principes de la philosophie (ci-aprés PP), Premiére Partie, t. 3, art. 22 et 30.



242 AURELIEN CHUKURIAN

'autre, Dieu est auteur de la lumiére naturelle de notre esprit en lequel il a
déposé les semences de vérité qu’il a lui-méme librement établies. Il importe
d’ajouter un dernier point, qui servira a nourrir notre angle d’approche
théologique.

3. La considération des contradictions impossibles

L’articulation entre Dieu et le principe de non-contradiction s’appro-
fondit, au sein de Peeuvre cartésienne, par le biais de la considération de
contradictions impossibles. Tout en soutenant la dépendance du principe
de non-contradiction a I’égard du décret divin, Descartes « avoue» néan-
moins I'idée que certaines contradictions possédent une évidence telle que
nous les «jugeons entiérement impossibles » 1%, ¢’est-a-dire aussi bien pour
’esprit humain que pour Dieu. La proposition paradigmatique d’une telle
contradiction impossible concerne, davantage encore que le champ moral
a propos duquel une indétermination demeure?’, le domaine ontologique :
c’est la proposition affirmant que « Dieu aurait pu faire que les créatures
ne fussent point dépendantes de lui»?'. Si Descartes précise que «nous
ne les devons point représenter pour connaitre I'immensité de la puissance
divine » %2, il n’empéche que «certaines contradictions paraissent plus im-
possibles que d’autres»?: il y a bien des limites de I'impossible incluses
dans la théorie cartésienne. Comment rendre compte de cette situation ?

Ces contradictions impossibles signifient ’existence, au sein de la théorie
cartésienne, de vérités qui ne sont pas créées par Dieu, car leur dépendance
a ’égard du décret divin, impliquant leur contingence, offusquerait cette
fois Dieu en rabaissant sa puissance: « Dicu ne ferait pas paraitre que sa
puissance est immense s’il créait des choses telles que par apreés elles pussent
exister sans lui ; mais au contraire, il montrerait par la qu’elle serait finie, en
ce que les choses qu’il aurait une fois créées ne dépendraient plus de lui pour
étre »>*. En d’autres termes, I'attention portée a I'infinité divine conduit
a concéder I'existence de vérités éternelles qui ne sont pas des créatures,
non en tant qu’elles seraient indépendantes de Dieu au titre d’essences
incréées, mais parce qu’elles sont attachées a «1’existence incréée d’ou
procéde I’existence créée»>. En ce sens, il ne s’agit nullement d’imposer

19" Lettre au Pére Mesland du 2 mai 1644, t. 3, p. 74.

0 'Entretien avec Burman, édition, traduction et annotation par
J.-M. BEevssapk, Paris, PUF, 1981, Texte 25, Sur les Réponses aux Sixiémes
Objections, t. 2, p. 70.

21 Lettre au Pére Mesland du 2 mai 1644, t. 3, p. 74.

2 Ibid.

23 Emile BourTROUX, Des vérités éternelles chez Descartes (thése latine 1874),
trad. G. CanGUiLHEM, F. Alcan, 1927, cité par H. GouHIER, op. cit., p. 286.

24 R. DEscARTES, Lettre & ’Hypersaspistes, aoiit 1641, t. 2, p. 368.

25 H. GouHIEr, La pensée métaphysique de Descartes, op. cit., p. 287.



PHILOSOPHIE ET THEOLOGIE DANS LE CARTESIANISME 243

une loi humaine a Dieu, mais d’étre attentif aux cas de propositions qui
entraineraient pour Dieu de cesser d’étre Dieu si ¢lles étaient possibles : ¢’est
en raison du fait que Dieu, substance infinie cause d’elle-méme, « ne peut
pas se priver de sa toute-puissance»’® que certaines contradictions sont
impossibles, dans la mesure ou leur possibilité porterait atteinte a Dieu,
diminuant sa majesté infinie.

Il s’ensuit que les contradictions entiérement impossibles prises en
compte par la théorie cartésienne participent de I’existence de Dieu en tant
qu’elle «est la premiére et la plus éternelle de toutes les vérités qui peuvent
étre, et la seule d’ou procédent toutes les autres» 27 Cet énoncé est crucial,
en ce qu’il reconnait des régimes d’éternité: les vérités éternelles, au sens
des essences des choses, sont créées par Dieu et se distinguent d’une vérité
éternelle qui n’est pas créée, au sens ou elle est inhérente a I'étre de Dieu,
renvoyant a son existence au titre de causa sui («1'immensité méme de sa
nature est la cause ou la raison pour laquelle il n’a pas besoin d’aucune
cause pour exister » %),

4. Regard théologique

4.1. Trois répercussions théologiques :
dignité de Dieu, puissance divine, équivocité

Tels sont les éléments récapitulant le contenu philosophique de la
théorie. Or, il apparait qu’elle détient des répercussions théologiques, qui
surgissent graduellement, selon différents angles de lecture.

En premier lieu, cette répercussion théologique s’illustre dans 1'un
des buts affichés par la théorie, consistant & corriger les erreurs, jugées
blasphématoires®, de la scolastique. La théorie répond a I'impératif « de
parler de Dieu plus dignement que n’en parle le vulgaire », la scolastique
étant a 'inverse accusée d’anthropomorphisme par la réduction de Dieu
a une «chose finie»: «C’est en effet parler de Dieu comme d’un Jupiter
ou un Saturne, et I'assujettir au Styx et aux Destinées, que de dire que
ces vérités sont indépendantes de lui. »*® Admettre I’antécédence d’une
vérité qui, éternelle, serait connue par I’entendement et déterminerait sa
volonté, tel que le fait 1a fausse théologie scolastique, signifie pour Descartes
une déchéance de la divinité, qu’il importe de rehausser. La théoric ne

26 R. DESCARTEs, Lettre 4 Regius de juin 1642, t. 2, p. 934.

27 Lettre au Pére Mersenne du 6 mai 1630, t. 1, p. 265. [mots soulignés par nous].

28 MM, Réponses aux Secondes Objections, Exposé géométrique, t. 2, p. 591.

29 Lettre au Pére Mersenne du 4 mai 1630, t. 1, p. 264: «Et si les hommes
entendaient bien le sens de leurs paroles, ils ne pourraient jamais dire sans blasphéme
que la vérité de quelque chose précéde la connaissance que Dieu en a. »

30 Lettre au Pére Mersenne du 15 avril 1630, t. 1, p. 259-261.



244 AURELIEN CHUKURIAN

s’assigne pas moins pour mission que de restituer la nature du «vrai
Dieu » et d’exalter sa majesté infinie, en mettant au jour son indépendance
ontologique, I'indistinction de ses opérations et la nécessité de son action.
D’ailleurs, Descartes ne craint pas de convoquer la Genése pour asseoir sa
théorie: a ses yeux, la Bible témoigne, non que Dieu fait les choses parce
qu’il voit qu’elles sont bonnes, mais que la « raison de leur bonté dépend de
ce qu’il les a ainsi voulu faire »*!.

A ce titre, la théorie cartésienne revét une portée tangentiellement
théologique 2 travers le soin accordé a la dignité de Dieu, célébrée dans
une visée apologétique : il en va de la défense de la « cause de Dieu », théme
que 'on trouve également dans I’Epitre dédicatoire aux Méditations. Deux
autres répercussions théologiques peuvent étre repérées.

D’une part, Descartes inaugure une nouvelle réflexion sur la puissance
divine, en sonnant le glas de la distinction, qui prévalait dans la théologie
médiévale, entre puissance absolue et puissance ordonnée: «la puissance
absolue n’est plus, chez Descartes, I’ombre de la puissance ordonnée; elle
est la puissance, sans ombre aucune, d’ordonner tout ce qui est»*?. La
conception d’une puissance absolue qui ne serait pas totalement mise en
ceuvre par la puissance ordonnée est révoquée au profit de la seule efficience
de I’action divine, attachant au non-étre les possibles non créés par Dicu.

D’autre part, la théorie manifeste 'opposition & plusieurs tendances
de la théologie médiévale: 'univocité de I'ens (Suarez), I’'analogie de I’étre
(Thomas), et la position émanantiste (Bérulle). Descartes met I’accent sur
une équivocité entre ’homme et Dieu, nullement destinée a précariser le
savoir humain et a placer Dicu dans un abime insondable: la théorie est
solidaire d’une insistance sur I'incommensurabilité entre le fini et I'infini
qui n’exclue pas pour le fini d’entendre I'infini, d’accéder a I'intelligibilité
de ce qu’il a établi, et de nouer une relation d’amour avec lui. A cet ¢gard,
I’équivocité a pour fonction, non de marquer une fissure épistémologique
par rapport au vrai et au bien en soi, mais de signifier une différence entre
I'homme et Dieu dans leur fagon d’'y accéder, eu égard a leur liberté : esprit
humain le découvre selon des rapports successifs, alors que Dieu l'institue
dans un acte unique.

Ces considérations montrent I'équilibre de la théorie cartésienne: loin
d’instaurer une fissure épistémologique, elle conjugue la liberté de la
causalité divine et la nécessité de 'effet.

31 MM, Réponses aux Sixiémes Objections, t. 2, § 8, p. 877.
32 Héléne BoucHILLoUX, « Montaigne, Descartes : vérité et toute-puissance de
Dieu», Revue philosophique de la France et de I'étranger 134/2 (2009), p. 149.



PHILOSOPHIE ET THEOLOGIE DANS LE CARTESIANISME 245

4.2. La ligne de réception des post-cartésiens :
I'enjeu théologique de 'univocité

Toutefois, méme si un tel équilibre est avéré, il n”empéche qu’il n’a pas
toujours été pergu de ses contemporains. Aussi, la réception, hostile, de la
théorie par les post-cartésiens que sont Spinoza, Leibniz et Malebranche
a pour trait commun de lui opposer un refus, gravitant autour d’un
double motif corrélatif: I"'un épistémologique, I'autre au croisement de
la métaphysique et de la théologie. La théorie fragiliserait le savoir
humain, et introduirait une scission entre le fini et I'infini, de sorte qu’elle
réclamerait de rehausser le savoir et de restaurer le lien entre I’homme
et Dieu. Dans le sillage de J.-L. Marion, nous pouvons remarquer que
c’est le concept d’univocité qui se charge d’accomplir cette double tache,
traduisant les enjeux philosophico-théologiques parsemant cette premiére
ligne de réception. Envisageons les positions des post-cartésiens que nous
nous emploierons & synthétiser, selon le théme de I'univocité, impliquant
corrélativement I'essence divine et ce que I'esprit humain connait.

Tout en admettant que la théorie cartésienne est la moins éloignée de
la vérité*, Spinoza la rejette, en vertu de deux arguments. Tout d’abord,
la réforme apportée par I'auteur a ’essence divine discrédite la théorie
cartésienne, en ce que cette derniére meéne a la conséquence absurde que
Dieu aurait pu étre autre®*. Au Dieu cartésien, source créatrice des essences
et des existences, Spinoza oppose une causalité divine s’exergant de fagon
immanente et nécessaire : une infinit¢ de modes découle nécessairement de
la toute-puissance divine*®, sans laquelle rien ne peut ni étre ni &tre congu.

L’actualisation nécessaire du possible, marque de la perfection divine,
retire aux vérités éternelles leur statut de créature et tend vers une univocité
que va accomplir un second argument. Le déploiement nécessaire de
I’essence divine en une infinité de modes peut étre congu par I'entendement

3 Jean-Luc MARION, «Création des vérités éternelles, principe de raison,
Spinoza, Malebranche, Leibniz», in: Ip., Questions cartésiennes. Il Sur I'ego et
Dieu, Paris, PUF, 1996.

34 Baruch SpriNoza, « Ethique », in: (Buvres complétes, traduction et notes par
C. Appuhn, Paris, Garnier-Flammarion, 1965. Cf. 1, 33, scol. 2: « Je reconnais que
cette opinion, qui soumet tout a une volonté divine indifférente, et admet que tout
dépend de son bon plaisir, s’éloigne moins de la vérité que cette autre consistant a
admettre que Dieu agit en tout en ayant égard au bien. »

35 Ibid. : «Si les choses avaient été produites d’une autre maniére, il faudrait
attribuer 4 Dieu une autre nature, différente de celle que la considération de I'Etre
parfait au plus haut point nous oblige a lui attribuer. »

36 Jbid., 1, 17, sc.: «de la souveraine puissance, ou de sa nature infinie, une
infinité de choses en une infinité de modes, ¢’est-a-dire tout, a nécessairement découlé
ou en suit, toujours avec la méme nécessité ; de méme que de toute éternité et pour
Péternité il suit de la nature du triangle que ses trois angles égalent a deux droits.
C’est pourquoi la toute-puissance de Dieu a été en acte de toute éternité et demeure
pour I’éternité dans la méme actualité. »



246 AURELIEN CHUKURIAN

humain, partie de I'’entendement divin, a la faveur de I'idée adéquate. Se
mesurant a sa fécondité déductive selon une dénomination intrinséque, sans
référent externe, I'idée adéquate signifie que I’esprit humain peut connaitre
de la méme fagon que Dieu dans le sens ou ¢’est Dieu qui connait, non
en tant qu’infini, mais en tant qu’il s’explique par la nature de 'esprit
humain. L’idée adéquate consomme la rupture avec la théorie cartésienne,
Descartes s’étant gardé d’autoriser 'adéquation, en la distinguant, dans les
Réponses aux Quatriemes Objections, de la connaissance compléte, pour sa
part accessible a I’esprit humain fini.

Malebranche s’en prend aussi a la théorie cartésienne, qu’il accuse de
ruiner la science, la morale et la religion*’. Distinguant les vérités éternelles
des lois de la nature’®, I’Oratorien concoit les secondes comme créées
mais refuse de faire des premiéres des créatures®. Un tel renversement
est solidaire de la theése malebranchiste de la vision en Dieu, qui porte
sur le statut des idées. Erigées en archétypes intelligibles des choses créées,
celles-ci revétent une éternité, une immutabilité, et une nécessité qui les
rendent incréées, exigeant de les placer en Dieu, dans son Verbe, lequel
lui est coéternel et consubstantiel. Il s’ensuit que les idées sont vues en
Dieu, en vertu de la double union qui régit I’esprit humain, 'une avec son
corps, 'autre avec Dieu. L’ame est unie au Verbe divin, qui n’est autre que
la Raison universelle et infinie « qui renferme dans sa substance les idées
primordiales de tous les étres et créés et possibles »*°,

Ainsi, la vision en Dieu, distinguée d’une vision béatifique, abroge la
théorie cartésienne en aboutissant a une univocité, sur le plan de la connais-
sance des essences, mathématiques, logiques, physiques et morales*' : nous
«pouvons voir une partie de ce que Dieu pense»*. La vision en Dieu se

37 Les références aux textes de Malebranche renverront a I'édition de Geneviéve
Robis-LEwis : Nicolas MALEBRANCHE, (Euvres Complétes, 2 tomes, Paris, Gallimard,
1979. Ici: Recherche de la vérité (ci-aprés RV), t. 1, Eclaircissement VIIL, art. 1:
« Tout est donc renversé. Il n’y a plus de science, plus de morale, plus de preuves
incontestables de la religion. Cette conséquence est claire a celui qui suit pied a pied
ce faux principe, que Dieu produit I'Ordre et la Vérité par une volonté extrémement
libre. »

¥RV, t.1,1,§2.

3 Réponse a Régis, t. 1,11, 23 : « Les vérités géométriques et numériques comme
2 fois 2 sont 4, sont éternelles et indépendantes, préalables aux libres décrets de
Dieu.»

9 Entretiens sur la métaphysique et sur la religion, t. 2, 111, 2.

41 Pour la fagon dont les idées intelligibles renfermées dans le Verbe concernent
tant les rapports de grandeur que les rapports de perfection, ¢f. RV, VI, I, 5, t. 1 et
Méditations chrétiennes (ci-aprés MC), t. 2, IV, § 7.

42 Traité de morale,t.2,1,1,§4. Cf.aussiRV, 1. 1, V, V: « Ainsi lorsque I’esprit
connait la vérité, il est uni a Dieu, il connait et posséde Dieu en quelque maniére.
Mais non seulement on peut dire que ’esprit qui connait la vérité, connait en quelque
maniére Dieu qui la renferme ; on peut méme dire qu’il connait en quelque maniére
les choses comme Dieu les connait. »



PHILOSOPHIE ET THEOLOGIE DANS LE CARTESIANISME 247

montre alors subversive en ce qu’elle restaure, en Dieu, une hiérarchie de la
sagesse sur la puissance, que Descartes avait écartée. Les idées que 'esprit
voit dans le Verbe déterminent un ordre que Dieu doit suivre, exprimé dans
le principe de la simplicité des voies : Dieu « dépend » de sa sagesse* qui,
lui étant co-éternelle, « 'oblige a agir» selon des lois simples et générales,
afin que sa conduite et son ouvrage reflétent ses attributs**. Toutefois, il
convient de préciser I'univocité malebranchiste: I’Oratorien maintient la
tension entre un Dieu proche, par son Fils en qui nous voyons les idées,
et un Dieu éloigné, sa puissance efficace échappant a toute connaissance,
en tant qu’elle est réservée au Pére®.

Leibniz achéve la réception contestataire de la théorie cartésienne. Il
la bannit dés 'ouverture du Discours de métaphysique, en 'incriminant
de réduire Dieu a un tyran“. Leibniz soumet la théorie cartésienne au
crible du principe de raison suffisante, pour montrer qu’elle le transgresse,
le philosophe de Hanovre assurant au passage «une forme de revanche
posthume de Suarez sur Descartes»?’. Leibniz rétablit I'indépendance des
vérités éternelles*® : elles résident dans ’entendement divin, dont elles sont

43 RV, t. 1, Ecl, X: «La raison que nous consultons n’est pas seulement
universelle et infinie, elle est encore nécessaire et indépendante, et nous la concevons
en un sens plus indépendante que Dieu méme. Car Dieu ne peut agir que selon cette
raison ; il dépend d’elle en un sens : il faut qu’il la consulte et qu’il la suive. Or Dieu ne
consulte que lui-méme ; il ne dépend de rien. Cette raison n’est donc pas distinguée
de lui-méme : elle lui est donc coéternelle et consubstantielle. »

4 Traité de la Nature et de la Grace, t. 2, 111 Ecl., § 25: «c’est sa sagesse qui
I’oblige a agir de maniére si simple et si générale. »

45 MC, 1.2, 1X,§2 (ouc’est le Verbe qui parle) : « Tu voudrais bien comprendre
comment la volonté de mon Pere a tant d’efficace qu’elle donne et conserve I'étre a
toutes choses... Tu me demandes une idée claire et distincte de cette efficace infinie
qui donne et conserve I'étre a toutes choses. Je n’ai point maintenant de réponse a
te faire qui soit capable de te contenter. Ta demande est indiscréte. Tu me consultes
sur la puissance de Dieu: consulte-moi sur la sagesse si tu veux que je te satisfasse
maintenant, Je ne donne pas aux hommes d’idée distincte qui réponde au mot de
puissance et d’efficace. »

4 1 rieNiz, Discours de métaphysique, présentation et traduction par Christiane
FrEMonT, Paris, Flammarion, 2001, (ci-aprés DM), § 2: « Aussi, disant que les
choses ne sont bonnes par aucune régle de bonté, mais par la seule volonté de Dieu,
on détruit, ce me semble, sans y penser, tout 'amour de Dieu et toute sa gloire. Car
pourquoi le louer de ce qu’il a fait, s’il serait également louable en faisant tout le
contraire ? Ou sera donc sa justice et sa sagesse, s’il ne reste qu’un certain pouvoir
despotique, si la volonté tient lieu de raison, et si, selon la définition des tyrans, ce
qui plait au plus puissant est juste par la méme ?»

47 J.-L. MaRrIoN, « Création des vérités éternelles. Principe de raison. Spinoza,
Malebranche, Leibniz», op. cit., p. 211.

8 LesNiz, Essais de Théodicde sur la bonté de Diew, la liberté de I'homme
et lorigine du mal, Jacques BRUNscHWIG (éd.), Paris, Flammarion,1969, (ci-aprés
Théo), § 185: les vérités éternelles «subsistent par leur nature et non par un choix
arbitraire de Dieu».



248 AURELIEN CHUKURIAN

des «suites»?, Dieu agissant, en vertu d’une nécessité morale, selon la
raison du meilleur. Sous I’effet de cette rectification, il apparait que le Dieu
cartésien, en créant librement les essences, est conduit a agir sans raison,
ce qui revient & «agir contre la raison »*°. Leibniz peut alors intenter 4 la
théorie cartésienne I'affront supréme d’avoir enfanté le Dieu spinoziste, en
tant qu’elle démunit Dieu de sa volonté et de son entendement, de sorte a
le réduire 4 une nature’,

La dissolution de la théorie cartésienne opérée par le principe de raison
incline alors a renouer avec 'univocité. Le principe de raison est li¢ a la
théorie de la notion compléte > qui revient 4 mettre sur le méme plan esprit
de ’homme et celui de Dieu, séparés par une distinction de degré et non
de nature?>. Aussi, le principe de raison autorise un projet de justification
de Dieu, en conciliant sa bonté et sa puissance avec I’existence du mal.
L’indépendance des vérités éternelles, siégeant dans ’entendement divin,
revét une utilité pour justifier Dieu en tant qu’elle rentre en ligne de compte
dans l'origine du mal métaphysique, dont découlent le mal physique et
le mal moral: «la nature idéale de la créature», participant des vérités

éternelles, est la « cause déficiente » du mal métaphysique ™.

5. Portée et limites de I’enjeu théologique de I'univocité:
vers une autre ligne de réception

Partant, fil rouge des post-cartésiens dans leur appréhension de la théo-
rie cartésienne, le theme de I'univocité cristallise les enjeux philosophico-
théologiques de cette premiére ligne de réception. Le refus émis par ces
auteurs se situe sur un double plan indissociable, touchant autant a la
nature de Dieu qu’a la portée de I'esprit humain, 'un et I’autre ne pouvant
plus étre tenus pour incommensurables: causalité immanente nécessaire,
primauté de la sagesse dont témoigne la simplicité des voies, principe du
meilleur ; idée adéquate, vision en Dieu, principe de raison. Tels sont les
concepts qui, illustrant le double niveau de la position des post-cartésiens,
servent a réfuter Descartes.

¥ DM, 2.

0 Théo, § 196.

ST Lettre a Molanus (vers 1679), in : Carl. 1. GERHARDT (éd.), Die philosophischen
Schriften, vol. 4, Hildesheim/New York, Olms, 19782 : «le Dieu de Descartes n’a
pas de volonté ni d’entendement, puisque, selon Descartes, il n’a pas le Bien pour
objet de la volonté ni le Vrai comme objet de 'entendement » ; Lettre a Philippi de
janvier 1680, Ibid. : «il faudra concevoir Dieu a la fagon de Spinoza comme un étre
qui n’a point d’entendement ni de volonté. »

2 DM, § 8 et 13.

53 Théo, Préface : «les perfections de Dieu sont celles de nos Ames, mis il les
posséde sans bornes; il est un océan dont nous n’avons regu que des gouttes. »

4 Théo, § 20.



PHILOSOPHIE ET THEOLOGIE DANS LE CARTESIANISME 249

Toutefois, pour intéressante qu’elle soit, cette premiére approche des
enjeux théologiques de la théorie cartésienne et de sa postérité mérite une
observation : elle reste dans le domaine de la théologie naturelle en ce qu’il
a été annexé par la métaphysique cartésienne, Descartes ayant confié a
la raison le soin d’instaurer les préambules de la foi que sont I’existence
de Dieu, ses attributs, et 'immatérialité de ’'ame. Les enjeux traversant
la théorie cartésienne, quand bien méme décisifs pour le renversement de
la théologie scolastique, se situent a la frontiére de la philosophie et de
la théologie, en tant qu’ils concernent I’essence divine appréhendée par la
raison, sans pénétrer le domaine des vérités révélées. Dés lors, la question
devient de savoir s’il est possible d’aller plus loin, en investissant un niveau
pleinement théologique qui touche au domaine des vérités révélées.

Une telle problématique réclame de déméler préalablement ce qu’il en
est de la fortune de la théorie cartésienne en dehors des post-cartésiens.
Or, contrairement a ce que laisse entendre une citation allusive de la Mo-
nadologie (§ 45) de Leibniz, citant P. Poiret comme seul héritier de la
théorie cartésienne, il est avéré que nombre de cartésiens la défendent et
I’assument. G. Rodis-Lewis, et a sa suite G. Gasparri, ont dressé la liste
des adhérents parmi ceux identifiés aux minores — les cartésiens mineurs,
distingués des post-cartésiens. Dans le cadre limité de cet article, nous
évoquerons les grandes lignes de ce qu’il faut retenir des gestes d’adhésion
de trois cartésiens, que sont Pierre Cally, Robert Desgabets, et Pierre-
Sylvain Régis.

Une premiére approche suggére que leur adhésion prend place une
fois encore dans un cadre métaphysique. Ces trois cartésiens s’attachent
a soutenir la dépendance des vérités éternelles a 1'égard de Dieu, en
repoussant I'univocité et le scepticisme: ils la concilient avec la stabilité
du savoir humain, en promouvant 'immutabilité divine et la régle de
I’évidence, tout en maintenant ’efficace des causes secondes.

Qu’en est-il d’un niveau proprement théologique de I’héritage de la
théorie ? Une premiére piste réside dans I’enjeu eucharistique, en se tour-
nant vers Desgabets: ce dernier revendique la conciliation des principes
cartésiens avec la transsubstantiation, prenant notamment appui sur la
théorie cartésienne pour affermir sa perspective. Néanmoins, I'interven-
tion du champ eucharistique ne recouvre pas une dimension proprement
théologique dans le sens ou elle est solidaire d’une instrumentalisation
philosophique affectant la théorie cartésienne: celle-ci sert a mettre en
ceuvre la theése de I'indéfectibilité des créatures, ot la puissance divine
se décline comme « puissance épuisée»>’, Une telle instrumentalisation,
contribuant a la constitution de la notion d’un radical cartesianism étudiée

33 Alfredo Garro, « La Puissance épuisée. Robert Desgabets et les Vérités
éternelles », Recherches Philosophiques 4 (17 sem. 2017), p. 129-152.



250 AURELIEN CHUKURIAN

par T. Schmaltz>®, limite la portée théologique de son association avec
Peucharistie.

Une seconde voie consiste & relever le soin des cartésiens a conférer a la
théorie de Descartes une empreinte augustinienne. La marque de la portée
théologique de la postérité résiderait dans un « cartésianisme augustianisé »,
pour reprendre une catégorie d’H. Gouhier>’. Cependant, cette approche
souffre de deux lacunes. Elle patit d’une certaine faiblesse par la réduction
d’un enjeu théologique a la référence a Augustin. Surtout, elle conforte une
filiation augustinienne qui, a I'inverse, mérite d’étre remise en cause, sur
un double plan. D’une part, G. Rodis-Lewis a remarqué 1'usage détourné
que Cally, Régis et Desgabets font subir a une citation augustinienne
(« Uniuscujusque rei natura voluntas Dei est » — «la nature de chaque chose
est la volonté de Dieu»®), qu’ils avancent de fagon récurrente pour placer
la théorie cartésienne sous le patronage d’Augustin®. De I'autre, dans le
prolongement d’H. Bouchilloux, nous nous inscrivons en faux contre la
revendication de la conformité augustinienne de la théorie cartésienne:
Augustin «défend un platonisme chrétien excluant la création des vérités

éternelles » 0.

6. L’enjeu théologique a ’aune de la christologie

Il apparait que nos différentes pistes pour traiter les implications
théologiques de la théorie cartésienne et de sa postérité se referment dans
I'instant méme ou elles s’ouvrent, Qu’est-ce a dire? Notre hypothése de
travail serait-¢lle vouée a ne pouvoir remonter plus loin que ce qui reléve
de I'appréhension rationnelle de I'essence de Dieu ? Il existe pourtant une
derniére voie, impliquant de revenir aux sources.

Nous pouvons observer que, dés ’origine de sa formulation, la théorie
cartésienne souléve une question proprement théologique, relevant du
domaine des vérités révélées, a travers le statut confié au Verbe. Cette
difficulté christologique est soumise par Mersenne dans une lettre perdue,

% Tad M. ScumaLtz, Radical Cartesianism. The French Reception of Descartes,
Cambridge, Cambridge University Press, 2002.

7 H. GouHier, Cartésianisme et augustinisme au xvii° siccle, Paris, Vrin, 1978.

%8 La citation a laquelle se référent les cartésiens renvoie a la Cité de Dieu.
Toutefois, il faut relever en toute rigueur une imprécision textuelle puisque 1’on
trouve chez Augustin : « Quomodo est enim contra naturam, quod Dei fit voluntate,
cum voluntas tanti utique Conditoris conditae rei cujusque natura sit 7» — « Comment
serait contre nature, ce qui arrive par la volonté de Dieu, la volonté d’un si grand
Créateur €tant la nature méme de chaque créature ?», De civitate Dei, XX1, 8.

% G. Ropis-LEwis, « Les essences éternelles et leur création : le détournement
d’un texte augustinien », in: op. cit., p. 159-163,

60 Héléne BoucHILLouX, « Descartes et saint Augustin: la création des vérités
¢ternelles », Revue philosophique de la France et de I'étranger 13172 (2000), p. 148.



PHILOSOPHIE ET THEOLOGIE DANS LE CARTESIANISME 251

mais Descartes en garde la trace dans la maniére dont il introduit sa
réponse : « Ce que vous dites de la production du Verbe ne répugne point, ce
me semble, a ce que je dis; mais je ne veux pas me méler de Théologie, j’ai
peur méme que vous ne jugiez que ma philosophie s’émancipe trop, d’oser
dire son avis touchant des matiéres si relevées»®'. Ce passage, souvent
cité par la littérature secondaire mais rarement pris en compte dans son
potentiel herméneutique, revét une importance décisive, en tant qu’il signe
la rencontre de la philosophie avec la théologie, en ciblant la nécessité de
clarifier la répercussion christologique de la théorie cartésienne, la nature
du Christ faisant partie des vérités révélées.

La tension christologique émerge en prenant ’'expression « production
du Verbe » au sens, non du génitif subjectif, mais du génitif objectif. Dans le
second cas, 1l s’agit de la nature du Verbe, faisant intervenir le dogme de la
Trinité : on est dans le domaine de la théologie positive ; dans le premier cas,
il s’agit de I’activité du Verbe, mettant en jeu des conceptions théologiques :
c’est le champ de la théologie spéculative. Sur ce dernier point, il est acquis
que la théorie cartésienne renverse la tradition scolastique, dans la mesure
ou elle exclut de loger les vérités éternelles dans le Verbe, de sorte que
Dieu les contemplerait au moment de la création. Mais la césure avec la
tradition se double-t-elle d’une tension avec le dogme? Qu’en est-il de la
nature du Verbe dans le cadre d’une doctrine posant les essences et les
existences librement créées par Dieu? Penser les vérités éternelles comme
créées n'implique-t-il pas d’étendre cette création au Verbe également, en
tant qu’elles lui sont traditionnellement consubstantielles ? L’indépendance
ontologique de Dieu, justifiant de placer sous sa tutelle tant les essences
que les existences, n’aboutit-elle pas a une conséquence impactant le dogme
trinitaire, en assimilant le Verbe & une créature produite par Dieu ? L’emploi
du terme production dans la réponse cartésienne cristallise la difficulté
christologique, dans le sens ou la doctrine chrétienne traditionnelle (concile
de Nicée-Constantinople) enseigne la génération et non la production
(credo... in unum Dominum Jesum Christum... genitum, non factum): le
Verbe est engendré mais non créé. A ce titre, se pose la question de savoir si
la théorie cartésienne ne détiendrait pas pour conséquence d’ouvrir la voie
a une forme d’arianisme, en rabaissant le Verbe au rang de créature, qu’il
revient a Dieu de produire au méme titre que les autres créatures.

Ainsi la possible assimilation de I’engendrement du Verbe a une création
témoigne de l'intérét théologique recouvert par la théorie cartésienne.
Cependant, observons la sérénité affichée par Descartes dans sa réponse : il
s’arroge le droit de se dispenser d’élucider ce qu’il en est de la production
du Verbe. Cette réponse sereine peut faire I’'objet d’une double lecture.

61 R, DEescaRTEs, Lettre au Pére Mersenne du 6 mai 1630, t. 1, p. 265-266. [mots
soulignés par nous].



252 AURELIEN CHUKURIAN

D’un c6té, I’'on peut considérer que la confiance adoptée par Descartes
procéde de ce que sa théorie s’accommode effectivement de la doctrine
catholique traditionnelle: le renversement qu’elle induit de la théologie
médiévale n’inclut pas un bouleversement des mystéres de foi. Clest
I'angle de lecture adopté par H. Gouhier. Le commentateur expose que
le Verbe n’est pas emporté dans 'universalité de I’acte créateur de Dieu.
Il se rapporte a I'indistinction des opérations divines: celle-ci préserve la
divinité éternelle du Verbe, en le laissant subsister dans 'unité trinitaire.
L’entendement, la volonté et la puissance ne faisant qu’un et ne pouvant
étre distingués, méme par abstraction, le Verbe peut toujours tenir lieu de
I’entendement, non plus en tant qu’il contient les vérités éternelles, mais
en tant qu’il agit conjointement avec le Pére en les créant. La simplicité de
I’action divine autorise de placer le Verbe éternellement aupres de Dieu,
H. Goubhier citant I’épitre & Timothée : « Déplatonisé, le Verbe a rejoint le
Pére dans la transcendance ou il est “lumiére inaccessible, que nul homme
n’a vu ni ne peut voir’»%. A cet égard, la création des vérités éternelles
reste dans une parfaite conformité biblique, H. Gouhier relevant qu’elle
est, sans le chercher, «le strict commentaire de I’Evangile de saint Jean : “et
le Verbe était en Dieu, et le Verbe était Dieu”»®. L’appui représenté par
I'indistinction des opérations divines peut &tre suivi par un autre, consistant
dans ces vérités éternelles incréées, relevées supra, qui touchent a I'étre
de Dieu: le Verbe serait une production éternelle qui serait inhérente a
I'existence de Dieu, au titre de la plus éternelle des vérités e

Cette orthodoxie rendrait compte de I’aisance de Descartes, et de son
appel a la théologie pour se soustraire & une explicitation: sa doctrine

92 H. GouHIER, La pensée métaphysique de Descartes, op. cit., p. 241.

3 Ibid.

% 11 convient d’émettre quelques remarques concernant l'interprétation de
J.-L. Marion. Ce dernier reléve également la potentielle « conséquence extréme » de
la théorie cartésienne, proche d’une «forme d’arianisme épistémologique» (Sur la
théologie blanche de Descartes, op. cit., p. 164). Néanmoins, le commentateur
signale cette conséquence potentielle pour aussitot souligner que Descartes parvient
a Téviter: J.-L. Marion convoque alors sa propre interprétation de la théorie
cartésienne, selon laquelle elle introduirait une fissure épistémologique, aboutissant
a un relativisme et requérant la mise en place d’un codage métaphysique. Aussi,
le Verbe ne serait pas ravalé au rang de créature, mais maintenu dans son éternité
incréée, a la faveur de la coupure avec les vérités qu'il a créées. L’arianisme
serait évité au prix d’une césure avec Pintelligibilité du réel. Cependant, nous
nous sommes rangés du c6té des interprétes estimant que cette théorie n’inclut
nullement cette coupure avec le vrai et le bien en soi (¢f. H. GoUHIER, La pensée
métaphysique de Descartes, op. cit., p. 250, G. Robis-LEwis, « Création des vérités
éternelles, doute supréme et limites de I'impossible chez Descartes », op. cit., p. 127,
et H. BoucHiLLoux, « Montaigne, Descartes: vérité et toute-puissance de Dieu»,
op. cit., p. 155), tant et si bien qu'elle ne peut servir de support pour résoudre
le probléme du Verbe. Celui-ci appelle d’autres réponses, comme celle offerte par
H. Goubhier.



PHILOSOPHIE ET THEOLOGIE DANS LE CARTESIANISME 253

s’accorde avec la Trinité mais il ne lui revient pas, en tant que philo-
sophe, de développer les modalités d’un tel accord. Ce premier registre
d’interprétation peut étre étayé en se référant a d’autres concepts cartésiens,
notamment celui d’infini, que Descartes convoque lors d’une allusion a la
Trinité®. Parce qu'il est positivement incompréhensible pour la raison,
I'infini apporte la claire conscience philosophique qu’il y a en Dieu des
choses outrepassant I’entendement humain®. En ce sens, I'incompréhen-
sible infinité¢ divine permet d’établir la possibilité, philosophique, de la
Trinité.

Cependant, pour cohérente qu’elle soit, cette interprétation n’est pas
exhaustive en tant qu’il est possible de jeter un autre regard sur la
Lettre a Mersenne. Détacher les vérités éternelles du Verbe en les rendant
dépendantes du décret divin peut ouvrir un espace pour penser le Verbe
comme I'effet d’une création, laissant poindre le « soupgon d’arianisme » 67,
Le statut du Verbe en tant que créature pourrait alors étre considéré a partir
des différents registres d’éternité établis par Descartes quand il indique,
dans la Lettre au Pére Mersenne du 6 mai 1630, que Dieu est la plus
éternelle des vérités, plus éternelle que les vérités éternelles qu’il a créées.
Selon cette perspective, Dieu produirait éternellement son Verbe, de sorte
que son éternité ne serait ni celle de Dieu, ni celle des vérités éternelles.
Le Verbe occuperait une position intermédiaire entre Dieu, cause de soi,
éternel absolument, et les créatures que sont les vérités éternelles. Mais on
pourrait aussi envisager une co-éternité du Verbe et des vérités éternelles,
ou bien enfin, une préséance des vérités éternelles sur le Verbe.

Quelle que soit la nature assignée au Verbe créé, la théorie de la création
des vérités éternelles laisserait présager une supériorité ontologique de Dieu
sur le Verbe : 'un garderait une transcendance, le second faisant partie des
créatures qu’il revient a Dieu de produire.

Ce serait cette tension avec le dogme que viendrait exprimer la termi-
nologie de la production du Verbe, de sorte que le recours de Descartes a
la théologie pourrait davantage s’apparenter & une dérobade: acculé par
I'objection d’une contradiction avec le dogme trinitaire, I’auteur ne peut
que feindre ’assurance, et contourner le danger en se réfugiant derriére la
séparation entre philosophie et théologie.

Remarquons que l'idée d’une conséquence hétérodoxe en matiére
de christologie se trouve renforcée par d’autres principes €maillant la

65 R. DESCARTES, Lettre au Pére Mersenne du 31 décembre 1640, t. 1, p. 306.

6 PP, Premiére Partie, t. 3, art. 25 (« Et qu’il faut croire tout ce que Dieu a
révélé, encore qu’il soit au-dessus de la portée de notre esprit »), p. 107 : « Car nous
ne devons point trouver étrange qu’il y en sa nature, qui est immense, et en ce qu’il
a fait, beaucoup de choses qui surpassent la capacité de notre esprit. »

67 Michel PicLIN reléve le « soupgon d’arianisme avec la théorie de la création
des vérités éternelles » dans son livre sur saint Thomas : Philosophie et théologie chez
saint Thomas, Paris, Klincksieck, 1983, p. 27.



254 AURELIEN CHUKURIAN

philosophie cartésienne. Dans sa réflexion sur la causa sui, Descartes note
retenir le terme cause tout en sachant que celui-ci ne convient pas a la
procession des personnes divines®. En outre, une tension surgit concernant
la médiation christique. D’un c6té, elle est maintenue théologiquement, sur
le plan du salut®. De I'autre, sur le plan philosophique, elle est écartée au
profit de I'idée de Dieu: celle-ci suffit pour connaitre le vrai Dieu, que ce
soit pour ce qui concerne I'unité de son essence, les ceuvres, émanant de sa
puissance, que sont les existences et les essences, ou méme sa providence
générale et particuliére’’, cela sans ne rien savoir des personnes de la
Trinit¢”'. Le role médiateur traditionnellement dévolu au Christ est rempli
philosophiquement par I'idée de Dieu, en tant qu’elle assure la liaison du fini
et de Vinfini : trace laissée en ’homme par Dieu, entiérement vraie, claire ct
distincte, elle préside a une connaissance de Dieu permettant de le toucher
par la pensée - non ’embrasser —, tout en étant la source d’'un amour naturel
de Dieu se passant de I'Incarnation’. De tels éléments, conjugués a la
difficulté de la lettre a Mersenne, inviteraient a renouveler la christologie
autorisée par la philosophie cartésienne.

Il est difficile de trancher parmi les deux interprétations avancées:
nous ne connaissons pas la réaction de Mersenne, et Descartes n’est pas
revenu sur cette question. Il n’a pas élaboré la christologie philosophique
appelée par sa théorie, au grand regret du lecteur attentif aux répercussions
théologiques de ses principes philosophiques. Pour explorer ce point, nous
proposons, dans un ultime moment, de chercher s’il est possible de trouver,
dans la postérité, des prises de position attestant ces enjeux christologiques,
en déterminant laquelle des deux interprétations se trouve priorisée, celle
d’une christologie orthodoxe ou bien, celle d’'une christologie hérétique,
proche d’une forme d’arianisme.

L’hypothese générale de I’enjeu christologique sous-jacent a la théorie
cartésienne trouve un motif de satisfaction a travers la réception male-
branchiste, en tant qu’elle cible justement les conséquences christologiques
de celle-ci pour la refuser. Malebranche pousse en quelque sorte a son

68 R. DescarTES, MM, Réponses aux Quatriémes Objections, t. 2, p. 680-681.

69 Lettre au Pére Mersenne de mars 1642, t. 1, p. 925: « Mais il faut remarquer
que ce qui se connait par raison naturelle, comme qu’il est tout bon, tout puissant,
tout véritable, etc., peut bien servir a préparer les infidéles a recevoir la foi, mais non
pas suffire pour leur faire gagner le ciel ; car, pour cela, il faut croire en Jésus-Christ
et aux autres choses révélées, ce qui dépend de la Grice. »

0 Lettre & Elisabeth du 15 septembre 1645, t. 3.

I MM, Réponses aux Sixiémes Objections, t. 2, p. 887: «I'existence de Dieu
peut étre clairement connue, sans que 'on ne sache rien des personnes de la trés
sainte Trinité, qu’aucun esprit ne saurait bien entendre s’il n’est éclairé des lumiéres
de la foi. »

2 Lettre 4 Chanut du 1¢" février 1647, t. 3.



PHILOSOPHIE ET THEOLOGIE DANS LE CARTESIANISME 255

paroxysme I'objection de Mersenne: il accuse la création des vérités éter-
nelles de renverser « tout I’édifice de la Religion chrétienne en dépouillant
Jésus-Christ, ou le Verbe de Dieu, de sa divinité » 7. Peu de commentateurs
ont abordé cette question alors qu’elle semble décisive. Outre F. Alquié’™,
qui y fait briévement référence, B. Tambrun y revient dans un article. La
commentatrice recommande de replacer le refus de la théorie cartésienne
dans un horizon plus large, en prétant attention aux récusations apportées
par Malebranche dans son ceuvre aux milieux ariens et sociniens. C’est
dans le contexte de ce combat que la commentatrice inscrit le rejet ma-
lebranchiste de la théorie cartésienne, en tant qu’elle exerce une menace
antitrinitaire .

Nous suggérons aussi de rattacher la révocation a un enjeu christo-
logique: la citation tirée des Eclaircissements montre que Malebranche
pergoit une tension, déja soulevée par Mersenne, entre la création des vérités
éternelles et la production du Verbe au sens du génitif, a la fois objectif
et subjectif. L’on peut penser que la christologie est le moteur premier de
I’hostilité malebranchiste, déterminant la question de 'univocité. Conce-
voir une dépendance des vérités éternelles a I’égard du décret divin revient
pour I’Oratorien a priver le Verbe de sa divinité, en courant le risque d’en
faire une production, une créature. C’est pourquoi I’Oratorien prend soin
de rétablir 'indépendance des vérités éternelles, afin de restaurer I'unité
trinitaire : immuables et éternelles, elles ne peuvent étre que renfermées
dans le Verbe, Raison universelle, consubstantielle a Dieu. Loger les vérités
éternelles dans le Verbe, en insistant sur 'ordre qu’elles imposent a Dieu
en tant qu’il les contemple, coincide avec le retour de l'univocité, par
I'union de la raison humaine a la Raison universelle. Divinité du Verbe et
univocité vont de pair, dans la mesure ou Dieu consulte sa Sagesse qui lui
est consubstantielle, 4 laquelle I'esprit humain est aussi uni en percevant en
son sein les essences des choses. La vision en Dieu prend le contre-pied de
la création des vérités éternelles au nom d’un impératif christologique, en

73 MALEBRANCHE, RV, t. 1, Ecl. XIII: «Il y a des gens qui pensent qu’il n’y
a point d’ordre immuable et nécessaire par sa nature, et que I'ordre ou la sagesse
de Dieu, selon laquelle il a fait toutes choses, quoique la premiére des créatures est
elle-méme une créature faite par une volonté libre de Dieu, et non point engendrée
de sa substance par la nécessité de son étre. Mais ce sentiment qui ébranle tous les
fondements de la morale, en 6tant a 'ordre et aux lois éternelles qui en dépendent,
leur immutabilité, et qui renverse tout I'édifice de la religion chrétienne, en dépouillant
Jésus-Christ ou le Verbe de sa divinité, ne répand point encore assez de ténébres dans
Lesprit pour lui cacher cette vérité que Dieu veut I'ordre. » [Mots soulignés par nous}.

74 Ferdinand ALQuIE, Le cartésianisme de Malebranche, Paris, Vrin, 1974,
p. 228-229.

7> Brigitte TAMBRUN, « Nouvelles perspectives sur Malebranche: les vérités
éternelles face 4 la menace antitrinitaire», Etudes théologiques et religieuses 93/1
(2018), p. 23-55.



256 AURELIEN CHUKURIAN

tant que la seconde contrevient a I'orthodoxie que la premiere se charge de
restituer.

Toutefois, si la réception malebranchiste confirme notre thése d’un
impact christologique majeur de la théorie cartésienne, il reste a savoir
si cet impact a été non pas dénoncé, mais pergu et assumé par ceux qui
souscrivent a la théorie cartésienne. Nos recherches nous ont dirigé vers le
réformé P. Poiret, lequel a embrassé le cartésianisme avant de rompre avec
ce dernier pour s’orienter vers une pensée mystique, devenant le disciple
de la prophétesse A. Bourignon. Néanmoins, sa prise de distance avec
Descartes n’entamera pas son adhésion a la théorie cartésienne.

Or, eu égard a I’héritage qu’il lui consacre, Poiret viendrait plutdt
donner raison a la premiére interprétation de la réponse de Descartes a
Mersenne : son ceuvre maitresse, L’ Economie divine (1687), amoncelle la
libre création des possibles et la doctrine de la Trinité, sans laisser paraitre
aucune tension. Dieu se suffit a lui-méme avec son Fils et son Esprit éternel,
qui procédent immédiatement de sa nature. Au regard de "autosuffisance
de la Trinité, la création se présente comme un surcroit contingent : celle-ci,
englobant les essences et les existences, découle d’un décret gratuit de Dieu
regardant sa seule délectation arbitraire’®.

Tel est sans doute le principal intérét de la réception opérée par
P. Poiret. Dans les Cogitationes Rationales (1685), I'auteur impute a
Descartes le reproche de n’avoir parlé «qu’a I’occasion et seulement en
passant»’’ de la création des vérités éternelles. Pourtant, Poiret ne saisit
pas la signification exacte de la théorie cartésienne. Refusant d’intégrer
le principe de non-contradiction’®, il commet surtout un contresens en
I'adossant a une doctrine de l'analogie de I’étre” (CR, 3). L’aspect
partiel de I’adoption de la théorie, relevé par Bayle®, signant une forme
d’inconséquence, est compensé par le fait que cette adoption permet de
justifier rétrospectivement la réponse cartésienne a Mersenne. Pour Poiret,
Descartes «n’aurait pas eu tort»® de souligner que la question de la

6 Pierre PoIRET, L’ Economie divine, 1, 4, § 4: « 11 se suffisait avec soi-méme,
avec son Fils et son Esprit Eternel. Néanmoins, se délectant dans soi, se jouant dans
soi avec sa sagesse admirable, qui le représentait a lui-méme [...]; il s’est par pure
délectation arbitraire, et pdr une fiction toute libre, avisé d’'un monde intelligible et
d’autres idées que de son essentielle [...]. Il a inventé ces choses librement dans son
concept arbitraire ; et il a résolu avec laméme liberté de les produire au dehors. Voila
la source et I'origine de toutes les réalités différentes de Dieu. »

T Cogitationes Rationales (ci-aprés CR), 111, 10, § 4.

8 Ibid., § 23.

7 M. CHEVALIER, op. cit., p. 171, note 74: «les Cogitationes ne cessent de
comparer la pensée créée et celle du Créateur. »

8 Pierre BAYLE, « Objections », in: Euvres Diverses V, 1, trad. E. LABROUSSE,
Hildesheim/New York, Olms, 1982, p. 48.

81 Geneviéve Robis-LEwis, « Polémiques sur la création des possibles et sur
I'impossible dans I’école cartésienne », op. cit., p. 121.



PHILOSOPHIE ET THEOLOGIE DANS LE CARTESIANISME 257

production du Verbe ne répugne pas a sa théorie, en tant que cette derniére
se concilie aisément avec la Trinité: cette conciliation se trouve renforcée
par le fait que les arguments préalablement évoqués pour la soutenir sont
aussi présents chez Poiret. Celui-ci avance I'indistinction des opérations
divines®? et réserve un champ de vérités éternelles appartenant a I’essence
de Dieu, dont la Trinité fait partie®*.

La piste Poiret s’inscrivant dans la premiere voie d’interprétation,
misant sur I'orthodoxie, qu’en est-il de la postérité de l'interprétation
hétérodoxe dénoncée par Malebranche ? A ce jour, nous n’avons pas encore
trouvé P'auteur qui, reprenant la création des vérités éternelles, assumerait
un impact christologique hétérodoxe, de sorte que ces deux poles seraient
liés. Toutefois, ’absence de cet auteur ne signifie nullement un échec de la
problématique : I'intérét christologique de la théorie cartésienne est attesté
par la dénonciation de Malebranche et I'adhésion de Poiret. Ce qu’il
en est de I’éventuelle perception favorable d’une christologie hétérodoxe
impliquée par la théorie cartésienne ne vient que renforcer la pertinence de
la problématique, contribuant @ animer la recherche. L’attention portée a
la lettre 2 Mersenne, associée a la citation de Malebranche et a des études
de la littérature secondaire, permettent de dessiner les contours d’un axe de
recherche, en se concentrant sur la place assignée aux principes cartésiens,
notamment la création des vérités éternelles, dans les milieux sociniens et
ariens de la fin du xvii® et du début du xvi® siécle. Il s’agirait d’interroger
la possible filiation cartésienne de ces doctrines théologiques, en prenant
la théorie cartésienne comme expérience cruciale de cette autre ligne de
réception du cartésianisme.

Nous parvenons au terme de notre propos. Il en ressort que la théorie
cartésienne de la création des vérités éternelles cristallise une maniére de
faire communiquer la philosophie et la théologie. Il s’agit d’une théorie
qui, tout en appartenant a la philosophie en ce qu'elle est forgée par
la raison et constitue le fondement métaphysique de la physique, exerce
des répercussions sur la théologie. Penser les essences comme créées
librement par Dieu dans un acte unique et simple signifie également,
dans la perspective de Descartes, célébrer la majesté de Dieu, poser une
incommensurabilité entre le fini et I'infini qui autorise I’établissement d’un
savoir humain certain et le déploiement d’une relation d’amour, et soutenir
une causalité divine efficiente totale telle que la production du Verbe s’en
trouve concernée, dans des termes sujets a une détermination variable.
Or, ce n’est pas seulement la théorie cartésienne qui s’avére soulever des

8 Poiret, CR, 111, 10, § 4.

8 Jhid.,§ 5: « Il aurait pu se faire ainsi qu’il n’existat pas une seule vérité, a part
celles qui appartiennent a ’essence méme de Dieu, ou encore que les vérités fussent
complétement différentes de celles qui sont aujourd’hui. »



258 AURELIEN CHUKURIAN

enjeux théologiques, mais aussi sa postérité. Le refus exprimé par les post-
cartésiens se situe a la frontiére de la philosophie et de la théologie, en tant
que les motifs épistémologiques se greffent a des décisions qui concernent la
théologie naturelle, gravitant autour du rétablissement de ["univocité. A ce
plan de la théologie naturelle s’ajoute un niveau proprement théologique
de la réception, a travers la maniére dont les successeurs de Descartes
congoivent le statut confié au Verbe au sein d’une création des essences,
participant de leur acceptation ou de leur refus d’une telle théorie.

Ainsi, la théorie cartésienne et sa postérité soulignent la richesse du
cartésianisme en ce que le lecteur est tenu en éveil sur le double front de
la philosophie et de la théologie, de sorte que leur séparation préalable
conditionne la fécondité de leur dialogue, comme déja Descartes le pensait.



	Philosophie et théologie dans le cartésianisme : la théorie cartésienne de la création des vérités éternelles et sa postérité

