
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 152 (2020)

Heft: 3

Artikel: Philosophie et théologie dans le cartésianisme : la théorie cartésienne
de la création des vérités éternelles et sa postérité

Autor: Chukurian, Aurélien

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-913971

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-913971
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 152 (2020), P. 237-258

PHILOSOPHIE ET THÉOLOGIE
DANS LE CARTÉSIANISME :

LA THÉORIE CARTÉSIENNE DE LA CRÉATION
DES VÉRITÉS ÉTERNELLES ET SA POSTÉRITÉ*

Aurélien Chukurian
Université de Montréal

Résumé

Cet article porte sur la théorie cartésienne de ta libre création des vérités
éternelles, en montrant de quelle façon les principes philosophiques qui la
sous-tendent détiennent des répercussions théologiques : notre attention se

dirige vers ce qui a trait à la théologie naturelle (dignité de Dieu, puissance
divine, équivocité entre le fini et l'infini) en tant qu'elle est annexée par
la métaphysique cartésienne, mais aussi vers une tension christologique
traversant la théorie forgée par Descartes. Les échos théologiques de cette
dernière sont alors approfondis en examinant sa postérité, ce qui conduit, à

travers les post-cartésiens et les minores, à se concentrer sur deux principaux
thèmes théologiques : le rétablissement de l'univocité et la détermination de la
christologie autorisée par la théorie cartésienne. In fine, l'article s'attache à

mettre au jour en quel sens une lecture théologique du cartésianisme permet
de renouveler ses enjeux, illustrant la fécondité du geste consistant à faire
dialoguer la philosophie et la théologie à l'époque moderne.

DOI : 10.47421.rthphl52_3_237-258

1. Présupposés d'une approche théologique de Descartes :

séparation entre raison et foi

Dans cet article, nous nous attacherons à mettre au jour les enjeux
théologiques qui enveloppent la théorie cartésienne de la création des vérités
éternelles : nous nous pencherons non seulement sur la formulation qu'en

* Cet article s'inscrit à la suite d'un colloque organisé conjointement avec le

professeur Christian Leduc en déc, 2018 à l'Université de Montréal, consacré aux
« Enjeux théologiques du cartésianisme » : nous le remercions vivement, ainsi que
celles et ceux qui y ont participé. Aussi, cet article synthétise notre communication,
laquelle avait été donnée durant notre Early Post-doc Mobility réalisé avec le soutien
du FNS, à qui va aussi notre reconnaissance.



238 AURÉLIEN CHUKURIAN

donne Descartes, mais aussi sur sa postérité. Cependant, un préambule
méthodologique s'impose sur la façon dont nous comptons mettre en

rapport la philosophie cartésienne avec la théologie. Cela se fera en

respectant la séparation structurelle tracée par Descartes entre philosophie
et théologie, dont il importe de préciser la modalité.

Philosophie et théologie définissent, dans l'œuvre cartésienne, deux
ordres de vérités qui diffèrent aussi bien dans leur assise épistémologique
que dans leur visée. La philosophie se fonde sur la lumière naturelle de

la raison pour établir des vérités qui regardent, selon la métaphore de

l'arbre de la philosophie présentée dans la Lettre-Préface des Principes
de la Philosophie, la métaphysique (les principes ou premières choses que
l'on peut connaître en philosophant par ordre, entre lesquels se trouvent
l'immatérialité de l'âme, l'existence de Dieu en tant qu'Être infini et ses

attributs, l'étendue comme essence des choses matérielles, la démonstration
de leur existence, la distinction réelle de l'âme et du corps et leur union
substantielle), la physique (les corps étendus et les lois qui les régissent),
la médecine (la santé), la mécanique (le fonctionnement des corps vivants
réduits à des automates complexes) et la morale (la vie heureuse). Pour
sa part, la théologie reçoit une double acception2 : en premier lieu, elle

concerne les vérités révélées qui, requérant la lumière surnaturelle de la

grâce et accessibles dans la foi conçue comme don de Dieu, ont trait au salut
et aux conditions de l'autre vie. Il s'agit de la théologie positive, désignant
l'enseignement dogmatique de l'Église catholique. Selon une seconde

acception, la théologie s'occupe del'intellection des vérités révélées : il s'agit
de la théologie spéculative qui, en s'appuyant sur une assise philosophique,
propose une conception systématique des données de foi.

Or, si Descartes prétend faire œuvre de philosophe, en se penchant
exclusivement sur ce qui relève de la raison, délaissant les questions
théologiques, il veille aussi à préciser le rapport qui régit ces deux ordres
de vérités. Pour différents qu'ils soient, ils ne sont nullement conflictuels :

l'unicité de la vérité exige l'impossibilité qu'une vérité soit contraire à

l'autre3. Ce qui est révélé dans la foi par la grâce divine est au-delà de

la raison, mais non pas contre celle-ci. Surtout, Descartes affirme que les

principes qu'il instaure rationnellement s'accordent, mieux que ceux hérités
d'Aristote4, avec les vérités de la foi chrétienne.

2 Henri Gouhier, La pensée religieuse de Descartes (1924), Paris, Vrin, 20062,

p. 220 et 232.
3 À noter que les références aux textes cartésiens renverront principalement

à l'édition de F. Alquié : René Descartes, Œuvres philosophiques, 3 tomes, Paris,
Classiques Garnier, 1967 (2010). Les références à d'autres éditions seront précisées
ponctuellement. Ici : Lettre au Père Mersenne de décembre 1640, t. 1 et la Lettre au
Père Dinet, t. 3.

4 Cf. Lettre dite à *** de 1633-1635, t. 1 ; Lettre au Père Mersenne du 31 mars
1641, t. 1 ; Lettre à *** de mars 1642.



PHILOSOPHIE ET THÉOLOGIE DANS LE CARTÉSIANISME 239

Ainsi, s'intéresser aux enjeux théologiques de la philosophie cartésienne
ne signifiera nullement que Descartes devient théologien mais que, depuis
sa position de philosophe, ses principes philosophiques, notamment
métaphysiques, ont une portée telle qu'ils ont une répercussion sur la théologie.
C'est à dégager la teneur de cette répercussion que nous nous emploierons,
en nous tournant vers la théorie de la création des vérités éternelles.

2. Contextualisation et contenu philosophique de la théorie cartésienne
de la création des vérités éternelles

Faire émerger les échos théologiques de la théorie cartésienne réclame
de restituer son contenu philosophique, en commençant par quelques
précisions contextuelles. D'une part, avancée à l'origine dans un contexte
physique (en tant que la physique a pour fondement la métaphysique),
dans trois lettres de 1630 adressées au Père M. Mersenne, elle ne se

réduit nullement à un hapax : nous la retrouvons continuellement à l'œuvre
jusqu'en 1649, aussi bien dans des lettres que des textes publiés. Au
corpus de la Correspondance avec Mersenne s'ajoutent, parmi les lieux
d'affirmation de la théorie, les Quatrième et Cinquième Parties du Discours
de la méthode, les Réponses aux Ve et VIe Objections aux Méditations
métaphysiques, les art. 21 et 22 des Principes de la philosophie, les lettres
à Mesland de 1644, les échanges avec Arnauld et Morus de 1648 et 1649,

et enfin, YEntretien avec Burman. D'autre part, il convient de noter un
regain d'intérêt, au sein des études cartésiennes, pour cette théorie, alors
qu'elle a été longtemps marginalisée, en étant soit réduite à un accident de

parcours5, soit à n'être que «l'aspect dérivé» de thèmes plus centraux6.
Notre réflexion sur la lecture théologique à laquelle se prête une telle théorie
s'inscrit dans une volonté de consolider son statut de pierre angulaire
de la métaphysique cartésienne, rejoignant les positions d'E. Gilson, de

F. Alquié, d'H. Gouhier, et de J.-L. Marion7. De même, notre perspective
théologique nous offrira l'occasion d'approfondir la question de la fortune
de cette théorie, thématique longtemps ignorée, revivifiée par les travaux de

G. Rodis-Lewis et de J. Gaspard8. Défait, loin de la dénaturer, la question

5 Émile Bréhier, La philosophie et son passé, Paris, Alcan, 1940, p. 104-105.
6 Martial Gueroult, Descartes selon l'ordre des raisons. I: L'âme et Deu, Paris,

Aubier, 1953, p. 24.
7 Étienne Gilson, La liberté chez Descartes et la théologie, Paris, Alcan, 1913 ;

F. Alquié, La découverte métaphysique de l'homme, Paris, PUF, 1950; Henri
Gouhier, La pensée métaphysique de Descartes, Paris, Vrin, 1972, réédition 1999;
Jean-Luc Marion, Sur la théologie blanche de Descartes, Paris, PUF, 1981.

8 Geneviève Rodis-Lewis, «Polémiques sur la création des possibles et sur
l'impossible dans l'école cartésienne », in : Id., Idées et vérités éternelles chez Descartes



240 AURÉLIEN CHUK.URIAN

théologique permettra de penser à nouveaux frais les intérêts proprement
cartésiens de cette théorie.

Ces éléments apportés, venons-en au contenu de cette théorie, en nous
employant à le résumer. Celle-ci consiste à soutenir que les vérités éternelles,
à savoir logiques, mathématiques, physiques et morales, sont créées par
Dieu, n'étant « pas plus nécessairement conjointes à son essence, que les

autres créatures»9. La clef de voûte d'une telle affirmation réside dans
l'infinité de la substance divine, matrice de la façon dont Descartes entend,
et non comprend, Dieu au moyen de son idée : Dieu, au titre d'être infini
à la puissance incompréhensible, doit être pensé comme cause efficiente
de tout ce qui est10. À cet égard, les vérités éternelles, dotées d'un statut
ontologique11, ne peuvent être que créées, de sorte que l'être du possible
découle de l'acte créateur de Dieu. Tant les essences que les existences

appartiennent à la juridiction de Dieu, auteur de tout ce qui est ou qui peut
être. Loin d'être inscrites dans l'entendement divin au titre de possibles,
en guidant une volonté qui les porterait à l'existence, les vérités éternelles
sont établies par Dieu à la façon d'un roi, selon le même genre de causalité

régissant toutes choses, à savoir la causalité efficiente et totale, Descartes
excluant le finalisme.

Quelques éléments corrélatifs méritent alors d'être soulignés. D'une
part, les vérités éternelles procèdent d'un décret divin marqué du sceau
de la liberté d'indifférence, renvoyant en Dieu - il en va différemment

pour l'homme de la signification de l'indifférence -, à l'indistinction des

opérations d'entendement, de volonté et de puissance. Les vérités éternelles
ne sauraient être connues puis voulues et créées, mais au contraire elles sont

connues, voulues et produites dans un acte unique et simple12, illustrant la
transcendance de Dieu sur sa créature. Dieu instaure librement le vrai et

et ses successeurs, Paris, Vrin, 1985, p. 139-163; Giuliano Gasparri, "Le grand
paradoxe de M. Descartes. " La teoria cartesiana dette verità eterne nett'Europa
del XVII secolo, Leo S. Olschki, Firenze, 2007; Id., «La création des vérités
éternelles dans la postérité de Descartes », Revue philosophique de la France et de

l'étranger 132/3 (2007), p. 323-336.
9 R. Descartes, Lettre au Père Mersenne du 27 mai 1630, t. 1, p. 268.
10 Méditations métaphysiques (ci-après MM), Réponses aux Sixièmes Objections,

t. 2, p. 877 : « Quand on considère attentivement l'immensité de Dieu, on
voit manifestement qu'il est impossible qu'il y ait rien qui ne dépende de lui, non
seulement de tout ce qui subsiste, mais encore qu'il n'y a ordre, ni loi, ni raison et de

vérité qui n'en dépende. »
11 Lettre au Père Mersenne du 27mai 1630, t. 1, p. 267 : «il est certain qu'il est

aussi bien l'auteur de l'essence comme de l'existence des créatures ; lesquelles je ne

conçois point émaner de Dieu comme les rayons du soleil, mais je sais que Dieu est

auteur de toutes choses, et que ces vérités sont quelque chose, et par conséquent qu'il
en est auteur. »

12 Ibid., p. 268 : «Vous demandez ce que Dieu a fait pour les produire? Je dis

que ex hoc ipso quod illas ab aeterno esse voluerit et intettexerit, illas creavit (par cela
même qu'il les a voulues et comprises de toute éternité, il les a crées). »



PHILOSOPHIE ET THÉOLOGIE DANS LE CARTÉSIANISME 241

le bien sans être déterminé par une raison de bonté ou de vérité, l'unité de

ses opérations étant le fondement de leur établissement : «en Dieu ce n'est

qu'un de vouloir et de connaître ; de sorte que ex hoc ipso quodaliquid velit,
ideo cognoscit, et ideo tantum talis rest est vera (de cela même qu'il veut
quelque chose, il connaît par là cette chose, et par là seulement une telle
chose est vraie).»13

D'autre part, contingentes parce que librement créées, les essences n'en
acquièrent pas moins, par l'acte créateur de Dieu, une éternité et une
nécessité, résultant de ce que Dieu est immuable. Il s'agit pour Descartes
de soutenir que Dieu a «voulu que quelques vérités fussent nécessaires»,
sans qu'il «les ait nécessairement voulues; car c'est toute autre chose de

vouloir qu'elles fussent nécessaires, et de le vouloir nécessairement, ou
d'être nécessité à le vouloir»14. Aussi, Dieu a créé notre esprit de façon
à ce qu'il puisse comprendre ces vérités et les percevoir dans leur nécessité :

ces vérités sont « mentibus nos tris ingenitae » (innées à notre esprit)15.

Enfin, la théorie trouve son point culminant dans la réflexion relative
au principe de non-contradiction. Descartes souligne que Dieu en est

indépendant, sa puissance ne pouvant être limitée par celui-ci16. Cette
affirmation a souvent été mal conçue, car elle consiste, non à relativiser
le savoir humain, mais à ne pas ériger celui-ci en norme de l'action divine.
La prééminence de Dieu sur le principe de non-contradiction est encadrée

par la puissance incompréhensible de Dieu et la nécessité résultant de son
action. D'un côté, découlant d'un libre décret de Dieu, les vérités éternelles
auraient pu être autres qu'elles ne sont, au point que le principe de non-
contradiction aurait pu lui-même être autre qu'il n'est : Dieu a librement
établi ce qui est contradictoire sans avoir été nécessité par ce dernier.
Toutefois, il ne nous appartient nullement de savoir ce que Dieu aurait
pu faire autrement, en tant que cela reste incompréhensible. L'efficience
de l'action divine demeure le seul horizon de l'humaine compréhension, la
véracité divine garantissant que Dieu peut faire ce que nous comprenons17.

Ainsi, pour conclure ce résumé, retenons deux enseignements. D'un
côté, Dieu est la « source » « de toute lumière », « de toute bonté et vérité »18

(omnis bonitatis veritatisque fontem), en tant que source créatrice. De

13 Ibid. Cette citation constitue sans doute l'énoncé « le plus précis de la théorie
cartésienne» (J.-L. Marion, op. cit., p. 27), tout en contenant une inversion des

formules des Disputationes Metaphysicae de Suarez.
14 Lettre au Père Mesland du 2 mai 1644, t. 3, p. 74.
15 Lettre au Père Mersenne du 15 avril 1630, t. 1, p. 260.
16 Ibid., p. 261 : « Oui, nous pouvons bien assurer que Dieu peut faire tout ce que

nous pouvons comprendre, mais non pas qu'il ne peut faire ce que nous ne pouvons
pas comprendre ; car ce serait témérité de penser que notre imagination a autant
d'étendue que sa puissance». Cf. aussi Lettre à Arnauld du 29 juillet 1648 et Lettre
à Morus du 5 février 1649.

17 Cf. MM, Réponses aux Sixièmes Objections, t. 2, § 8, p. 878.
18 Principes de la philosophie (ci-après PP), Première Partie, t. 3, art. 22 et 30.



242 AURÉLIEN CHUKURIAN

l'autre, Dieu est auteur de la lumière naturelle de notre esprit en lequel il a

déposé les semences de vérité qu'il a lui-même librement établies. Il importe
d'ajouter un dernier point, qui servira à nourrir notre angle d'approche
théologique.

3. La considération des contradictions impossibles

L'articulation entre Dieu et le principe de non-contradiction s'approfondit,

au sein de l'œuvre cartésienne, par le biais de la considération de

contradictions impossibles. Tout en soutenant la dépendance du principe
de non-contradiction à l'égard du décret divin, Descartes «avoue»
néanmoins l'idée que certaines contradictions possèdent une évidence telle que
nous les «jugeons entièrement impossibles»19, c'est-à-dire aussi bien pour
l'esprit humain que pour Dieu. La proposition paradigmatique d'une telle
contradiction impossible concerne, davantage encore que le champ moral
à propos duquel une indétermination demeure20, le domaine ontologique :

c'est la proposition affirmant que « Dieu aurait pu faire que les créatures
ne fussent point dépendantes de lui»21. Si Descartes précise que «nous
ne les devons point représenter pour connaître l'immensité de la puissance
divine»22, il n'empêche que «certaines contradictions paraissent plus
impossibles que d'autres»23 : il y a bien des limites de l'impossible incluses
dans la théorie cartésienne. Comment rendre compte de cette situation?

Ces contradictions impossibles signifient l'existence, au sein de la théorie
cartésienne, de vérités qui ne sont pas créées par Dieu, car leur dépendance
à l'égard du décret divin, impliquant leur contingence, offusquerait cette
fois Dieu en rabaissant sa puissance : « Dieu ne ferait pas paraître que sa

puissance est immense s'il créait des choses telles que par après elles pussent
exister sans lui ; mais au contraire, il montrerait par là qu'elle serait finie, en

ce que les choses qu'il aurait une fois créées ne dépendraient plus de lui pour
être»24. En d'autres termes, l'attention portée à l'infinité divine conduit
à concéder l'existence de vérités éternelles qui ne sont pas des créatures,
non en tant qu'elles seraient indépendantes de Dieu au titre d'essences

incréées, mais parce qu'elles sont attachées à «l'existence incréée d'où
procède l'existence créée»25. En ce sens, il ne s'agit nullement d'imposer

19 Lettre au Père Mesland du 2 mai 1644, t. 3, p. 74.
20 L'Entretien avec Barman, édition, traduction et annotation par

J.-M. Beyssade, Paris, PUF, 1981, Texte 25, Sur les Réponses aux Sixièmes

Objections, t. 2, p. 70.
21 Lettre au Père Mesland du 2 mai 1644, t. 3, p. 74.
22 Ibid.
23 Emile Bourtroux, Des vérités éternelles chez Descartes (thèse latine 1874),

trad. G. Canguilhem, F. Alcan, 1927, cité par H. Gouhier, op. cit.. p. 286.
24 R. Descartes, Lettre à l'Hypersaspistes, août 1641, t. 2, p. 368.
25 H. Gouhier, La pensée métaphysique de Descartes, op. cit., p. 287.



PHILOSOPHIE ET THÉOLOGIE DANS LE CARTÉSIANISME 243

une loi humaine à Dieu, mais d'être attentif aux cas de propositions qui
entraîneraient pour Dieu de cesser d'être Dieu si elles étaient possibles : c'est

en raison du fait que Dieu, substance infinie cause d'elle-même, «ne peut
pas se priver de sa toute-puissance»26 que certaines contradictions sont
impossibles, dans la mesure où leur possibilité porterait atteinte à Dieu,
diminuant sa majesté infinie.

Il s'ensuit que les contradictions entièrement impossibles prises en

compte par la théorie cartésienne participent de l'existence de Dieu en tant
qu'elle «est la première et la plus éternelle de toutes les vérités qui peuvent
être, et la seule d'où procèdent toutes les autres»21. Cet énoncé est crucial,
en ce qu'il reconnaît des régimes d'éternité : les vérités éternelles, au sens
des essences des choses, sont créées par Dieu et se distinguent d'une vérité
éternelle qui n'est pas créée, au sens où elle est inhérente à l'être de Dieu,
renvoyant à son existence au titre de causa sui (« l'immensité même de sa

nature est la cause ou la raison pour laquelle il n'a pas besoin d'aucune
cause pour exister»28).

4. Regard théologique

4.1. Trois répercussions théologiques :

dignité de Dieu, puissance divine, équivocité

Tels sont les éléments récapitulant le contenu philosophique de la
théorie. Or, il apparaît qu'elle détient des répercussions théologiques, qui
surgissent graduellement, selon différents angles de lecture.

En premier lieu, cette répercussion théologique s'illustre dans l'un
des buts affichés par la théorie, consistant à corriger les erreurs, jugées
blasphématoires29, de la scolastique. La théorie répond à l'impératif «de
parler de Dieu plus dignement que n'en parle le vulgaire», la scolastique
étant à l'inverse accusée d'anthropomorphisme par la réduction de Dieu
à une «chose finie»: «C'est en effet parler de Dieu comme d'un Jupiter
ou un Saturne, et l'assujettir au Styx et aux Destinées, que de dire que
ces vérités sont indépendantes de lui.»30 Admettre l'antécédence d'une
vérité qui, éternelle, serait connue par l'entendement et déterminerait sa

volonté, tel que le fait la fausse théologie scolastique, signifie pour Descartes
une déchéance de la divinité, qu'il importe de rehausser. La théorie ne

26 R. Descartes, Lettre à Regius de juin 1642, t. 2, p. 934.
27 LettreauPèreMersenneduômai 1630,1.1, p. 265. [mots soulignés par nous],
28 MM, Réponses aux Secondes Objections, Exposé géométrique, t. 2, p. 591.
29 Lettre au Père Mersenne du 4 mai 1630, t. 1, p. 264: «Et si les hommes

entendaient bien le sens de leurs paroles, ils ne pourraient jamais dire sans blasphème
que la vérité de quelque chose précède la connaissance que Dieu en a. »

30 Lettre au Père Mersenne du 15 avril 1630, t. 1, p. 259-261.



244 AURÉLIEN CHUKURIAN

s'assigne pas moins pour mission que de restituer la nature du «vrai
Dieu» et d'exalter sa majesté infinie, en mettant au jour son indépendance
ontologique, l'indistinction de ses opérations et la nécessité de son action.
D'ailleurs, Descartes ne craint pas de convoquer la Genèse pour asseoir sa

théorie : à ses yeux, la Bible témoigne, non que Dieu fait les choses parce
qu'il voit qu'elles sont bonnes, mais que la « raison de leur bonté dépend de

ce qu'il les a ainsi voulu faire»31.
À ce titre, la théorie cartésienne revêt une portée tangentiellement

théologique à travers le soin accordé à la dignité de Dieu, célébrée dans

une visée apologétique : il en va de la défense de la « cause de Dieu », thème

que l'on trouve également dans l'Epître dédicatoire aux Méditations. Deux
autres répercussions théologiques peuvent être repérées.

D'une part, Descartes inaugure une nouvelle réflexion sur la puissance
divine, en sonnant le glas de la distinction, qui prévalait dans la théologie
médiévale, entre puissance absolue et puissance ordonnée : « la puissance
absolue n'est plus, chez Descartes, l'ombre de la puissance ordonnée; elle
est la puissance, sans ombre aucune, d'ordonner tout ce qui est»32. La
conception d'une puissance absolue qui ne serait pas totalement mise en

œuvre par la puissance ordonnée est révoquée au profit de la seule efficience
de l'action divine, attachant au non-être les possibles non créés par Dieu.

D'autre part, la théorie manifeste l'opposition à plusieurs tendances
de la théologie médiévale : l'univocité de Yens (Suarez), l'analogie de l'être
(Thomas), et la position émanantiste (Bérulle). Descartes met l'accent sur
une ëquivocité entre l'homme et Dieu, nullement destinée à précariser le

savoir humain et à placer Dieu dans un abîme insondable : la théorie est
solidaire d'une insistance sur l'incommensurabilité entre le fini et l'infini
qui n'exclue pas pour le fini d'entendre l'infini, d'accéder à l'intelligibilité
de ce qu'il a établi, et de nouer une relation d'amour avec lui. À cet égard,
l'équivocité a pour fonction, non de marquer une fissure épistémologique
par rapport au vrai et au bien en soi, mais de signifier une différence entre
l'homme et Dieu dans leur façon d'y accéder, eu égard à leur liberté : l'esprit
humain le découvre selon des rapports successifs, alors que Dieu l'institue
dans un acte unique.

Ces considérations montrent l'équilibre de la théorie cartésienne : loin
d'instaurer une fissure épistémologique, elle conjugue la liberté de la
causalité divine et la nécessité de l'effet.

31 MM, Réponses aux Sixièmes Objections, t. 2, § 8, p. 877.
32 Hélène Bouchilloux, «Montaigne, Descartes: vérité et toute-puissance de

Dieu », Revue philosophique de ta France et de l'étranger 134/2 (2009), p. 149.



PHILOSOPHIE ET THÉOLOGIE DANS LE CARTÉSIANISME 245

4.2. La ligne de réception des post-cartésiens :
l'enjeu théologique de l'univocité

Toutefois, même si un tel équilibre est avéré, il n'empêche qu'il n'a pas
toujours été perçu de ses contemporains. Aussi, la réception, hostile, de la
théorie par les post-cartésiens que sont Spinoza, Leibniz et Malebranche
a pour trait commun de lui opposer un refus, gravitant autour d'un
double motif corrélatif : l'un épistémologique, l'autre au croisement de
la métaphysique et de la théologie. La théorie fragiliserait le savoir
humain, et introduirait une scission entre le fini et l'infini, de sorte qu'elle
réclamerait de rehausser le savoir et de restaurer le lien entre l'homme
et Dieu. Dans le sillage de J.-L. Marion 33, nous pouvons remarquer que
c'est le concept d'univocité qui se charge d'accomplir cette double tâche,
traduisant les enjeux philosophico-théologiques parsemant cette première
ligne de réception. Envisageons les positions des post-cartésiens que nous
nous emploierons à synthétiser, selon le thème de l'univocité, impliquant
corrélativement l'essence divine et ce que l'esprit humain connaît.

Tout en admettant que la théorie cartésienne est la moins éloignée de

la vérité34, Spinoza la rejette, en vertu de deux arguments. Tout d'abord,
la réforme apportée par l'auteur à l'essence divine discrédite la théorie
cartésienne, en ce que cette dernière mène à la conséquence absurde que
Dieu aurait pu être autre35. Au Dieu cartésien, source créatrice des essences
et des existences, Spinoza oppose une causalité divine s'exerçant de façon
immanente et nécessaire : une infinité de modes découle nécessairement de

la toute-puissance divine36, sans laquelle rien ne peut ni être ni être conçu.
L'actualisation nécessaire du possible, marque de la perfection divine,

retire aux vérités éternelles leur statut de créature et tend vers une univocité
que va accomplir un second argument. Le déploiement nécessaire de
l'essence divine en une infinité de modes peut être conçu par l'entendement

33 Jean-Luc Marion, «Création des vérités éternelles, principe de raison,
Spinoza, Malebranche, Leibniz», in: Id., Questions cartésiennes. II: Sur l'ego et
Dieu, Paris, PUF, 1996.

34 Baruch Spinoza, «Éthique», in : Œuvres complètes, traduction et notes par
C. Appuhn, Paris, Garnier-Flammarion, 1965. Cf. I, 33, scol. 2 : «Je reconnais que
cette opinion, qui soumet tout à une volonté divine indifférente, et admet que tout
dépend de son bon plaisir, s'éloigne moins de la vérité que cette autre consistant à

admettre que Dieu agit en tout en ayant égard au bien. »
35 Ibid. : « Si les choses avaient été produites d'une autre manière, il faudrait

attribuer à Dieu une autre nature, différente de celle que la considération de l'Être
parfait au plus haut point nous oblige à lui attribuer. »

36 Ibid., I, 17, sc.: «de la souveraine puissance, ou de sa nature infinie, une
infinité de choses en une infinité de modes, c'est-à-dire tout, a nécessairement découlé
ou en suit, toujours avec la même nécessité ; de même que de toute éternité et pour
l'éternité il suit de la nature du triangle que ses trois angles égalent à deux droits.
C'est pourquoi la toute-puissance de Dieu a été en acte de toute éternité et demeure

pour l'éternité dans la même actualité. »



246 AURÉLIEN CHUKURIAN

humain, partie de l'entendement divin, à la faveur de l'idée adéquate. Se

mesurant à sa fécondité déductive selon une dénomination intrinsèque, sans
réfèrent externe, l'idée adéquate signifie que l'esprit humain peut connaître
de la même façon que Dieu dans le sens où c'est Dieu qui connaît, non
en tant qu'infini, mais en tant qu'il s'explique par la nature de l'esprit
humain. L'idée adéquate consomme la rupture avec la théorie cartésienne,
Descartes s'étant gardé d'autoriser l'adéquation, en la distinguant, dans les

Réponses aux Quatrièmes Objections, de la connaissance complète, pour sa

part accessible à l'esprit humain fini.
Malebranche s'en prend aussi à la théorie cartésienne, qu'il accuse de

ruiner la science, la morale et la religion37. Distinguant les vérités éternelles
des lois de la nature38, l'Oratorien conçoit les secondes comme créées

mais refuse de faire des premières des créatures39. Un tel renversement
est solidaire de la thèse malebranchiste de la vision en Dieu, qui porte
sur le statut des idées. Érigées en archétypes intelligibles des choses créées,
celles-ci revêtent une éternité, une immutabilité, et une nécessité qui les

rendent incréées, exigeant de les placer en Dieu, dans son Verbe, lequel
lui est coéternel et consubstantiel. Il s'ensuit que les idées sont vues en

Dieu, en vertu de la double union qui régit l'esprit humain, l'une avec son

corps, l'autre avec Dieu. L'âme est unie au Verbe divin, qui n'est autre que
la Raison universelle et infinie «qui renferme dans sa substance les idées

primordiales de tous les êtres et créés et possibles »40.

Ainsi, la vision en Dieu, distinguée d'une vision béatifique, abroge la

théorie cartésienne en aboutissant à une univocité, sur le plan de la connaissance

des essences, mathématiques, logiques, physiques et morales41 : nous

«pouvons voir une partie de ce que Dieu pense»42. La vision en Dieu se

37 Les références aux textes de Malebranche renverront à l'édition de Geneviève
Rodis-Lewis : Nicolas Malebranche, Œuvres Complètes, 2 tomes, Paris, Gallimard,
1979. Ici: Recherche de la vérité (ci-après RV), t. 1, Éclaircissement VIII, art. 1 :

«Tout est donc renversé. Il n'y a plus de science, plus de morale, plus de preuves
incontestables de la religion. Cette conséquence est claire à celui qui suit pied à pied
ce faux principe, que Dieu produit l'Ordre et la Vérité par une volonté extrêmement
libre. »

38 RV, t. 1,1, S 2.
39 Réponse à Régis, 1.1,11,23:« Les vérités géométriques et numériques comme

2 fois 2 sont 4, sont éternelles et indépendantes, préalables aux libres décrets de

Dieu. »
40 Entretiens sur la métaphysique et sur la religion, t. 2, III, 2.
41 Pour la façon dont les idées intelligibles renfermées dans le Verbe concernent

tant les rapports de grandeur que les rapports de perfection, cf. RV, VI, I, 5, t. 1 et
Méditations chrétiennes (ci-après MC), t. 2, IV, § 7.

42 Traité de morale, t. 2,1,1, §4. Cf. aussi RV, t. 1, V, V : « Ainsi lorsque l'esprit
connaît la vérité, il est uni à Dieu, il connaît et possède Dieu en quelque manière.
Mais non seulement on peut dire que l'esprit qui connaît la vérité, connaît en quelque
manière Dieu qui la renferme; on peut même dire qu'il connaît en quelque manière
les choses comme Dieu les connaît. »



PHILOSOPHIE ET THÉOLOGIE DANS LE CARTÉSIANISME 247

montre alors subversive en ce qu'elle restaure, en Dieu, une hiérarchie de la

sagesse sur la puissance, que Descartes avait écartée. Les idées que l'esprit
voit dans le Verbe déterminent un ordre que Dieu doit suivre, exprimé dans
le principe de la simplicité des voies : Dieu «dépend» de sa sagesse43 qui,
lui étant co-éternelle, «l'oblige à agir» selon des lois simples et générales,
afin que sa conduite et son ouvrage reflètent ses attributs44. Toutefois, il
convient de préciser l'univocité malebranchiste : l'Oratorien maintient la
tension entre un Dieu proche, par son Fils en qui nous voyons les idées,
et un Dieu éloigné, sa puissance efficace échappant à toute connaissance,
en tant qu'elle est réservée au Père45.

Leibniz achève la réception contestataire de la théorie cartésienne. Il
la bannit dès l'ouverture du Discours de métaphysique, en l'incriminant
de réduire Dieu à un tyran46. Leibniz soumet la théorie cartésienne au
crible du principe de raison suffisante, pour montrer qu'elle le transgresse,
le philosophe de Hanovre assurant au passage «une forme de revanche
posthume de Suarez sur Descartes»47. Leibniz rétablit l'indépendance des

vérités éternelles48 : elles résident dans l'entendement divin, dont elles sont

43 RV, t. 1, Eel, X: «La raison que nous consultons n'est pas seulement
universelle et infinie, elle est encore nécessaire et indépendante, et nous la concevons
en un sens plus indépendante que Dieu même. Car Dieu ne peut agir que selon cette
raison ; il dépend d'elle en un sens : il faut qu'il la consulte et qu'il la suive. Or Dieu ne
consulte que lui-même ; il ne dépend de rien. Cette raison n'est donc pas distinguée
de lui-même : elle lui est donc coéternelle et consubstantielle. »

44 Traité de la Nature et de la Grâce, t. 2, III Ecl., § 25 : «c'est sa sagesse qui
l'oblige à agir de manière si simple et si générale. »

45 MC, t. 2, IX, §2 (où c'est le Verbequiparle): «Tu voudrais bien comprendre
comment la volonté de mon Père a tant d'efficace qu'elle donne et conserve l'être à

toutes choses... Tu me demandes une idée claire et distincte de cette efficace infinie
qui donne et conserve l'être à toutes choses. Je n'ai point maintenant de réponse à

te faire qui soit capable de te contenter. Ta demande est indiscrète. Tu me consultes
sur la puissance de Dieu : consulte-moi sur la sagesse si tu veux que je te satisfasse
maintenant. Je ne donne pas aux hommes d'idée distincte qui réponde au mot de

puissance et d'efficace. »
46 Leibniz, Discours de métaphysique, présentation et traduction par Christiane

Frémont, Paris, Flammarion, 2001, (ci-après DM), § 2: «Aussi, disant que les
choses ne sont bonnes par aucune règle de bonté, mais par la seule volonté de Dieu,
on détruit, ce me semble, sans y penser, tout l'amour de Dieu et toute sa gloire. Car
pourquoi le louer de ce qu'il a fait, s'il serait également louable en faisant tout le
contraire? Où sera donc sa justice et sa sagesse, s'il ne reste qu'un certain pouvoir
despotique, si la volonté tient lieu de raison, et si, selon la définition des tyrans, ce

qui plaît au plus puissant est juste par là même?»
47 J.-L. Marion, «Création des vérités éternelles. Principe de raison. Spinoza,

Malebranche, Leibniz», op. cit., p. 211.
48 Leibniz, Essais de Théodicée sur la bonté de Dieu, la liberté de l'homme

et l'origine du mal, Jacques Brunschwig (éd.), Paris, Flammarion, 1969, (ci-après
Théo), § 185 : les vérités éternelles «subsistent par leur nature et non par un choix
arbitraire de Dieu ».



248 AURÉLIEN CHUKURIAN

des «suites»49, Dieu agissant, en vertu d'une nécessité morale, selon la
raison du meilleur. Sous l'effet de cette rectification, il apparaît que le Dieu
cartésien, en créant librement les essences, est conduit à agir sans raison,
ce qui revient à «agir contre la raison»50. Leibniz peut alors intenter à la
théorie cartésienne l'affront suprême d'avoir enfanté le Dieu spinoziste, en
tant qu'elle démunit Dieu de sa volonté et de son entendement, de sorte à

le réduire à une nature51.

La dissolution de la théorie cartésienne opérée par le principe de raison
incline alors à renouer avec l'univocité. Le principe de raison est lié à la
théorie de la notion complète52 qui revient à mettre sur le même plan l'esprit
de l'homme et celui de Dieu, séparés par une distinction de degré et non
de nature53. Aussi, le principe de raison autorise un projet de justification
de Dieu, en conciliant sa bonté et sa puissance avec l'existence du mal.
L'indépendance des vérités éternelles, siégeant dans l'entendement divin,
revêt une utilité pour justifier Dieu en tant qu'elle rentre en ligne de compte
dans l'origine du mal métaphysique, dont découlent le mal physique et
le mal moral: «la nature idéale de la créature», participant des vérités
éternelles, est la «cause déficiente» du mal métaphysique54.

5. Portée et limites de l'enjeu théologique de l'univocité :

vers une autre ligne de réception

Partant, fil rouge des post-cartésiens dans leur appréhension de la théorie

cartésienne, le thème de l'univocité cristallise les enjeux philosophico-
théologiques de cette première ligne de réception. Le refus émis par ces

auteurs se situe sur un double plan indissociable, touchant autant à la

nature de Dieu qu'à la portée de l'esprit humain, l'un et l'autre ne pouvant
plus être tenus pour incommensurables : causalité immanente nécessaire,

primauté de la sagesse dont témoigne la simplicité des voies, principe du
meilleur; idée adéquate, vision en Dieu, principe de raison. Tels sont les

concepts qui, illustrant le double niveau de la position des post-cartésiens,
servent à réfuter Descartes.

49 DM,2.
50 Théo, §196.
51 Lettre à Molan us (vers 1679), in : Carl. I. Gerhardt (éd.), Diephilosophischen

Schriften, vol. 4, Hildesheim/New York, Olms, 19782: «le Dieu de Descartes n'a
pas de volonté ni d'entendement, puisque, selon Descartes, il n'a pas le Bien pour
objet de la volonté ni le Vrai comme objet de l'entendement » ; Lettre à Philippi de

janvier 1680, Ibid. : « il faudra concevoir Dieu à la façon de Spinoza comme un être

qui n'a point d'entendement ni de volonté. »
52 DM, §8 et 13.
53 Théo, Préface : « les perfections de Dieu sont celles de nos âmes, mis il les

possède sans bornes ; il est un océan dont nous n'avons reçu que des gouttes. »
54 Théo, §20.



PHILOSOPHIE ET THÉOLOGIE DANS LE CARTÉSIANISME 249

Toutefois, pour intéressante qu'elle soit, cette première approche des

enjeux théologiques de la théorie cartésienne et de sa postérité mérite une
observation : elle reste dans le domaine de la théologie naturelle en ce qu'il
a été annexé par la métaphysique cartésienne, Descartes ayant confié à

la raison le soin d'instaurer les préambules de la foi que sont l'existence
de Dieu, ses attributs, et l'immatérialité de l'âme. Les enjeux traversant
la théorie cartésienne, quand bien même décisifs pour le renversement de

la théologie scolastique, se situent à la frontière de la philosophie et de

la théologie, en tant qu'ils concernent l'essence divine appréhendée par la
raison, sans pénétrer le domaine des vérités révélées. Dès lors, la question
devient de savoir s'il est possible d'aller plus loin, en investissant un niveau
pleinement théologique qui touche au domaine des vérités révélées.

Une telle problématique réclame de démêler préalablement ce qu'il en

est de la fortune de la théorie cartésienne en dehors des post-cartésiens.
Or, contrairement à ce que laisse entendre une citation allusive de la
Monadologie (§ 45) de Leibniz, citant P. Poiret comme seul héritier de la
théorie cartésienne, il est avéré que nombre de cartésiens la défendent et
l'assument. G. Rodis-Lewis, et à sa suite G. Gaspard, ont dressé la liste
des adhérents parmi ceux identifiés aux minores - les cartésiens mineurs,
distingués des post-cartésiens. Dans le cadre limité de cet article, nous
évoquerons les grandes lignes de ce qu'il faut retenir des gestes d'adhésion
de trois cartésiens, que sont Pierre Cally, Robert Desgabets, et Pierre-
Sylvain Régis.

Une première approche suggère que leur adhésion prend place une
fois encore dans un cadre métaphysique. Ces trois cartésiens s'attachent
à soutenir la dépendance des vérités éternelles à l'égard de Dieu, en

repoussant l'univocité et le scepticisme : ils la concilient avec la stabilité
du savoir humain, en promouvant l'immutabilité divine et la règle de

l'évidence, tout en maintenant l'efficace des causes secondes.

Qu'en est-il d'un niveau proprement théologique de l'héritage de la
théorie? Une première piste réside dans l'enjeu eucharistique, en se tournant

vers Desgabets : ce dernier revendique la conciliation des principes
cartésiens avec la transsubstantiation, prenant notamment appui sur la
théorie cartésienne pour affermir sa perspective. Néanmoins, l'intervention

du champ eucharistique ne recouvre pas une dimension proprement
théologique dans le sens où elle est solidaire d'une instrumentalisation
philosophique affectant la théorie cartésienne: celle-ci sert à mettre en

œuvre la thèse de l'indéfectibilité des créatures, où la puissance divine
se décline comme «puissance épuisée»55. Une telle instrumentalisation,
contribuant à la constitution de la notion d'un radical cartesianism étudiée

55 Alfredo Gatto, «La Puissance épuisée. Robert Desgabets et les Vérités
éternelles», Recherches Philosophiques 4 (1er sem. 2017), p. 129-152.



250 AURÉLIEN CHUKURIAN

par T. Schmaltz56, limite la portée théologique de son association avec
l'eucharistie.

Une seconde voie consiste à relever le soin des cartésiens à conférer à la

théorie de Descartes une empreinte augustinienne. La marque de la portée
théologique de la postérité résiderait dans un « cartésianisme augustianisé »,

pour reprendre une catégorie d'H. Gouhier57. Cependant, cette approche
souffre de deux lacunes. Elle pâtit d'une certaine faiblesse par la réduction
d'un enjeu théologique à la référence à Augustin. Surtout, elle conforte une
filiation augustinienne qui, à l'inverse, mérite d'être remise en cause, sur
un double plan. D'une part, G. Rodis-Lewis a remarqué l'usage détourné

que Cally, Régis et Desgabets font subir à une citation augustinienne
(« Uniuscujusque rei natura voluntas Dei est» - «la nature de chaque chose

est la volonté de Dieu»58), qu'ils avancent de façon récurrente pour placer
la théorie cartésienne sous le patronage d'Augustin59. De l'autre, dans le

prolongement d'H. Bouchilloux, nous nous inscrivons en faux contre la
revendication de la conformité augustinienne de la théorie cartésienne:
Augustin «défend un platonisme chrétien excluant la création des vérités
éternelles»60.

6. L'enjeu théologique à l'aune de la christologie

Il apparaît que nos différentes pistes pour traiter les implications
théologiques de la théorie cartésienne et de sa postérité se referment dans
l'instant même où elles s'ouvrent. Qu'est-ce à dire? Notre hypothèse de

travail serait-elle vouée à ne pouvoir remonter plus loin que ce qui relève
de l'appréhension rationnelle de l'essence de Dieu? Il existe pourtant une
dernière voie, impliquant de revenir aux sources.

Nous pouvons observer que, dès l'origine de sa formulation, la théorie
cartésienne soulève une question proprement théologique, relevant du
domaine des vérités révélées, à travers le statut confié au Verbe. Cette
difficulté christologique est soumise par Mersenne dans une lettre perdue,

56 Tad M. Schmaltz, Radical Cartesianism. The French Reception ofDescartes,
Cambridge, Cambridge University Press, 2002.

57 H. Gouhier, Cartésianisme et augustinisme au XVIIe siècle, Paris, Vrin, 1978.
58 La citation à laquelle se réfèrent les cartésiens renvoie à la Cité de Dieu.

Toutefois, il faut relever en toute rigueur une imprécision textuelle puisque l'on
trouve chez Augustin : « Quomodo est enim contra naturam, quod Dei fit voluntate,
cum voluntas lanti utique Conditoris conditae rei cujusque natura sit ?» - « Comment
serait contre nature, ce qui arrive par la volonté de Dieu, la volonté d'un si grand
Créateur étant la nature même de chaque créature », De civitate Dei, XXI, 8.

59 G. Rodis-Lewis, « Les essences éternelles et leur création : le détournement
d'un texte augustinien», in: op. cit., p. 159-163.

60 Hélène Bouchilloux, « Descartes et saint Augustin : la création des vérités
éternelles», Revue philosophique de ta France et de l'étranger 131/2 (2006), p. 148.



PHILOSOPHIE ET THÉOLOGIE DANS LE CARTÉSIANISME 251

mais Descartes en garde la trace dans la manière dont il introduit sa

réponse : « Ce que vous dites de la production du Verbe ne répugne point, ce

me semble, à ce que je dis ; mais je ne veux pas me mêler de Théologie, j'ai
peur même que vous ne jugiez que ma philosophie s'émancipe trop, d'oser
dire son avis touchant des matières si relevées»61. Ce passage, souvent
cité par la littérature secondaire mais rarement pris en compte dans son
potentiel herméneutique, revêt une importance décisive, en tant qu'il signe
la rencontre de la philosophie avec la théologie, en ciblant la nécessité de

clarifier la répercussion christologique de la théorie cartésienne, la nature
du Christ faisant partie des vérités révélées.

La tension christologique émerge en prenant l'expression « production
du Verbe » au sens, non du génitif subjectif, mais du génitif objectif. Dans le
second cas, il s'agit de la nature du Verbe, faisant intervenir le dogme de la
Trinité : on est dans le domaine de la théologie positive ; dans le premier cas,
il s'agit de l'activité du Verbe, mettant enjeu des conceptions théologiques :

c'est le champ de la théologie spéculative. Sur ce dernier point, il est acquis
que la théorie cartésienne renverse la tradition scolastique, dans la mesure
où elle exclut de loger les vérités éternelles dans le Verbe, de sorte que
Dieu les contemplerait au moment de la création. Mais la césure avec la
tradition se double-t-elle d'une tension avec le dogme? Qu'en est-il de la
nature du Verbe dans le cadre d'une doctrine posant les essences et les

existences librement créées par Dieu Penser les vérités éternelles comme
créées n'implique-t-il pas d'étendre cette création au Verbe également, en

tant qu'elles lui sont traditionnellement consubstantielles? L'indépendance
ontologique de Dieu, justifiant de placer sous sa tutelle tant les essences

que les existences, n'aboutit-elle pas à une conséquence impactant le dogme
trinitaire, en assimilant le Verbe à une créature produite par Dieu L'emploi
du terme production dans la réponse cartésienne cristallise la difficulté
christologique, dans le sens où la doctrine chrétienne traditionnelle (concile
de Nicée-Constantinople) enseigne la génération et non la production
(credo... in unum Dominum Jesum Christum... genitum, non factum): le

Verbe est engendré mais non créé. À ce titre, se pose la question de savoir si

la théorie cartésienne ne détiendrait pas pour conséquence d'ouvrir la voie
à une forme d'arianisme, en rabaissant le Verbe au rang de créature, qu'il
revient à Dieu de produire au même titre que les autres créatures.

Ainsi la possible assimilation de l'engendrement du Verbe à une création
témoigne de l'intérêt théologique recouvert par la théorie cartésienne.

Cependant, observons la sérénité affichée par Descartes dans sa réponse : il
s'arroge le droit de se dispenser d'élucider ce qu'il en est de la production
du Verbe. Cette réponse sereine peut faire l'objet d'une double lecture.

61 R. Descartes, Lettre au Père Mersenne du 6 mai 1630,1.1, p. 265-266. [mots
soulignés par nous].



252 AURÉLIEN CHUKURIAN

D'un côté, l'on peut considérer que la confiance adoptée par Descartes

procède de ce que sa théorie s'accommode effectivement de la doctrine
catholique traditionnelle: le renversement qu'elle induit de la théologie
médiévale n'inclut pas un bouleversement des mystères de foi. C'est

l'angle de lecture adopté par H. Gouhier. Le commentateur expose que
le Verbe n'est pas emporté dans l'universalité de l'acte créateur de Dieu.
Il se rapporte à l'indistinction des opérations divines : celle-ci préserve la
divinité éternelle du Verbe, en le laissant subsister dans l'unité trinitaire.
L'entendement, la volonté et la puissance ne faisant qu'un et ne pouvant
être distingués, même par abstraction, le Verbe peut toujours tenir lieu de

l'entendement, non plus en tant qu'il contient les vérités éternelles, mais

en tant qu'il agit conjointement avec le Père en les créant. La simplicité de

l'action divine autorise de placer le Verbe éternellement auprès de Dieu,
H. Gouhier citant l'épître à Timothée : « Déplatonisé, le Verbe a rejoint le

Père dans la transcendance où il est "lumière inaccessible, que nul homme
n'a vu ni ne peut voir"»62. À cet égard, la création des vérités éternelles
reste dans une parfaite conformité biblique, H. Gouhier relevant qu'elle
est, sans le chercher, « le strict commentaire de l'Évangile de saint Jean : "et
le Verbe était en Dieu, et le Verbe était Dieu"»63. L'appui représenté par
l'indistinction des opérations divines peut être suivi par un autre, consistant
dans ces vérités éternelles incréées, relevées supra, qui touchent à l'être
de Dieu : le Verbe serait une production éternelle qui serait inhérente à

l'existence de Dieu, au titre de la plus éternelle des vérités64.

Cette orthodoxie rendrait compte de l'aisance de Descartes, et de son
appel à la théologie pour se soustraire à une explicitation : sa doctrine

62 H. Gouhier, La pensée métaphysique de Deseartes, op. cit., p. 241.
63 Ibid.
64 II convient d'émettre quelques remarques concernant l'interprétation de

J.-L. Marion. Ce dernier relève également la potentielle « conséquence extrême » de

la théorie cartésienne, proche d'une «forme d'arianisme épistémologique» (Sur la

théologie blanche de Descartes, op. cit., p. 164). Néanmoins, le commentateur
signale cette conséquence potentielle pour aussitôt souligner que Descartes parvient
à l'éviter: J.-L. Marion convoque alors sa propre interprétation de la théorie
cartésienne, selon laquelle elle introduirait une fissure épistémologique, aboutissant
à un relativisme et requérant la mise en place d'un codage métaphysique. Aussi,
le Verbe ne serait pas ravalé au rang de créature, mais maintenu dans son éternité
incréée, à la faveur de la coupure avec les vérités qu'il a créées. L'arianisme
serait évité au prix d'une césure avec l'intelligibilité du réel. Cependant, nous
nous sommes rangés du côté des interprètes estimant que cette théorie n'inclut
nullement cette coupure avec le vrai et le bien en soi (cf. H. Gouhier, La pensée

métaphysique de Descartes, op. cit., p. 250, G. Rodis-Lewis, «Création des vérités
éternelles, doute suprême et limites de l'impossible chez Descartes », op. cit., p. 127,

et H. Bouchilloux, «Montaigne, Descartes: vérité et toute-puissance de Dieu»,
op. cit., p. 155), tant et si bien qu'elle ne peut servir de support pour résoudre
le problème du Verbe. Celui-ci appelle d'autres réponses, comme celle offerte par
H. Gouhier.



PHILOSOPHIE ET THÉOLOGIE DANS LE CARTÉSIANISME 253

s'accorde avec la Trinité mais il ne lui revient pas, en tant que
philosophe, de développer les modalités d'un tel accord. Ce premier registre
d'interprétation peut être étayé en se référant à d'autres concepts cartésiens,
notamment celui d'infini, que Descartes convoque lors d'une allusion à la
Trinité65. Parce qu'il est positivement incompréhensible pour la raison,
l'infini apporte la claire conscience philosophique qu'il y a en Dieu des
choses outrepassant l'entendement humain66. En ce sens, l'incompréhensible

infinité divine permet d'établir la possibilité, philosophique, de la
Trinité.

Cependant, pour cohérente qu'elle soit, cette interprétation n'est pas
exhaustive en tant qu'il est possible de jeter un autre regard sur la
Lettre à Mersenne. Détacher les vérités éternelles du Verbe en les rendant
dépendantes du décret divin peut ouvrir un espace pour penser le Verbe

comme l'effet d'une création, laissant poindre le « soupçon d'arianisme»67.
Le statut du Verbe en tant que créature pourrait alors être considéré à partir
des différents registres d'éternité établis par Descartes quand il indique,
dans la Lettre au Père Mersenne du 6 mai 1630, que Dieu est la plus
éternelle des vérités, plus éternelle que les vérités éternelles qu'il a créées.

Selon cette perspective, Dieu produirait éternellement son Verbe, de sorte

que son éternité ne serait ni celle de Dieu, ni celle des vérités éternelles.
Le Verbe occuperait une position intermédiaire entre Dieu, cause de soi,
éternel absolument, et les créatures que sont les vérités éternelles. Mais on
pourrait aussi envisager une co-éternité du Verbe et des vérités éternelles,
ou bien enfin, une préséance des vérités éternelles sur le Verbe.

Quelle que soit la nature assignée au Verbe créé, la théorie de la création
des vérités éternelles laisserait présager une supériorité ontologique de Dieu
sur le Verbe : l'un garderait une transcendance, le second faisant partie des

créatures qu'il revient à Dieu de produire.
Ce serait cette tension avec le dogme que viendrait exprimer la

terminologie de la production du Verbe, de sorte que le recours de Descartes à

la théologie pourrait davantage s'apparenter à une dérobade : acculé par
l'objection d'une contradiction avec le dogme trinitaire, l'auteur ne peut
que feindre l'assurance, et contourner le danger en se réfugiant derrière la

séparation entre philosophie et théologie.
Remarquons que l'idée d'une conséquence hétérodoxe en matière

de christologie se trouve renforcée par d'autres principes émaillant la

65 R. Descartes, Lettre au Père Mersenne du 31 décembre 1640, t. 1, p. 306.
66 pp première Partie, t. 3, art. 25 (« Et qu'il faut croire tout ce que Dieu a

révélé, encore qu'il soit au-dessus de la portée de notre esprit »), p. 107 : « Car nous
ne devons point trouver étrange qu'il y en sa nature, qui est immense, et en ce qu'il
a fait, beaucoup de choses qui surpassent la capacité de notre esprit. »

67 Michel Piclin relève le «soupçon d'arianisme avec la théorie de la création
des vérités éternelles » dans son livre sur saint Thomas : Philosophie et théologie chez

saint Thomas, Paris, Klincksieck, 1983, p. 27.



254 AURELIEN CHUKURIAN

philosophie cartésienne. Dans sa réflexion sur la causa sui, Descartes note
retenir le terme cause tout en sachant que celui-ci ne convient pas à la

procession des personnes divines68. En outre, une tension surgit concernant
la médiation christique. D'un côté, elle est maintenue théologiquement, sur
le plan du salut69. De l'autre, sur le plan philosophique, elle est écartée au
profit de l'idée de Dieu : celle-ci suffit pour connaître le vrai Dieu, que ce

soit pour ce qui concerne l'unité de son essence, les œuvres, émanant de sa

puissance, que sont les existences et les essences, ou même sa providence
générale et particulière70, cela sans ne rien savoir des personnes de la
Trinité71. Le rôle médiateur traditionnellement dévolu au Christ est rempli
philosophiquement par l'idée de Dieu, en tant qu'elle assure la liaison du fini
et de l'infini : trace laissée en l'homme par Dieu, entièrement vraie, claire et

distincte, elle préside à une connaissance de Dieu permettant de le toucher

par la pensée - non l'embrasser -, tout en étant la source d'un amour naturel
de Dieu se passant de l'Incarnation72. De tels éléments, conjugués à la

difficulté de la lettre à Mersenne, inviteraient à renouveler la christologie
autorisée par la philosophie cartésienne.

Il est difficile de trancher parmi les deux interprétations avancées:

nous ne connaissons pas la réaction de Mersenne, et Descartes n'est pas
revenu sur cette question. Il n'a pas élaboré la christologie philosophique
appelée par sa théorie, au grand regret du lecteur attentif aux répercussions
théologiques de ses principes philosophiques. Pour explorer ce point, nous

proposons, dans un ultime moment, de chercher s'il est possible de trouver,
dans la postérité, des prises de position attestant ces enjeux christologiques,
en déterminant laquelle des deux interprétations se trouve priorisée, celle
d'une christologie orthodoxe ou bien, celle d'une christologie hérétique,
proche d'une forme d'arianisme.

L'hypothèse générale de l'enjeu christologique sous-jacent à la théorie
cartésienne trouve un motif de satisfaction à travers la réception male-
branchiste, en tant qu'elle cible justement les conséquences christologiques
de celle-ci pour la refuser. Malebranche pousse en quelque sorte à son

68 R. Descartes, MM, Réponses aux Quatrièmes Objections, t. 2, p. 680-681.
69 Lettre au Père Mersenne de mars 1642, t. 1, p. 925 : « Mais il faut remarquer

que ce qui se connaît par raison naturelle, comme qu'il est tout bon, tout puissant,
tout véritable, etc., peut bien servir à préparer les infidèles à recevoir la foi, mais non
pas suffire pour leur faire gagner le ciel ; car, pour cela, il faut croire en Jésus-Christ
et aux autres choses révélées, ce qui dépend de la Grâce. »

70 Lettre à Élisabeth du 15 septembre 1645, t. 3.
71 MM, Réponses aux Sixièmes Objections, t. 2, p. 887 : «l'existence de Dieu

peut être clairement connue, sans que l'on ne sache rien des personnes de la très
sainte Trinité, qu'aucun esprit ne saurait bien entendre s'il n'est éclairé des lumières
de la foi. »

72 Lettre à Chanut du 1er février 1647, t. 3.



PHILOSOPHIE ET THÉOLOGIE DANS LE CARTÉSIANISME 255

paroxysme l'objection de Mersenne : il accuse la création des vérités
éternelles de renverser «tout l'édifice de la Religion chrétienne en dépouillant
Jésus-Christ, ou le Verbe de Dieu, de sa divinité»73. Peu de commentateurs
ont abordé cette question alors qu'elle semble décisive. Outre F. Alquié74,
qui y fait brièvement référence, B. Tambrun y revient dans un article. La
commentatrice recommande de replacer le refus de la théorie cartésienne
dans un horizon plus large, en prêtant attention aux récusations apportées

par Malebranche dans son œuvre aux milieux ariens et sociniens. C'est
dans le contexte de ce combat que la commentatrice inscrit le rejet ma-
lebranchiste de la théorie cartésienne, en tant qu'elle exerce une menace
antitrinitaire75.

Nous suggérons aussi de rattacher la révocation à un enjeu christo-
logique: la citation tirée des Éclaircissements montre que Malebranche
perçoit une tension, déjà soulevée par Mersenne, entre la création des vérités
éternelles et la production du Verbe au sens du génitif, à la fois objectif
et subjectif. L'on peut penser que la christologie est le moteur premier de

l'hostilité malebranchiste, déterminant la question de l'univocité. Concevoir

une dépendance des vérités éternelles à l'égard du décret divin revient

pour l'Oratorien à priver le Verbe de sa divinité, en courant le risque d'en
faire une production, une créature. C'est pourquoi l'Oratorien prend soin
de rétablir l'indépendance des vérités éternelles, afin de restaurer l'unité
trinitaire: immuables et éternelles, elles ne peuvent être que renfermées
dans le Verbe, Raison universelle, consubstantielle à Dieu. Loger les vérités
éternelles dans le Verbe, en insistant sur l'ordre qu'elles imposent à Dieu
en tant qu'il les contemple, coïncide avec le retour de l'univocité, par
l'union de la raison humaine à la Raison universelle. Divinité du Verbe et
univocité vont de pair, dans la mesure où Dieu consulte sa Sagesse qui lui
est consubstantielle, à laquelle l'esprit humain est aussi uni en percevant en
son sein les essences des choses. La vision en Dieu prend le contre-pied de

la création des vérités éternelles au nom d'un impératif christologique, en

73 Malebranche, RV, t. 1, Eel. XIII : «Il y a des gens qui pensent qu'il n'y
a point d'ordre immuable et nécessaire par sa nature, et que l'ordre ou la sagesse
de Dieu, selon laquelle il a fait toutes choses, quoique la première des créatures est
elle-même une créature faite par une volonté libre de Dieu, et non point engendrée
de sa substance par la nécessité de son être. Mais ce sentiment qui ébranle tous les

fondements de la morale, en étant à l'ordre et aux lois éternelles qui en dépendent,
leur immutabilité, et qui renverse tout l'édifice de la religion chrétienne, en dépouillant
Jésus-Christ ou le Verbe de sa divinité, ne répand point encore assez de ténèbres dans

l'esprit pour lui cacher cette vérité que Dieu veut l'ordre. » [Mots soulignés par nous].
74 Ferdinand Alquié, Le cartésianisme de Malebranche, Paris, Vrin, 1974,

p. 228-229.
75 Brigitte Tambrun, «Nouvelles perspectives sur Malebranche: les vérités

éternelles face à la menace antitrinitaire», Études théologiques et religieuses 93/1

(2018), p. 23-55.



256 AURÉLIEN CHUKURIAN

tant que la seconde contrevient à l'orthodoxie que la première se charge de

restituer.
Toutefois, si la réception malebranchiste confirme notre thèse d'un

impact christologique majeur de la théorie cartésienne, il reste à savoir
si cet impact a été non pas dénoncé, mais perçu et assumé par ceux qui
souscrivent à la théorie cartésienne. Nos recherches nous ont dirigé vers le

réformé P. Poiret, lequel a embrassé le cartésianisme avant de rompre avec
ce dernier pour s'orienter vers une pensée mystique, devenant le disciple
de la prophétesse A. Bourignon. Néanmoins, sa prise de distance avec
Descartes n'entamera pas son adhésion à la théorie cartésienne.

Or, eu égard à l'héritage qu'il lui consacre, Poiret viendrait plutôt
donner raison à la première interprétation de la réponse de Descartes à

Mersenne: son œuvre maîtresse, L'Économie divine (1687), amoncelle la

libre création des possibles et la doctrine de la Trinité, sans laisser paraître
aucune tension. Dieu se suffit à lui-même avec son Fils et son Esprit éternel,
qui procèdent immédiatement de sa nature. Au regard de l'autosuffisance
de la Trinité, la création se présente comme un surcroît contingent : celle-ci,

englobant les essences et les existences, découle d'un décret gratuit de Dieu
regardant sa seule délectation arbitraire76.

Tel est sans doute le principal intérêt de la réception opérée par
P. Poiret. Dans les Cogitationes Rationales (1685), l'auteur impute à

Descartes le reproche de n'avoir parlé «qu'à l'occasion et seulement en
passant»77 de la création des vérités éternelles. Pourtant, Poiret ne saisit

pas la signification exacte de la théorie cartésienne. Refusant d'intégrer
le principe de non-contradiction78, il commet surtout un contresens en
l'adossant à une doctrine de l'analogie de l'être79 (CR, 3). L'aspect
partiel de l'adoption de la théorie, relevé par Bayle80, signant une forme
d'inconséquence, est compensé par le fait que cette adoption permet de

justifier rétrospectivement la réponse cartésienne à Mersenne. Pour Poiret,
Descartes «n'aurait pas eu tort»81 de souligner que la question de la

76 Pierre Poiret, L'Économie divine, I, 4, § 4: «Il se suffisait avec soi-même,
avec son Fils et son Esprit Eternel. Néanmoins, se délectant dans soi, se jouant dans
soi avec sa sagesse admirable, qui le représentait à lui-même [...]; il s'est par pure
délectation arbitraire, et par une fiction toute libre, avisé d'un monde intelligible et
d'autres idées que de son essentielle [...]. Il a inventé ces choses librement dans son

concept arbitraire ; et il a résolu avec la même liberté de les produire au dehors. Voilà
la source et l'origine de toutes les réalités différentes de Dieu. »

77 Cogitationes Rationales (ci-après CR), III, 10, § 4.
78 Ibid., §23.
79 M. Chevalier, op. cit., p. 171, note 74: «les Cogitationes ne cessent de

comparer la pensée créée et celle du Créateur. »
80 Pierre Bayle, «Objections», in: Œuvres Diverses V, 1, trad. É. Labrousse,

Hildesheim/New York, Olms, 1982, p. 48.
81 Geneviève Rodis-Lewis, «Polémiques sur la création des possibles et sur

l'impossible dans l'école cartésienne», op. cit., p. 121.



PHILOSOPHIE ET THÉOLOGIE DANS LE CARTÉSIANISME 257

production du Verbe ne répugne pas à sa théorie, en tant que cette dernière
se concilie aisément avec la Trinité : cette conciliation se trouve renforcée

par le fait que les arguments préalablement évoqués pour la soutenir sont
aussi présents chez Poiret. Celui-ci avance l'indistinction des opérations
divines82 et réserve un champ de vérités éternelles appartenant à l'essence
de Dieu, dont la Trinité fait partie83.

La piste Poiret s'inscrivant dans la première voie d'interprétation,
misant sur l'orthodoxie, qu'en est-il de la postérité de l'interprétation
hétérodoxe dénoncée par Malebranche A ce jour, nous n'avons pas encore
trouvé l'auteur qui, reprenant la création des vérités éternelles, assumerait
un impact christologique hétérodoxe, de sorte que ces deux pôles seraient
liés. Toutefois, l'absence de cet auteur ne signifie nullement un échec de la

problématique : l'intérêt christologique de la théorie cartésienne est attesté

par la dénonciation de Malebranche et l'adhésion de Poiret. Ce qu'il
en est de l'éventuelle perception favorable d'une christologie hétérodoxe
impliquée par la théorie cartésienne ne vient que renforcer la pertinence de

la problématique, contribuant à animer la recherche. L'attention portée à

la lettre à Mersenne, associée à la citation de Malebranche et à des études
de la littérature secondaire, permettent de dessiner les contours d'un axe de

recherche, en se concentrant sur la place assignée aux principes cartésiens,
notamment la création des vérités éternelles, dans les milieux sociniens et
ariens de la fin du xvne et du début du xvnie siècle. Il s'agirait d'interroger
la possible filiation cartésienne de ces doctrines théologiques, en prenant
la théorie cartésienne comme expérience cruciale de cette autre ligne de

réception du cartésianisme.

Nous parvenons au terme de notre propos. Il en ressort que la théorie
cartésienne de la création des vérités éternelles cristallise une manière de
faire communiquer la philosophie et la théologie. Il s'agit d'une théorie
qui, tout en appartenant à la philosophie en ce qu'elle est forgée par
la raison et constitue le fondement métaphysique de la physique, exerce
des répercussions sur la théologie. Penser les essences comme créées

librement par Dieu dans un acte unique et simple signifie également,
dans la perspective de Descartes, célébrer la majesté de Dieu, poser une
incommensurabilité entre le fini et l'infini qui autorise l'établissement d'un
savoir humain certain et le déploiement d'une relation d'amour, et soutenir
une causalité divine efficiente totale telle que la production du Verbe s'en

trouve concernée, dans des termes sujets à une détermination variable.
Or, ce n'est pas seulement la théorie cartésienne qui s'avère soulever des

82 Poiret, CR, III, 10, §4.
83 Ibid., § 5 : « Il aurait pu se faire ainsi qu'il n'existât pas une seule vérité, à part

celles qui appartiennent à l'essence même de Dieu, ou encore que les vérités fussent
complètement différentes de celles qui sont aujourd'hui. »



258 AURÉLIEN CHUKURIAN

enjeux théologiques, mais aussi sa postérité. Le refus exprimé par les

postcartésiens se situe à la frontière de la philosophie et de la théologie, en tant
que les motifs épistémologiques se greffent à des décisions qui concernent la

théologie naturelle, gravitant autour du rétablissement de l'univocité. À ce

plan de la théologie naturelle s'ajoute un niveau proprement théologique
de la réception, à travers la manière dont les successeurs de Descartes
conçoivent le statut confié au Verbe au sein d'une création des essences,

participant de leur acceptation ou de leur refus d'une telle théorie.
Ainsi, la théorie cartésienne et sa postérité soulignent la richesse du

cartésianisme en ce que le lecteur est tenu en éveil sur le double front de

la philosophie et de la théologie, de sorte que leur séparation préalable
conditionne la fécondité de leur dialogue, comme déjà Descartes le pensait.


	Philosophie et théologie dans le cartésianisme : la théorie cartésienne de la création des vérités éternelles et sa postérité

