Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 152 (2020)

Heft: 2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 152 (2020), P. 189-201

BIBLIOGRAPHIE

FLORIAN METRAL, Figurer la création du monde. Mythes, discours et images
cosmogoniques dans l'art de la Renaissance, Arles, Actes Sud, 2019,
368 p.

MARc-ALAIN QUAKNIN, La Genése de la Genése. lllustrée par I'abstraction,
Nouvelle traductjon de I’hébreu, notes et commentaires de Marc-Alain
Ouaknin, Paris, Editions Diane de Selliers, 2019, 370 p.

Que la création du monde hante depuis toujours I'imaginaire humain, c’est une
évidence, quelle que soit la maniére dont nous la concevions. En témoignent les
mythes cosmogoniques fondateurs de I'Occident que sont la Théogonie d’'Hésiode, le
récit de la Genése ou les Métamorphoses d’Ovide, ou encore les figures antagonistes
et poétiques des « Ténébres» et de la « Lumiére» du Chaos et du Cosmos, qui
marquérent de toute leur charge symbolique les discours des humanistes de la
Renaissance. Tel est le but de la recherche de Florian Métral, qui a voulu dégager, a
partir des ceuvres de Ghiberti, Mantegna, Bosch, Michel-Ange, Raphaél, Bandinelli,
Salviati, Tintoret et Véronése, les enjeux anthropologiques, philosophiques et
artistiques de I'iconographie de la création du monde dans I'art de la Renaissance.
En effet, a ses yeux, de la fin du xv¢au début du xvue siécle, les représentations
artistiques de la création du monde révélent a leur maniére les fondements de
I'idée méme de la Renaissance. La chapelle Sixtine de Michel-Ange, la loggia de
Léon X de Raphaél et la chapelle Chigi de I’église Santa Maria del Popolo sont
trois lieux exceptionnels a cet égard, car les artistes ont usé 1a de toute la liberté
dont ils disposaient pour rendre visible les mystéres de I’existence de I'univers tels
qu’ils les concevaient. La méthode de 'auteur n’est pas tant de vouloir identifier
un «principe d’unité logique», qui conférerait au déploiement iconographique
une parfaite cohésion, mais au contraire de montrer comment ces différentes
représentations, tout en présentant d’incontestables continuités, résistent a toute
tentative de systématisation. « Ces images, dit-il, c’est I'une de leurs particularités
essentielles, s’insérent le plus souvent dans de vastes narrations et se voient dés lors
mises en relation avec un ensemble varié de themes visuels auquel il faut rester le plus
attentif possible ». « Monde de Dieu et mondes de I'art, dit 'auteur en conclusion,
sont liés parce qu’ils sont finalement tous deux une “fenétre sur le chaos”, selon
la belle formule de Cornelius Castoriadis. Ce passage du chaos au cosmos, soit le
“Chaosmos” — mot-valise inventé par James Joyce — est le propre de la création
divine, de la création artistique mais également de I'histoire de 'art qui, comme
toute science humaine, aspire, dans son travail d’agencement et de présentation
du savoir, a la fabrique d’'un nouveau monde offert & I'expérience du lecteur ».
Une liste des illustrations, une bibliographie trés fournie des sources et des études
publiées dans ce domaine font de cet ouvrage, qui est I'adaptation pour un public
cultivé et intéressé de la thése que I'auteur a défendue en 2017 a I’école doctorale de
I'université Paris I-Panthéon-Sorbonne, une enquéte visuelle originale sur tous les
courants de pensée — platonisme, hermétisme, kabbale juive, orphisme, astrologie —
qui ont été en effervescence dans la créativité des artistes, au moment ou les savoirs
cosmographiques et astronomiques, représentés par Copernic, Mercator, Kepler et
Galilée, étaient en train de bouleverser I'image connue jusqu’alors de la terre et du
COSMOS.

Bibles
(histoire,
édition,
commentaire)



190 BIBLIOGRAPHIE

Tout autre est 'objectif de Marc-Alain Ouaknin. Le titre Genése de la Genése
évoque bien I'originalité de son intention : tenter I'impossible en cherchant a faire
voir 'indéchiffrable, I'invisible. Non pas tant le ciel et la terre tels que Dieu les a
créés « Premieérement », mais risquer de suggérer le «comment Il s’y est pris ?», si
’on peut dire, et qu’on ne peut pas voir : secret de Dieu. Alors, peut-étre faudrait-il
d’abord, avant d’ouvrir ce livre, s’abstraire soi-méme du monde visible, fermer les
yeux de chair, et attendre, dans I’absence d’images, que s’ouvrent d’autres yeux,
les yeux du ceeur. Car, comme le dit Holderlin avec tant de finesse: « Dieu crée le
monde et les hommes comme la mer les continents: en se retirant...». Seulement,
tout en se retirant, Dieu a parlé. Et c’est bien cette Parole créatrice qu’il s’agit
de réentendre de maniére nouvelle. La traduction inédite et les commentaires que
Marc-Alain Ouaknin fait des onze premiers chapitres de la Genése, de la création
du monde a la tour de Babel, se veulent aussi proches de I’hébreu que possible
pour faire gouter non seulement la polysémie originelle des mots, mais ce dont
ils sont les signes au-dela de leur sens tangible. Et c’est 1a que se joue 'audace
de 'ouvrage : par le choix de la peinture abstraite, ouvrir un nouvel espace de la
conscience. Si le « Cercle noir » de Kazimir Malevitch peut illustrer le premier verset
de la genese, c’est que, dit le rabbin Ouaknin, «1’ceuvre sublime du peintre n’est
plus une proposition iconographique, mais une rencontre métaphysique ». Au fil du
livre, les récits de la Bible et les cent-huit peintures de soixante-dix peintres du xx© et
XXI¢ siécle proposent alors une dynamique spirituelle tout-a-fait exceptionnelle :
«Que les artistes se référent ou non a des courants de spiritualité, dit Diane de Selliers
dans son introduction, I'abstraction laisse au spectateur la possibilité d’interpréter
en toute liberté les ceuvres puisqu’elles résistent a la compréhension immédiate que le
figuratif impose. Face a une ceuvre abstraite, chacun peut trouver les significations
que sa sensibilité, son histoire, ses émotions, sa propre spiritualité lui insufflent ».
S’ouvre ainsi, pour chaque lecteur, la beauté d’un parcours intérieur ou Parole de
Dieu et abstraction se promeuvent mutuellement dans les incandescences libératrices
du sens.

JEAN BOREL

RoLAND MEYNET, Le Psautier. Cinguiéme livre ( Ps 107-150), Leuven/Paris,
Peeters (Rhetorica Biblica et Semitica, 12), 2017, 747 p.

RorAND MEYNET, Le Psautier. Troisieme livre (Ps 73-89), Leuven/Paris,
Peeters (Rhetorica Biblica et Semitica, 19), 2019, 270 p.

Jusqu’a récemment, le sommet de I'intelligence exégétique et critique du Psautier
se devait de ne le considérer que comme un ensemble « composite », et surtout pas
«composé» de maniére réfléchie. La simple question d’une unité possible créait en
effet une désapprobation alarmée. Le temps de cette idéologie est heureusement en
train de passer. Les recherches que Roland Meynet, professeur émérite de théologie
biblique a I'Université grégorienne de Rome, et quelques autres exégétes poursuivent
depuis quelques années sur la rhétorique biblique et sémitique, commencent a porter
de nouveaux fruits, Ces recherches le conduisent aujourd’hui a tenter de rendre
au Psautier son «unité», d’autant plus structurée qu’elle ne saute pas aux yeux
a la premiére lecture, mais demande au contraire d’étre patiemment recherchée
pour étre mieux savourée dans la complexité signifiante de son architecture.
Aux yeux de I'auteur, la composition des quarante-quatre psaumes du cinqui¢éme
livre (Ps 107-150) se révéle étre en effet «extrémement élaborée». D’abord par
'organisation « concentrique » des cinq sections qui le structurent, et dont la longue
méditation sur la Loi du Ps 119 constitue le cceur. Ce centre est encadré par le Hallel



BIBLIOGRAPHIE 191

(Ps 113-118), qui célébre la libération de 'esclavage égyptien et par les Psaumes
des montées (Ps 120-134), lesquels chantent et espérent la libération et le retour
de I’exil babylonien. Aux deux extrémités de cet ensemble se correspondent les
deux autres sections, dont le lien, dit R. Meynet, «se découvre plus facilement si
on I'examine en rapport avec le psaume central de la construction. En effet, le
Ps 119 célebre la Loi, la Parole de vie, souvent opposée a la parole mortelle des
impies. Or, dans la premiére section, le psalmiste se voit confronté a la parole
mensongére de ses ennemis qui I’accusent pour le faire mourir. Il en va de méme
dans la derniére section ou le venin qui se cache sous la langue des méchants met
en péril la vie du juste ». Ces deux sections sont donc a juste titre intitulées « De la
bouche d’imposture a I'action de gréice du juste » (107-112), et « Du venin du serpent
a la louange des justes » (135-145). C’est ainsi a I’action de grace et a la louange que
la victoire est donnée, et non pas a la parole mortifére de I'’ennemi. Il apparait en
conclusion que cette construction de 1’édifice littéraire du cinquiéme livre « brosse
I'immense fresque de I'histoire d’Israél. De chaque coté de la longue méditation
sur la Loi de Dieu sont mis en paralléle la libération du joug égyptien et celle du
joug babylonien. D’autre part, sur le plan théologique, c’est le Ps 119 qui se trouve
étre la clé d'interprétation de |‘ensemble. Et puisqu’il ne fait aucune mention ni du
temple, ni de Sion, ni de Jérusalem, on peut penser, dit R. Meynet, qu’il fut composé
au milieu de I'exil, quand Israél n’avait plus rien d’autre que la Loi, « pilier central
de la foi du peuple élu». Quant aux cinq derniers psaumes 146-150, ils remplissent
la double fonction de conclusion au cinquiéme livre lui-méme et au Psautier dans
son ensemble, « comme §’il avait fallu une doxologie finale de cinq psaumes pour
les cinq livres du Psautier». Dans I'impossibilité de résumer I'exégése et I'analyse
de la structure et de I'interprétation que R. Meynet fait de chaque psaume pour
lui-méme, avant de I'intégrer dans la section dont il fait partie, soulignons le soin avec
lequel il les retraduit chaque fois dans leur littéralité, et reprend systématiquement
toutes les expressions utilisées par les psalmistes pour en saisir la signification et la
place respective dans I'architecture de chaque psaume. L’effort de R. Meynet est de
vouloir nous faire coller au texte biblique lui-méme et d’en imprégner le lecteur, de
telle sorte qu’il soit porté par la puissance de ces priéres qui, depuis trois millénaires,
nourrissent et donnent sens a toutes les liturgies juives et chrétiennes dans le monde
entier.

C’est avec la méme attention qui a présidé aux analyses du Cinguiéme livre
du Psautier que le professeur Roland Meynet poursuit ici ses recherches sur la
composition du Troisiéme livre, soit les Psaumes 73 a 89. Par la place centrale
qu’ils occupent dans le Psautier, ces dix-sept Psaumes, qui sont presque tous I’ceuvre
d’Asaph et des Fils de Coré¢, traduisent 'expérience récurrente de I'anxiété et
de I'oppression d’Israél face a des ennemis toujours plus puissants et de I'appel
désespéré du secours de Dieu. Leur tonalité générale, dit 1'auteur, est en effet
vraiment sombre ; ce ne sont que plaintes, supplications et questions angoissées qui
sonnent comme autant d’accusations : est-ce que le Seigneur rejette a jamais ? Est-ce
que sa fidélité est épuisée jusqu’a la fin ? Est-ce que Dieu oublie d’avoir pitié ? Et plus
dramatique encore : Est-ce que pour les morts tu fais merveille ? Est-ce qu’on raconte
ta fidélité dans la tombe ? Est-ce que ta merveille est connue dans les ténébres? La
seule réponse a ces questions est toujours la méme : Israél paye le prix de ses péchés et
de son incurable infidélité a Ialliance. C’est pourquoi les ennemis prennent le dessus.
Et pourtant, ce ne sera jamais la le dernier mot. En dégageant une structure de
trois sections faites respectivement de six (Ps 73-78), cinq (Ps 79-83) et six psaumes
(Ps 84-89), I'auteur discerne au centre de chacune d’elle I'action et la promesse de
Dieu sur lesquelles Israél doit s’appuyer : au centre de la premiére section, le Ps 75
réaffirme que c’est Dieu seul qui juge et peut «abattre les cornes des méchants ».



192 BIBLIOGRAPHIE

Au centre de la section centrale, le Ps 81 invite Israél a pousser des cris de joie vers
Elohim, car c’est lui qui, parce qu’il a délivré Israél de I'oppression égyptienne et
I’a conduit dans le désert, peut encore libérer son peuple de ses ennemis présents.
Enfin, au centre de la troisiéme section, le Ps 86 voit déja la conversion future des
paiens: « Toutes les nations que tu as faites viendront et se prosterneront devant
ta face, Seigneur, et rendre gloire a ton nom ». Pour apprécier a leur juste mesure
les analyses de détail sur les mots et les expressions utilisées par les psalmistes, la
recherche de la structure interne de chaque psaume ainsi que la traduction trés
littérale qu’en fait Roland Meynet, il vaut la peine de suivre le conseil médiéval :
«Lis peu, mais attarde-toi». Ainsi seulement le lecteur pourra s’imprégner de la
spiritualité exceptionnelle qui se dégage de la priére psalmique qui, dans son réalisme
sans faille, révele a la fois le cceur de ’homme tel qu’il est devant Dieu dans tous les
états qu'il traverse et le cceur de Dieu tel qu’il a été, tel qu’il est et qu’il sera toujours
pour son peuple d’Israél, pour son Eglise et pour chaque homme.

JEAN BOREL

RacH1 (SALomMoN BEN IsaAc), La Bible de Rachi. Volume 1. la Torah
—le Pentateuque. Commentaire de la Torah par Rachi, Introduction et
annexes par Gilbert Wendorfer, Paris, Cerf, 2019, 940 p.

Rachi est pour le judaisme ce que Thomas d’Aquin est pour le christianisme :
une référence incontournable et, comme le dit I'éditeur Gilbert Werndorfer, « celui
qui incarne le savoir juif et la sagesse absolue ». De son vrai nom, Rabbi Salomon
fils d’Isaac, est né a Troyes en 1040. Treés jeune il quitta son pays natal et alla étudier
dans les académies talmudiques de Worms et de Mayence. A I'dge de vingt-cing
ans, il revint alors a Troyes pour y fonder sa propre école talmudique, et c’est
la que, jusqu’a sa mort en 1105, il se consacra a I’enseignement, a la rédaction
de commentaires de I'Ecriture et du Talmud, ainsi qu'a de multiples recherches
qui firent de lui I'un des savants les plus vénérés dans I’Europe entiére. Exégéte,
légiste, décisionnaire, poéte, penseur et, pour assurer sa subsistance, vigneron
en Champagne, Rachi a légué a la postérité une ceuvre qui n’est pas seulement
importante pour les juifs, mais également pour les chrétiens. En effet, Rachi, qui
s’est toujours voulu un homme d’ouverture tout en restant fidéle au judaisme,
a eu une large audience et influence sur I'interprétation chrétienne de la Bible.
Le franciscain Nicolas de Lyre, ainsi que Luther, pour ne prendre que ces deux
exemples, lui en sont redevable. La traduction frangaise de ce premier volume de
son commentaire de la Bible est un événement spirituel et culturel, tant par la
profondeur des différents niveaux de lecture et de compréhension du texte sacré qu’il
propose que par ’humilité et la modestie qu’il a toujours gardées pour approcher
les mystéres de la Parole de Dieu: «J’ai donc résolu d’appréhender le sens des
versets, et d’en établir le commentaire selon leur ordre et les midrashim auxquels
nos maitres ont fixé, midrash par midrash, leur place véritable». Les principes de
cette méthodologie, dont le but essentiel fut de rechercher le sens littéral des versets
(pechat), n’avaient rien de nouveau, sinon que Rachi les a mis en ceuvre avec sagacité
et une détermination sans faille pour toute la Bible, ce qui en a fait la somme de
référence par excellence pour toutes les générations d’étudiants qui ont suivi, jusqu’a
nos jours. Le drach trouve sa justification dans le verset de Jérémie 23,29 : « Est-ce
que ma parole ne ressemble pas au feu, dit IHVH, et au marteau qui fait voler en
éclats le rocher ?». Parmi les étincelles que produit le feu de la parole divine, le drach
prend sa place en toute légitimité. Il ne recourt a I’aggada que si elle s’harmonise avec
le pechat et permet de rétablir la continuité du récit biblique en le parachevant. On



BIBLIOGRAPHIE 193

mesure au fil du commentaire I'importance des ressources connues de la grammaire
et de la philologie de son temps, les discussions et les choix délibérés que Rachi a faits
et, afin d’étre compris par ceux auxquels il cherchait a s’adresser, I'inclusion dans son
commentaire de plus de mille trois cents mots étrangers, les laazim, (c¢f. Ps 114,1)
presque tous en vieux frangais. Pour Rachi, on le comprend bien, le commentaire de
la Torah n’était pas d’abord un prétexte a discussions philosophiques, mais la quéte
de la vérité de la parole de Dieu, telle qu’elle doit étre accueillie par tout fidéle juif.
Il est également important & noter que ce commentaire n’est pas non plus influencé
par les doctrines des piétistes juifs allemands qui furent a 'origine du mouvement des
hassidim d’Ashkenaz. Le commentaire de Rachi sur le Pentateuque, plus populaire
que celui des Prophétes et des Hagiographes, connut trés tot une consécration totale
et presque une canonisation. Premier livre imprimé en 1475 a Riva di Tiento, il
connut par la suite des centaines de rééditions. En annexe a cette traduction se
trouvent une chronologie biblique, un glossaire des concepts les plus importants,
I’alphabet hébreu, 'ordre de composition du Talmud, une bréve bibliographie et
quelques ouvrages cités par Rachi lui-méme dans son commentaire.

JEAN BOREL

NicoLA GARDINL, Vive le latin. Histoires et beauté d'une langue inutile,
Traduit de ]’italie’n par Dominique Goust, avec la collaboration d’Ilaria
Gabbani, Paris, Editions de Fallois, 2018, 278 p.

Cet ouvrage parlera-t-il dans le vide ou suscitera-t-il un intérét au-dela de
quelques nostalgiques du latin ? 11 est difficile de prévoir d’avance comment il sera
regu par ceux auxquels I'auteur aimerait tant s’adresser, «les jeunes gens, gargons
et filles des écoles, qui, plus que quiconque, cherchent a4 trouver un sens a ce
qu’ils font et voient» (p. 19), sans oublier les moins jeunes, latinistes ou non, et si
possible « signaler quelque chose de vital et de nécessaire a des hommes politiques,
enseignants, gens de commerce et médecins, avocats et écrivains qui, par curiosité et
sans préjugé, se demandent ce qu’est le latin » (/bid.). Comment 'auteur s’y prend-il
donc pour réussir son veeu et faire en sorte que son livre ne tombe pas des mains de
ceux qui seront tentés de s’y plonger ? En montrant comment et combien « le latin est
beau », dépassant ainsi d’un coup les arguments de ses détracteurs qui n’en voient
pas ou plus l'utilité, et ceux de ses laudateurs pour lesquels la premiére vertu du
latin serait de former Iesprit. Ce que font également toutes les autres langues, pour
peu qu’on les étudie sérieusement. « Quiconque étudie le latin, dit-il en résumé, doit
I’étudier pour une raison fondamentale ; parce que c’est la langue d’une civilisation ;
parce que c’est dans le latin que ’'Europe s’est accomplie. Parce que c’est en latin
qu’ont été écrits les secrets de notre identité la plus profonde et que, ces secrets, I'on
veut les déchiffrer» (p. 247). C’est ainsi qu’en vingt-deux chapitres, évoquant de
maniére vivante le parcours de I'auteur lui-méme redécouvrant au cours de ses études
«I’espace de bonheur » que représentait pour lui la possibilité et I'apprentissage du
latin — sans lequel « notre monde ne serait pas ce qu’il est» (p. 30) — son évolution,
sa large diffusion et ses divers modes d’expression, il opére un beau choix de textes
qu’il a particuliérement aimés dans I'histoire de la littérature latine, et qui ont
peu a peu constitué ce qu’il appelle sa «maison intérieure». De Catulle a saint
Augustin et saint Jérome, en passant par Horace, Cicéron, César, Virgile, Ovide,
Sénéque, Tite-Live, Lucréce, Juvénal et Properce, il nous fait apprécier au fil de
leurs extraits reproduits et traduits, non seulement la voix propre de quelques-uns
des plus grands témoins de la langue latine, mais aussi la richesse, la diversité et la
finesse des pensées qu’elle a suscitées au cours des siécles. « Il ne suffit pas que celui

Histoire de
I'antiquité
(classique

et chrétienne)



Histoire
et théologie
médiévale

194 BIBLIOGRAPHIE

qui parle soit vivant pour qu’il puisse dire que sa langue est vivante, dit 'auteur
en conclusion. Vivante est la langue qui dure et qui produit une autre langue, ce
qui est justement le cas du latin» (p. 249) qui, de surcroit, fut créateur et modéle
d’autres littératures, comme autant de conversations nouvelles offertes a qui voudra
bien s’engager dans ce dialogue enchanté. Une bibliographie de base et quatre index
des auteurs, personnages historiques, personnages mythologiques et passages cités
seront utiles a un travail d’approfondissement.

JEAN BOREL

PATRICK BOUCHERON, La trace et 'aura. Vies posthumes d’Ambroise de
Milan, (v°-xvi siécles ), Paris, Seuil (L’Univers historique), 2019, 535 p.

De maniére brillante, Patrick Boucheron démontre avec tout I’art d’historien
qui est le sien, que la vie d’Ambroise, évéque de Milan de 374 jusqu’a sa mort
en 397, est fondamentalement plurielle par le rayonnement inoui qu’elle a eu, non
seulement de son temps, mais durant tout le Moyen Age et jusqu’a la Contre-
Réforme. En effet, la personnalité si forte d’Ambroise n’a cessé d’étre commentée,
réinterprétée, réécrite et scrutée jusqu’en ses moindres détails, et tout I'imaginaire
hagiographique se 'est appropriée de mille et une maniéres, faisant de lui a la
fois le héros de la romanité continuée, le champion de la liberté¢ de I'Eglise, le
saint patron de la Ville et protecteur céleste de sa conscience civique. Et pour
tout dire: «I'inventeur d’un nouveau monde sensible qui prétendait réaménager
tout 'univers». Il est donc bien, comme le suggére 'auteur, un de ces bricolages
mémoriels par lesquels une société s’invente, de fagon plus ou moins heurtée,
contradictoire et toujours conflictuelle, un passé commun et une identité collective,
en relevant les traces de ce qui, du passé, demeure disponible. Suivre pas a pas au
fil des siécles cette vivante présence, cette empreinte multiple d’Ambroise dans les
consciences humaines, comme dans les mémoires urbaine, textuelle et liturgique,
tel est le but que Patrick Boucheron a magistralement réussi. Grace a un ensemble
de notes historiques, littéraires et doctrinales extrémement fouillées et précises, une
liste de toutes les sources imprimées disponibles et une bibliographie sélective trés
compléte, un index des apparitions, un index des noms cités et plus de vingt-cingq
documents, cartes et illustrations de premier intérét, cet ouvrage est un exemple de
ce qu’on peut appeler «’archéologie d’'un nom propre ».

JEAN BOREL

GABRIEL MARTINEZ-GROS, L’ Empire islamique. vii°-xI° siécles, Paris, Passés
Composés/Humensis, 2019, 335 p.

Deux raisons principales font I'intérét de cette nouvelle histoire de I'empire
islamique : la réputation d’abord de Gabriel Martinez-Gros, qui fait de lui I'un des
spécialistes actuels les plus renommeés de I'histoire de I'islam médiéval et, ensuite,
le point de vue original qu’il adopte pour I'écrire. Afin d’éviter le travers d’une
histoire de l'islam vue et jugée comme on I'a fait jusqu'a présent a partir de
I'Occident, 'auteur veut nous faire comprendre les enjeux stratégiques, politiques,
économiques, culturels et religieux qui ont présidé aux conquétes islamiques des
cinq premiers siécles, en prenant comme guide et référence essentielle I'ceuvre
capitale d’Ibn Khaldiin, le premier grand historien arabe du xiv¢siécle. Apparait
alors de maniére trés suggestive comment, au «soulévement tectonique» qu’a
constitué ’expansion fulgurante de 'Empire islamique des premiéres générations,



BIBLIOGRAPHIE 195

les exigences de la sédentarisation ont progressivement imposé leurs pesanteurs
administratives et économiques, et ont fini par affaiblir et inverser le dynamisme
conquérant du jihad primitif. De la mort du prophéte Muhammad en 632 a I'éviction
des Arabes des structures de pouvoir et a I’émergence des sultanats turcs au xi° siecle,
en passant par la mise en place du califat, I'éclosion et la chute des dynasties
abbasside, omeyyade ou fatimide, nous assistons ainsi a I'irréversible déclin et
a I’épuisement d’un élan civilisationnel auxquels les conquétes et les violences
guerriéres du jihad politique et religieux actuel cherchent a redonner un nouvel
essor. Un lexique de base des auteurs, concepts et thémes les plus importants, un
index des familles califales de I'empire islamique et de leurs généalogies, un index
de tous les noms cités, une bibliographie et des cartes géographiques offrent des
précisions indispensables pour se repérer correctement dans la dynamique propre
de cette histoire.

JEAN BOREL

SAINTE CATHERINE DE SIENNE, (Euvres complétes. Suivies de La vie de
Sainte Catherine de Sienne par le bienheureux Raymond de Capoue
son confesseur, Editions et traductions de Etienne Cartier, Jourdain
Hurtaud O.P. et Etienne Hugueny O.P., en supplément la traduction
des Oraisons par Etienne Cartier et des Elévations par Louis Chardon
O.P., texte établi par Maxence Caron, Préface de Frangois Daguet O.P.,
Paris, Les Belles-Lettres (Les classiques favoris, 7), 2019, 1 660 p.

Depuis plus de six siécles, Catherine de Sienne ne laisse personne indifférent.
C’est le moins qu’on puisse dire. De son vivant déja, ses ascéses et pénitences hors
normes, comme ses prises de position et ses diverses interventions dans les crises
religieuses de son temps, furent aussi bien contestées qu'admirées. N'a-t-elle donc
été, comme certains 'ont pensé, qu’une exaltée dont I'influence féminine déran-
geait la sensibilité classique et I'idéologie masculine de I’époque ? Une visionnaire
incontrélable qui a porté une responsabilité dans I’éclatement du Grand Schisme ?
Une délicieuse nonne pamée aux bras de ses suivantes comme ['iconographie I'a
souvent représentée ? Ou plus récemment encore, dans une série télévisée en 2015,
intitulée Inquisitio, Catherine de Sienne a-t-elle vraiment été « 'inspiratrice fanatique
d’une bande de tueurs, préte a diffuser la peste dans le Comtat Venaissin pour
saper le pouvoir de I'antipape Clément VII en terrorisant la population»? Face
a l'outrance de ces jugements, heureusement, Catherine de Sienne n’a pas besoin
d’autres défenseurs qu’elle-méme. C’est ce qui fait sa force et le rayonnement qu’elle
ne cesse d’exercer depuis toujours sur ceux qui savent entendre son message et lire
attentivement les trois ceuvres majeures qu’elle nous laisse : le Dialogue, dans lequel
elle expose sa doctrine spirituelle, les 330 Lettres qu’elle n’a pas seulement adressées
aux papes, cardinaux, rois et princes, mais a bien d’autres personnes de modeste
condition et, enfin, les Oraisons et les Elévations. Ces trois ceuvres, rééditées en un
seul volume pour la premiére fois en France, rendent a Catherine de Sienne ’honneur
et la réputation auxquels elle a droit, et confrontent les lecteurs avec une exigence,
une rigueur et une autorité spirituelle dont on a plus aujourd’hui ’habitude. 11y a
en effet dans la forme et dans le ton de son écriture — Catherine de Sienne a dicté la
plupart de ses textes, car elle ne savait guére écrire — quelque chose de trés particulier
et d'immédiat qui peut d’abord peut-étre rebuter, mais qui tout de suite interpelle et
fascine. Catherine ne mache pas ses mots. Elle va droit au but et n’épargne personne
s’il s’agit de dire la vérité. Tout en demeurant dans la charité. Pour la comprendre
telle qu’elle veut étre comprise, il faut accepter 'unique et seul but qu’elle poursuit :



Histoire

de la modernité
et de la période
contemporaine
(religion,
philosophie,
littérature)

196 BIBLIOGRAPHIE

unir dans sa vie, comme dans celle des autres, I’amour exclusif de Dieu et une charité
en acte envers le prochain. La discrétion, qui renferme a la fois la signification de
discernement et celle de réalisation concréte de ce qui doit étre accompli, consiste a
rendre a chacun — a Dieu d’abord, au prochain et a soi-méme — ce qui lui est di. Pour
Catherine, seule une capacité de discernement permet a I'amour et au comportement
moral de s’ajuster aux personnes et a la réalité. Ainsi, en unissant la connaissance
et 'amour de la vérité dans I'action vertueuse, seules la discrétion et ’humilité
parfaite permettent a I’homme d’acquérir sa vraie liberté et de la donner aux autres,
en exergant a leur égard une vraie justice. C’est de cette voie d’exception dont
Catherine de Sienne a voulu témoigner, comme elle le dit elle-méme en conclusion
de son Dialogue : « Trinité éternelle, dans votre lumiére que vous m’avez donnée, et
que j’ai regue avec la lumiére de la trés sainte foi, j’ai connu, par les explications aussi
nombreuses qu’admirables, la voie de la grande perfection. Vous me I’avez montrée,
pour que je vous serve dans la lumiére et non dans les ténébres, pour que je sois un
miroir de bonne et sainte vie, et que je renonce enfin a cette existence misérable ou
jusqu’ici et par ma faute je vous ai servi dans les ténébres ». En accordant le titre de
Docteur de I'Eglise a Catherine de Sienne, le 3 octobre 1970, Paul VI a voulu ainsi
donner a ses ceuvres l'autorité spirituelle exemplaire et définitive qu’elles méritent
dans I’Eglise universelle. Catherine de Sienne est en effet une illustration vivante et
tout-a-fait remarquable de cette affirmation trés forte de saint Paul: «Ce qu’il y a
de faible dans le monde, voila ce que Dieu a choisi pour confondre ce qui est fort;
ce qui dans le monde est sans naissance et ce que I'on méprise, voila ce que Dieu a
choisi; ce qui n’est pas, pour réduire a rien ce qui est, afin qu’aucune chair n’aille
se glorifier devant Dieu». Pour Le Dialogue comme pour les Lettres un précieux
index analytique et une table des matiéres détaillée ont été dressés avec soin. En
plus de toutes les ceuvres de Catherine de Sienne que le volume rassemble, Maxence
Caron a eu I'excellente idée de joindre aussi La vie de Catherine de Sienne écrite par
le bienheureux Raymond de Capoue, maitre général des fréres précheurs, qui fut son
confesseur et directeur spirituel.

JEAN BOREL

Giacomo LEoPARDI, Zibaldorge, Traduit de I'italien, présenté et annoté par
Bertrand Schefer, Paris, Editions Allia, 2019, 2 390 p.

A quoi comparer le Zibaldone de Leopardi? A un volcan en perpétuelle
éruption? A un kaléidoscope en constante mutation? En tous les cas, ce qu'il
faut d’abord dire, c’est que cette ceuvre au gott de «sabayon» — tel est le sens de
Zibaldone ! — n’a aucun équivalent dans la littérature universelle. Est-ce un journal ?
—Oui et non. Oui, parce que Giacomo Leopardi (1798-1837) ne quittait jamais ce
«cahier » dans lequel il accumulait, en les datant, les observations, les pensées et les
intuitions les plus diverses sur tous les sujets qui lui passaient par la téte et sans aucun
plan préétabli: de la vie personnelle et intime a la philologie, de la linguistique a la
sociologie, de I'anecdote a la poésie, de la politique a I'histoire, de la philosophie a
la religion, de la métaphysique aux sciences naturelles. Non, parce que le «je» y est
rarement narratif, et que ce texte rassemble aussi bien de brefs aphorismes que de
véritables petits traités admirablement écrits et dont il espérait tirer par la suite de
plus amples ouvrages ; et, surtout, parce qu’il pouvait trés bien ne rien noter durant
plus d’une année et tout d’un coup composer fiévreusement des dizaines de pages.
Mais que se cache-t-il alors derriére les fulgurances de ce foisonnement d’idées aux
allures apparemment décousues et restées inachevées ? Tout simplement, le tourment
et 'expérience d’un esprit toujours actif, attentif, en dialogue avec lui-méme et avec



BIBLIOGRAPHIE 197

les autres, cherchant avec I'acuité géniale qui était la sienne, a capter peut-étre un
sens, et souvent un non-sens, a l'infinie diversité que nous offre I'observation de
la nature et des cultures humaines. Et c’est bien parce Leopardi sent et sait que
«I’histoire de chaque homme contient toute I’histoire de I'esprit humain, mais aussi
I’histoire des nations » que le lecteur est tout de suite pris par sa lecture, car il ne peut
que se reconnaitre lui-méme dans les questionnements les plus intempestifs et les
continuels allers et retours de ce parcours de vie. Pour Leopardi, « les choses ne sont
ce qu’elles sont que parce qu’elles sont ainsi. Une raison préexistante a I'existence
ou au mode d’étre, une raison antérieure et indépendante a I’étre et au mode d’étre
des choses: une telle raison n’existe pas et ne peut étre imaginée. Par conséquent il
n’existe aucune nécessité pour aucune existence. Comment pourrions-nous imaginer
un Etre nécessaire ? Quelle raison a-t-il hors de lui et avant lui pour qu’il existe et qu’il
existe de cette fagon et éternellement ? La raison est en Lui-méme, dit-il, et ¢’est 1a
I'infinie perfection ». Sans étre détruite, I'idée de Dieu n’en est donc que plus forte:
« Ego sum qui sum (Je suis qui je suis), c’est-a-dire je porte en moi ma raison d’étre :
grandes et remarquables paroles! S’exclame-t-il, c’est ainsi que je congois I'idée de
Dieu en ce monde» (p. 768). Dans I'impossibilité de donner un aper¢u, méme aussi
succinct qu’il puisse étre, de la prolixité et de I'entrelacement des argumentations,
réflexions et développements qu'il fait sur tous les thémes qu’il aborde librement et
sans aucun plan préétabli, qu’il suffise de rappeler ce mot de conclusion provisoire :
«Les ceuvres de génie, dit-il, consolent toujours, raniment ’enthousiasme et, en
évoquant et représentant la mort, elles rendent momentanément a I’ame cette vie
qu’elle avait perdue: ce que I'ame contemple dans la réalité I'afflige et la tue, ce
qu’elle contemple dans les ceuvres de génie qui imitent ou évoquent d’une autre
maniére la réalité des choses, la réjouit et lui redonne vie ». Pouvait-il mieux parler
de son propre Zibaldone? A chaque lecteur d’en juger par lui-méme. Nous saluons
le travail tout-a-fait exceptionnel qu’a fait Bertrand Schefer pour nous donner
une traduction précise, fluide, agréable et vivante de ce texte-fleuve absolument
incomparable, et pour les notes judicieuses et indispensables a la compréhension
qui accompagnent chaque page. Nous saluons également le soin qu’il a pris de
traduire non seulement les deux index inachevés que Leopardi avait commencé de
préparer pour une éventuelle publication : Pensée de philosophie variée et de belle
littérature et Malheur de connaitre son dge, mais également son Fichier, I'Index de
mon Zibaldone de pensées, commencé le 11 juillet 1827 a Florence, et le Polizzine ou
Thémes mentionnés dans I'Index. Suivent enfin le Polizzine ou Thémes non mentionnés
dans l'index, la Table des éditions des principales ceuvres citées dans le Zibaldone,
I'Index complet des noms de personnes, ceuvres, écoles, pays et populations cités et
I'index de tous les thémes abordés par Leopardi. L’impression sur papier bible et le
choix des caractéres ont aussi été faits avec le plus grand soin. Nous avons donc la
une remarquable édition de référence et de travail.

JEAN BOREL

RoBERT E. LERNER, Ernst Kantorowicz. Une vie d'historien, Traduit de
I’anglais par Jacques Dalarun, Paris, Gallimard (Bibliothéque des
Histoires), 2019, 638 p.

Deux ouvrages magistraux sont associés au nom d’Ernst Kantorowicz
(1895-1963), une biographie de Frédéric IT de Prusse, parue en 1927, et Les Deux
Corps du roi, publié en 1957, Mais qui est donc cet érudit polyvalent, qui avait
I’élégance d’un dandy, né dans une famille juive industrielle de Poznan, et auquel
s’est attachée I’étiquette un peu réductrice et trop générale d’historien ? Mais histo-
rien de quoi? Si toutes les recherches de Kantorowicz ont fait de lui un spécialiste



198 BIBLIOGRAPHIE

reconnu de I'histoire de I’art, mais également de la théologie, de la littérature et de la
philosophie du Moyen Age, sans oublier sa passion du droit canonique et du droit
patristique, de la philologie et de la poésie contemporaine, on comprend rapidement
qu’il échappe a tout classement. De méme que le parcours de sa vie, dont les étapes
sont hors du commun. Comme s’en étonne Robert E. Lerner, combien d’hommes
peuvent se prévaloir d’avoir été tour a tour un ardent nationaliste allemand, engagé
volontaire pour combattre au service du kaiser pendant la Premiére Guerre mon-
diale, blessé¢ dans I’enfer de Verdun, membre du cercle élitiste du poéte-prophéte
allemand Stephan George, volontaire pour la lutte contre les spartakistes a Berlin et
de nouveau contre les «rouges» de I'éphémére République soviétique a Munich?
Combien eurent le courage de s’opposer publiquement a Hitler et de refuser de
préter serment au régime, ce qui 'obligea a fuir aux Etats-Unis aprés avoir échappé
de justesse a la Nuit de cristal ? Enfin, le maccarthysme ne fit-il pas de lui 'un des
défenseurs de I'indépendance universitaire et I'un des premiers intellectuels a refuser
le serment de loyauté? Ouvrir cette biographie, c’est ne pas pouvoir la refermer
avant d’étre parvenu a la derniére page, tout a la fois essoufflé par une telle épopée,
émerveillé par tant de science et de connaissances acquises, et perplexe devant une
personnalité aussi complexe. L’auteur a pris soin de dresser enfin un index complet
de tous les noms propres et lieux cités.

JEAN BOREL

MATTHIEU ARNOLD, Oscar Cullmann. Un docteur de | 'Eglise, Paris, Olivétan,
2019, 144 p.

« Ami de trois papes», comme aimait a le qualifier son collegue Karl Barth,
Oscar Cullmann (1902-1999) est I'une des personnalités protestantes les plus
marquantes du xx¢siécle. L’excellente petite biographie que nous offre Matthieu
Arnold retrace les principales étapes de la formation et de 'ceuvre théologique
d’Oscar Cullmann, de méme que les multiples influences qu’il exercga de son vivant,
tant en France que sur le plan international et cecuménique. Avec un rayonnement
spirituel et une générosité humaine qui lui étaient propre, Oscar Cullmann a su
toucher aussi bien les simples croyants que le pape Paul VI, les péres du Concile de
Vatican II et les membres de I’Académie des Sciences morales et politiques ou il avait
été élu en 1972. Comme le dit a juste titre "auteur en conclusion : « Oscar Cullmann,
interpréte du Nouveau Testament, s’est toujours donné pour tache de rechercher
I'essence du message de Jésus et du christianisme. I I'a trouvée dans le réle central du
Christ dans I'histoire du salut : le Ressuscité en éclaire le passé, le présent et le futur.
Il a établi que P’eschatologie du Nouveau Testament n’était ni simplement présente
ni simplement future. Aujourd’hui, 'idée de la tension entre le “déja” (la bataille
décisive remportée) et le “pas encore” (la victoire finale) est devenue un bien commun
de 'exégése néotestamentaire » (p. 124). Parce qu’il a toujours mis I'Evangile au ceeur
de ses préoccupations éthiques et spirituelles, Cullmann a inlassablement dénoncé la
tentation d’un faux sécularisme dans I'Eglise. Dans ce sens, « il jugeait qu'une Eglise
qui, au lieu de se fonder sur la Bible, s’en tient principalement voire uniquement aux
modes philosophiques ou sociologiques n’a plus de raison d’étre : elle perd son sel et
n’a plus rien a apporter au monde » (p. 128). Enfin, ¢’est un beau chapitre que nous
donne I'auteur sur 'engagement cecuménique de Cullmann: si, dans sa « grande
franchise », il n’a jamais voulu mettre de c6té les points de divergence, il a toujours
désiré les envisager dans un «authentique irénisme », enraciné dans sa conception
de I'histoire du salut: pour Cullmann, c’est «a travers les différentes confessions
que I’Esprit-Saint est a 'ceuvre dans Ihistoire, en dépit des déformations dues au



BIBLIOGRAPHIE 199

péché humain. C’est I'Esprit-Saint également, il en était profondément convaincu,
qui conduira les Eglises vers une unité qui n’est pas pure fusion : en effet, 'uniformité
est contraire au Saint-Esprit» (p. 109). Une bibliographie sélective des ouvrages et
principaux articles de Cullmann, des instruments de travail et études qui lui ont été
consacrés offre au lecteur intéressé de quoi poursuivre son intérét sur la pensée du
théologien bilois.

JEAN BOREL

ALAIN DEMURGER, Le peuple templier, 1307-1312. Catalogue prosopogra- Histoire du
phique des templiers présents ou (et) cités dans les procés-verbaux des christianisme
interrogatoires faits dans le royaume de France entre 1307 et 1312, Paris,

CNRS éditions, 2019, 559 p.

Grace au travail minutieux de relecture qu’Alain Demurger a fait des proces-
verbaux des différentes procédures de condamnation menées contre I'ordre du
Temple, 2 336 templiers sortent aujourd’hui de 'oubli et du mépris dans lesquels
les a abandonnés la persécution drastique que leur a fait subir Philippe le Bel dans
le royaume de France, depuis la rafle du 13 octobre 1307 jusqu’a la disparition de
I'ordre en 1312. Cette galerie de portraits, que I’on appelle une prosopographie,
donne le vertige et nous renseigne pour la premiére fois sur les noms, les origines,
les familles et les carriéres de ces hommes qui ont été actifs dans ’ordre du Temple.
De tous ces chevaliers, chapelains et sergents des divers diocéses et commanderies
auxquels ils appartenaient, 1135 furent physiquement présents dans les procés dont
I’histoire a gardé les traces écrites. Les autres ne sont connus que par citations,
dénonciations et récits au cours des interrogatoires. Quant a ceux qui ont réussi
a s’enfuir ou qui ont été brilés, il ne reste évidemment plus aucune trace. S’il est
un chapitre de I'histoire de la chrétienté qui suscite les avis les plus contrastés et
divergents, c’est bien celui de I'ordre du Temple, devenu impopulaire et accusé de
tous les vices. Cette enquéte précise des interrogatoires que 1’on a rédigés permet
désormais de mieux comprendre les enjeux secrets et réels qui ont déclenché les
dénonciations, et de mettre en balance les aveux et les démentis. Un dossier de
six cartes représentant les commanderies, maisons ou établissements secondaires
de I'ordre du Temple dans lesquels un templier au moins a été regu dans I'ordre,
une bibliographie compléte des procés-verbaux des procés frangais, des sources
et instruments de travail, une chronologie détaillée du procés du Temple, et six
appendices donnant la liste compléte des templiers entrés de 1300 a 1307, les
calendriers liturgiques utilisés, la liste des chevaliers et des prétres dans I’ordre
de 1307 a 1312, les templiers du procés chypriote de mai 1310 font de cet ouvrage
la référence sur ce chapitre de I’histoire ecclésiastique la plus exhaustive publiée a ce
jour,

JEAN BOREL

MicHEL ANGoOT, Les mythes des Indes, Paris, Seuil, 2019, 556 p. Traditions
religieuses

Comment retrouver la saveur propre et le sens originel de la mythologie des ©orientales
Indes, si riche d’enseignements spirituels atemporels sur la nature de I'indicible et
la profondeur de la parole, mais en-de¢a des interprétations réductrices que les
occidentaux en ont faits a leur convenance et, surtout, en dega de I'appropriation
identitaire et de la récupération nationaliste récente? Tel est le défi que Michel
Angot reléve avec brio. K travers une érudition savante qu’il sait rendre accessible



200 BIBLIOGRAPHIE

au grand public, il remet d’abord quelques pendules a I’heure concernant I'approche
existentielle et profonde que les hindous eux-mémes ont eu et veulent encore avoir
aujourd’hui de leurs récits, auxquels la science moderne a donné le nom de mythes,
mais qu’ils considérent comme de I'histoire, leur histoire. Et, pour entrer dans
I'intériorité de I’ame indienne, il faut bien comprendre que « chaque étre existe sur
des plans différents : tout étre céleste est susceptible de disposer d’une forme terrestre
et tout étre terrestre dispose d’un équivalent céleste, la nature des choses n’est pas
définie ni limitée. Un dieu, un homme, tous les étres peuvent vivre un certain temps
sous la forme d’un animal ». C’est ainsi que s’éclairent la complexité des naissances
et des combats des dieux, les cosmogonies et I'irruption des dieux dans le monde
humain, la nature du temps et de 'immortalité, la diversité des rites, le sens de
’amour et du mal, du faux et du vrai. « Les histoires qui sont contées ici, dit 'auteur
en conclusion d’une magistrale introduction, ne sont pas des contes pour enfants,
loin de la ; éminemment sérieux, le mythe dit la vérité que nos sens ne pergoivent pas,
la vérité d’un plan du cosmos ou les hommes n’ont pas accés par la perception. Le
mythe que nous connaissons et qu’ils ignorent, c'est la poésie ». Un cahier de douze
illustrations en couleurs et une vingtaine d’illustrations en noir et blanc insérées dans
le texte font de cet ouvrage la meilleure présentation d’ensemble actuelle, en langue
frangaise, des mythes védiques et bouddhiques, ainsi que des mythes des épopées et
des Puranas. Chaque chapitre est doté d’une bibliographie sélective propre a orienter
vers d’autres lectures ou recherches. « Pour comprendre I'autre, disait Massignon,
il ne faut pas se I'annexer, mais devenir son hote». C’est a ce bel exercice que nous
invite Michel Angot.

JEAN BOREL

OvLivier HANNE, L’Alcoran. Comment I' Europe a découvert le Coran, Préface
de John Tolan, Paris, Belin, 690 p.

Il fallait que ce livre soit écrit et nous félicitons Olivier Hanne de I'avoir si
bien fait. Alors que les sociétés européennes et américaines redécouvrent bon gré
mal gré, depuis quelques décennies, la présence du Coran dont se réclament au
quotidien les courants plus ou moins radicaux et prosélytes de I'islam salafiste ou
wahhabite, et surtout les revendications politiques violentes de I'Etat islamique,
quelle place au juste le Coran et la langue arabe tiennent-ils dans notre histoire
intellectuelle et spirituelle occidentale? Comment I’Europe a-t-elle découvert et
compris le Coran depuis I’'Hégire de Mahomet? C’est a ce parcours qu’Olivier
Hanne nous invite dans cet ouvrage remarquablement documenté et précis. De Jean
Damascéne a I'orientalisme romantique de I'époque coloniale, en passant par la
conquéte de ’Espagne au vin®siécle et les croisades du xucsiécle, les recherches
sur ’Alcoran — comme on le désignait a I’époque médiévale — et la langue arabe
entreprises par les abbés de Cluny et celles des humanistes catholiques et protestants
de la Renaissance et de la Réforme, les étapes sont nombreuses et fort complexes.
Avec le triomphe de la raison au xviie siécle, I'engouement de 'orientalisme dans le
climat colonial des x1x® et xx° siécles, la découverte de la méthode historico-critique
et de la philologie, «I'intérét européen a I'égard de la langue arabe et du Coran,
conclut I'auteur, ne s’est jamais démenti. Contrairement au monde islamique, qui ne
connut guére d’attraction pour la culture et les textes européens avant le xvi° siécle,
celle-ci est allée chercher son information sur Iislam avec une opiniatreté et une
constance impressionnante, afin de disposer d’armes intellectuelles et d’enrichir son
raisonnement logique » (p. 591). Méme si les chrétiens et les musulmans n’ont cessé
de mesurer les distances culturelles et religieuses profondes qui les séparaient, et



BIBLIOGRAPHIE 201

si les rivalités réciproques ont toujours été plus fortes que les affinités pourtant
réelles qui auraient pu les rapprocher, le Coran demeura cependant « comme une
référence évidente que tout homme bien né devait connaitre, a défaut de I'avoir
lu. Car ce livre assumait en Europe une fonction comparative essentielle, rarement
énoncée explicitement : celle de dévoiler au lecteur combien ses valeurs propres et son
identité culturelle étaient justes, raisonnables et libératrices. » (/bid.). Cet ouvrage est
important par le recul historique qu’il nous permet de prendre sur une situation qui
nous touche aujourd’hui de plein fouet et dont nos sociétés occidentales subissent les
conséquences sans trop savoir encore comment y répondre. Une bonne bibliographie
des sources et des études consacrées a ce sujet, une série de cartes explicatives et
d’illustrations de documents importants, un lexique des termes et concepts arabes
utilisés et, enfin, un index des personnes et des dynasties achévent de donner a
ce volume sa valeur de référence désormais incontournable pour toute recherche,
discussion et rencontre interreligieuse a venir.

JEAN BOREL






	Bibliographie

