
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 152 (2020)

Heft: 2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 152 (2020), P. 189-201

BIBLIOGRAPHIE

Florian Métral, Figurer la création du monde. Mythes, discours et images Bibles

cosmogoniques dans l'art de la Renaissance, Arles, Actes Sud, 2019, (histoire,
368 p. édition,

commentaire)
Marc-Alain Ouaknin, La Genèse de la Genèse. Illustrée par l'abstraction,

Nouvelle traduction de l'hébreu, notes et commentaires de Marc-Alain
Ouaknin, Paris, Éditions Diane de Selliers, 2019, 370 p.

Que la création du monde hante depuis toujours l'imaginaire humain, c'est une
évidence, quelle que soit la manière dont nous la concevions. En témoignent les

mythes cosmogoniques fondateurs de l'Occident que sont la Théogonie d'Hésiode, le
récit de la Genèse ou les Métamorphoses d'Ovide, ou encore les figures antagonistes
et poétiques des «Ténèbres» et de la «Lumière» du Chaos et du Cosmos, qui
marquèrent de toute leur charge symbolique les discours des humanistes de la
Renaissance. Tel est le but de la recherche de Florian Métral, qui a voulu dégager, à

partir des œuvres de Ghiberti, Mantegna, Bosch, Michel-Ange, Raphaël, Bandinelli,
Salviati, Tintoret et Véronèse, les enjeux anthropologiques, philosophiques et

artistiques de l'iconographie de la création du monde dans l'art de la Renaissance.
En effet, à ses yeux, de la fin du xve au début du xvne siècle, les représentations
artistiques de la création du monde révèlent à leur manière les fondements de
l'idée même de la Renaissance. La chapelle Sixtine de Michel-Ange, la loggia de
Léon X de Raphaël et la chapelle Chigi de l'église Santa Maria del Popolo sont
trois lieux exceptionnels à cet égard, car les artistes ont usé là de toute la liberté
dont ils disposaient pour rendre visible les mystères de l'existence de l'univers tels

qu'ils les concevaient. La méthode de l'auteur n'est pas tant de vouloir identifier
un «principe d'unité logique», qui conférerait au déploiement iconographique
une parfaite cohésion, mais au contraire de montrer comment ces différentes
représentations, tout en présentant d'incontestables continuités, résistent à toute
tentative de systématisation. «Ces images, dit-il, c'est l'une de leurs particularités
essentielles, s'insèrent le plus souvent dans de vastes narrations et se voient dès lors
mises en relation avec un ensemble varié de thèmes visuels auquel il faut rester le plus
attentif possible». « Monde de Dieu et mondes de l'art, dit l'auteur en conclusion,
sont liés parce qu'ils sont finalement tous deux une "fenêtre sur le chaos", selon
la belle formule de Cornelius Castoriadis. Ce passage du chaos au cosmos, soit le

"Chaosmos" - mot-valise inventé par James Joyce - est le propre de la création
divine, de la création artistique mais également de l'histoire de l'art qui, comme
toute science humaine, aspire, dans son travail d'agencement et de présentation
du savoir, à la fabrique d'un nouveau monde offert à l'expérience du lecteur».
Une liste des illustrations, une bibliographie très fournie des sources et des études

publiées dans ce domaine font de cet ouvrage, qui est l'adaptation pour un public
cultivé et intéressé de la thèse que l'auteur a défendue en 2017 à l'école doctorale de

l'université Paris I-Panthéon-Sorbonne, une enquête visuelle originale sur tous les

courants de pensée - platonisme, hermétisme, kabbale juive, orphisme, astrologie -
qui ont été en effervescence dans la créativité des artistes, au moment où les savoirs

cosmographiques et astronomiques, représentés par Copernic, Mercator, Kepler et

Galilée, étaient en train de bouleverser l'image connue jusqu'alors de la terre et du

cosmos.



190 BIBLIOGRAPHIE

Tout autre est l'objectif de Marc-Alain Ouaknin. Le titre Genèse de la Genèse

évoque bien l'originalité de son intention : tenter l'impossible en cherchant à faire
voir l'indéchiffrable, l'invisible. Non pas tant le ciel et la terre tels que Dieu les a
créés «Premièrement», mais risquer de suggérer le «comment II s'y est pris?», si

l'on peut dire, et qu'on ne peut pas voir : secret de Dieu. Alors, peut-être faudrait-il
d'abord, avant d'ouvrir ce livre, s'abstraire soi-même du monde visible, fermer les

yeux de chair, et attendre, dans l'absence d'images, que s'ouvrent d'autres yeux,
les yeux du cœur. Car, comme le dit Hölderlin avec tant de finesse : « Dieu crée le

monde et les hommes comme la mer les continents : en se retirant... ». Seulement,
tout en se retirant, Dieu a parlé. Et c'est bien cette Parole créatrice qu'il s'agit
de réentendre de manière nouvelle. La traduction inédite et les commentaires que
Marc-Alain Ouaknin fait des onze premiers chapitres de la Genèse, de la création
du monde à la tour de Babel, se veulent aussi proches de l'hébreu que possible

pour faire goûter non seulement la polysémie originelle des mots, mais ce dont
ils sont les signes au-delà de leur sens tangible. Et c'est là que se joue l'audace
de l'ouvrage : par le choix de la peinture abstraite, ouvrir un nouvel espace de la
conscience. Si le « Cercle noir » de Kazimir Malevitch peut illustrer le premier verset
de la genèse, c'est que, dit le rabbin Ouaknin, « l'œuvre sublime du peintre n'est
plus une proposition iconographique, mais une rencontre métaphysique ». Au fil du
livre, les récits de la Bible et les cent-huit peintures de soixante-dix peintres du xxe et
xxiesiècle proposent alors une dynamique spirituelle tout-à-fait exceptionnelle:
« Que les artistes se réfèrent ou non à des courants de spiritualité, dit Diane de Selliers
dans son introduction, l'abstraction laisse au spectateur la possibilité d'interpréter
en toute liberté les œuvres puisqu'elles résistent à la compréhension immédiate que le

figuratif impose. Face à une œuvre abstraite, chacun peut trouver les significations
que sa sensibilité, son histoire, ses émotions, sa propre spiritualité lui insufflent ».

S'ouvre ainsi, pour chaque lecteur, la beauté d'un parcours intérieur où Parole de

Dieu et abstraction se promeuvent mutuellement dans les incandescences libératrices
du sens.

Jean Borel

Roland Meynet, Le Psautier. Cinquième livre (Ps 107-150), Leuven/Paris,
Peeters (Rhctorica Biblica et Semitica, 12), 2017, 747 p.

Roland Meynet, Le Psautier. Troisième livre (Ps 73-89), Leuven/Paris,
Peeters (Rhetorica Biblica et Semitica, 19), 2019, 270 p.

Jusqu'à récemment, le sommet de l'intelligence exégétique et critique du Psautier
se devait de ne le considérer que comme un ensemble «composite», et surtout pas
«composé» de manière réfléchie. La simple question d'une unité possible créait en
effet une désapprobation alarmée. Le temps de cette idéologie est heureusement en
train de passer. Les recherches que Roland Meynet, professeur émérite de théologie
biblique à l'Université grégorienne de Rome, et quelques autres exégètes poursuivent
depuis quelques années sur la rhétorique biblique et sémitique, commencent à porter
de nouveaux fruits. Ces recherches le conduisent aujourd'hui à tenter de rendre

au Psautier son «unité», d'autant plus structurée qu'elle ne saute pas aux yeux
à la première lecture, mais demande au contraire d'être patiemment recherchée

pour être mieux savourée dans la complexité signifiante de son architecture.
Aux yeux de l'auteur, la composition des quarante-quatre psaumes du cinquième
livre (Ps 107-150) se révèle être en effet «extrêmement élaborée». D'abord par
l'organisation « concentrique » des cinq sections qui le structurent, et dont la longue
méditation sur la Loi du Ps 119 constitue le cœur. Ce centre est encadré par le Hallel



BIBLIOGRAPHIE 191

(Ps 113-118), qui célèbre la libération de l'esclavage égyptien et par les Psaumes
des montées (Ps 120-134), lesquels chantent et espèrent la libération et le retour
de l'exil babylonien. Aux deux extrémités de cet ensemble se correspondent les

deux autres sections, dont le lien, dit R. Meynet, «se découvre plus facilement si

on l'examine en rapport avec le psaume central de la construction. En effet, le
Ps 119 célèbre la Loi, la Parole de vie, souvent opposée à la parole mortelle des

impies. Or, dans la première section, le psalmiste se voit confronté à la parole
mensongère de ses ennemis qui l'accusent pour le faire mourir. Il en va de même
dans la dernière section où le venin qui se cache sous la langue des méchants met
en péril la vie du juste». Ces deux sections sont donc à juste titre intitulées «De la
bouche d'imposture à l'action de grâce du juste » (107-112), et « Du venin du serpent
à la louange des justes » (135-145). C'est ainsi à l'action de grâce et à la louange que
la victoire est donnée, et non pas à la parole mortifère de l'ennemi. Il apparaît en
conclusion que cette construction de l'édifice littéraire du cinquième livre « brosse
l'immense fresque de l'histoire d'Israël. De chaque côté de la longue méditation
sur la Loi de Dieu sont mis en parallèle la libération du joug égyptien et celle du

joug babylonien. D'autre part, sur le plan théologique, c'est le Ps 119 qui se trouve
être la clé d'interprétation de l'ensemble. Et puisqu'il ne fait aucune mention ni du
temple, ni de Sion, ni de Jérusalem, on peut penser, dit R. Meynet, qu'il fut composé
au milieu de l'exil, quand Israël n'avait plus rien d'autre que la Loi, « pilier central
de la foi du peuple élu». Quant aux cinq derniers psaumes 146-150, ils remplissent
la double fonction de conclusion au cinquième livre lui-même et au Psautier dans

son ensemble, « comme s'il avait fallu une doxologie finale de cinq psaumes pour
les cinq livres du Psautier». Dans l'impossibilité de résumer l'exégèse et l'analyse
de la structure et de l'interprétation que R. Meynet fait de chaque psaume pour
lui-même, avant de l'intégrer dans la section dont il fait partie, soulignons le soin avec
lequel il les retraduit chaque fois dans leur littéralité, et reprend systématiquement
toutes les expressions utilisées par les psalmistes pour en saisir la signification et la
place respective dans l'architecture de chaque psaume. L'effort de R. Meynet est de

vouloir nous faire coller au texte biblique lui-même et d'en imprégner le lecteur, de

telle sorte qu'il soit porté par la puissance de ces prières qui, depuis trois millénaires,
nourrissent et donnent sens à toutes les liturgies juives et chrétiennes dans le monde
entier.

C'est avec la même attention qui a présidé aux analyses du Cinquième livre
du Psautier que le professeur Roland Meynet poursuit ici ses recherches sur la

composition du Troisième livre, soit les Psaumes 73 à 89. Par la place centrale
qu'ils occupent dans le Psautier, ces dix-sept Psaumes, qui sont presque tous l'œuvre
d'Asaph et des Fils de Coré, traduisent l'expérience récurrente de l'anxiété et
de l'oppression d'Israël face à des ennemis toujours plus puissants et de l'appel
désespéré du secours de Dieu. Leur tonalité générale, dit l'auteur, est en effet
vraiment sombre ; ce ne sont que plaintes, supplications et questions angoissées qui
sonnent comme autant d'accusations : est-ce que le Seigneur rejette à jamais Est-ce

que sa fidélité est épuisée jusqu'à la fin Est-ce que Dieu oublie d'avoir pitié Et plus
dramatique encore : Est-ce que pour les morts tu fais merveille Est-ce qu'on raconte
ta fidélité dans la tombe? Est-ce que ta merveille est connue dans les ténèbres? La
seule réponse à ces questions est toujours la même : Israël paye le prix de ses péchés et
de son incurable infidélité à l'alliance. C'est pourquoi les ennemis prennent le dessus.

Et pourtant, ce ne sera jamais là le dernier mot. En dégageant une structure de

trois sections faites respectivement de six (Ps 73-78), cinq (Ps 79-83) et six psaumes
(Ps 84-89), l'auteur discerne au centre de chacune d'elle l'action et la promesse de

Dieu sur lesquelles Israël doit s'appuyer : au centre de la première section, le Ps 75

réaffirme que c'est Dieu seul qui juge et peut « abattre les cornes des méchants ».



192 BIBLIOGRAPHIE

Au centre de la section centrale, le Ps 81 invite Israël à pousser des cris de joie vers
Elohim, car c'est lui qui, parce qu'il a délivré Israël de l'oppression égyptienne et
l'a conduit dans le désert, peut encore libérer son peuple de ses ennemis présents.
Enfin, au centre de la troisième section, le Ps 86 voit déjà la conversion future des

païens: «Toutes les nations que tu as faites viendront et se prosterneront devant
ta face, Seigneur, et rendre gloire à ton nom ». Pour apprécier à leur juste mesure
les analyses de détail sur les mots et les expressions utilisées par les psalmistes, la
recherche de la structure interne de chaque psaume ainsi que la traduction très
littérale qu'en fait Roland Meynet, il vaut la peine de suivre le conseil médiéval :

« Lis peu, mais attarde-toi ». Ainsi seulement le lecteur pourra s'imprégner de la
spiritualité exceptionnelle qui se dégage de la prière psalmique qui, dans son réalisme
sans faille, révèle à la fois le cœur de l'homme tel qu'il est devant Dieu dans tous les

états qu'il traverse et le cœur de Dieu tel qu'il a été, tel qu'il est et qu'il sera toujours
pour son peuple d'Israël, pour son Église et pour chaque homme.

Jean Bokel

Rachi (Salomon ben Isaac), La Bible de Rachi. Volume 1 : la Torah

- le Pentateuque. Commentaire de lu Torah par Rachi, Introduction et

annexes par Gilbert Wendorfer, Paris, Cerf, 2019, 940 p.

Rachi est pour le judaïsme ce que Thomas d'Aquin est pour le christianisme:
une référence incontournable et, comme le dit l'éditeur Gilbert Werndorfer, « celui
qui incarne le savoir juif et la sagesse absolue ». De son vrai nom, Rabbi Salomon
fils d'isaac, est né àTroyesen 1040. Très jeune il quitta son pays natal et alla étudier
dans les académies talmudiques de Worms et de Mayence. A l'âge de vingt-cinq
ans, il revint alors à Troyes pour y fonder sa propre école talmudique, et c'est
là que, jusqu'à sa mort en 1105, il se consacra à l'enseignement, à la rédaction
de commentaires de l'Écriture et du Talmud, ainsi qu'à de multiples recherches

qui firent de lui l'un des savants les plus vénérés dans l'Europe entière. Exégète,
légiste, décisionnaire, poète, penseur et, pour assurer sa subsistance, vigneron
en Champagne, Rachi a légué à la postérité une œuvre qui n'est pas seulement

importante pour les juifs, mais également pour les chrétiens. En effet, Rachi, qui
s'est toujours voulu un homme d'ouverture tout en restant fidèle au judaïsme,
a eu une large audience et influence sur l'interprétation chrétienne de la Bible.
Le franciscain Nicolas de Lyre, ainsi que Luther, pour ne prendre que ces deux
exemples, lui en sont redevable. La traduction française de ce premier volume de

son commentaire de la Bible est un événement spirituel et culturel, tant par la

profondeur des différents niveaux de lecture et de compréhension du texte sacré qu'il
propose que par l'humilité et la modestie qu'il a toujours gardées pour approcher
les mystères de la Parole de Dieu : « J'ai donc résolu d'appréhender le sens des

versets, et d'en établir le commentaire selon leur ordre et les midrashim auxquels
nos maîtres ont fixé, midrash par midrash, leur place véritable ». Les principes de

cette méthodologie, dont le but essentiel fut de rechercher le sens littéral des versets

(pechat), n'avaient rien de nouveau, sinon que Rachi les a mis en œuvre avec sagacité
et une détermination sans faille pour toute la Bible, ce qui en a fait la somme de
référence par excellence pour toutes les générations d'étudiants qui ont suivi, jusqu'à
nos jours. Le drach trouve sa justification dans le verset de Jérémie 23,29 : « Est-ce

que ma parole ne ressemble pas au feu, dit IHVH, et au marteau qui fait voler en
éclats le rocher ». Parmi les étincelles que produit le feu de la parole divine, le drach
prend sa place en toute légitimité. Il ne recourt à l'aggada que si elle s'harmonise avec
le pechat et permet de rétablir la continuité du récit biblique en le parachevant. On



BIBLIOGRAPHIE 193

mesure au fil du commentaire l'importance des ressources connues de la grammaire
et de la philologie de son temps, les discussions et les choix délibérés que Rachi a faits

et, afin d'être compris par ceux auxquels il cherchait à s'adresser, l'inclusion dans son
commentaire de plus de mille trois cents mots étrangers, les laazim, (cf. Ps 114,1)

presque tous en vieux français. Pour Rachi, on le comprend bien, le commentaire de

la Torah n'était pas d'abord un prétexte à discussions philosophiques, mais la quête
de la vérité de la parole de Dieu, telle qu'elle doit être accueillie par tout fidèle juif.
Il est également important à noter que ce commentaire n'est pas non plus influencé

par les doctrines des piétistes juifs allemands qui furent à l'origine du mouvement des

hassidim d'Ashkenaz. Le commentaire de Rachi sur le Pentateuque, plus populaire
que celui des Prophètes et des Hagiographes, connut très tôt une consécration totale
et presque une canonisation. Premier livre imprimé en 1475 à Riva di Tiento, il
connut par la suite des centaines de rééditions. En annexe à cette traduction se

trouvent une chronologie biblique, un glossaire des concepts les plus importants,
l'alphabet hébreu, l'ordre de composition du Talmud, une brève bibliographie et

quelques ouvrages cités par Rachi lui-même dans son commentaire.

Jean Borel

Nicola Gardini, Vive le latin. Histoires et beauté d'une langue inutile, Histoire de

Traduit de l'italien par Dominique Goust, avec la collaboration d'Ilaria l'antiquité

Gabbani, Paris, Éditions de Fallois, 2018, 278 p. (classique
et chrétienne)

Cet ouvrage parlera-t-il dans le vide ou suscitera-t-il un intérêt au-delà de

quelques nostalgiques du latin Il est difficile de prévoir d'avance comment il sera

reçu par ceux auxquels l'auteur aimerait tant s'adresser, «les jeunes gens, garçons
et filles des écoles, qui, plus que quiconque, cherchent à trouver un sens à ce

qu'ils font et voient» (p. 19), sans oublier les moins jeunes, latinistes ou non, et si

possible « signaler quelque chose de vital et de nécessaire à des hommes politiques,
enseignants, gens de commerce et médecins, avocats et écrivains qui, par curiosité et

sans préjugé, se demandent ce qu'est le latin » (Ibid.). Comment l'auteur s'y prend-il
donc pour réussir son vœu et faire en sorte que son livre ne tombe pas des mains de

ceux qui seront tentés de s'y plonger En montrant comment et combien « le latin est

beau », dépassant ainsi d'un coup les arguments de ses détracteurs qui n'en voient

pas ou plus l'utilité, et ceux de ses laudateurs pour lesquels la première vertu du
latin serait de former l'esprit. Ce que font également toutes les autres langues, pour
peu qu'on les étudie sérieusement. « Quiconque étudie le latin, dit-il en résumé, doit
l'étudier pour une raison fondamentale ; parce que c'est la langue d'une civilisation ;

parce que c'est dans le latin que l'Europe s'est accomplie. Parce que c'est en latin
qu'ont été écrits les secrets de notre identité la plus profonde et que, ces secrets, l'on
veut les déchiffrer » (p. 247). C'est ainsi qu'en vingt-deux chapitres, évoquant de

manière vivante le parcours de l'auteur lui-même redécouvrant au cours de ses études

« l'espace de bonheur » que représentait pour lui la possibilité et l'apprentissage du
latin - sans lequel « notre monde ne serait pas ce qu'il est» (p. 30) - son évolution,
sa large diffusion et ses divers modes d'expression, il opère un beau choix de textes

qu'il a particulièrement aimés dans l'histoire de la littérature latine, et qui ont

peu à peu constitué ce qu'il appelle sa «maison intérieure». De Catulle à saint

Augustin et saint Jérôme, en passant par Horace, Cicéron, César, Virgile, Ovide,
Sénèque, Tite-Live, Lucrèce, Juvénal et Properce, il nous fait apprécier au fil de

leurs extraits reproduits et traduits, non seulement la voix propre de quelques-uns
des plus grands témoins de la langue latine, mais aussi la richesse, la diversité et la
finesse des pensées qu'elle a suscitées au cours des siècles. « Il ne suffit pas que celui



194 BIBLIOGRAPHIE

qui parle soit vivant pour qu'il puisse dire que sa langue est vivante, dit l'auteur
en conclusion. Vivante est la langue qui dure et qui produit une autre langue, ce

qui est justement le cas du latin » (p. 249) qui, de surcroît, fut créateur et modèle
d'autres littératures, comme autant de conversations nouvelles offertes à qui voudra
bien s'engager dans ce dialogue enchanté. Une bibliographie de base et quatre index
des auteurs, personnages historiques, personnages mythologiques et passages cités
seront utiles à un travail d'approfondissement.

Jean Borel

Histoire Patrick Boucheron, La trace et l'aura. Vies posthumes d'Ambroise de
et théologie Milan, (tV-xvf siècles), Paris, Seuil (L'Univers historique), 2019, 535 p.
médiévale

De manière brillante, Patrick Boucheron démontre avec tout l'art d'historien
qui est le sien, que la vie d'Ambroise, évêque de Milan de 374 jusqu'à sa mort
en 397, est fondamentalement plurielle par le rayonnement inouï qu'elle a eu, non
seulement de son temps, mais durant tout le Moyen Âge et jusqu'à la Contre-
Réforme. En effet, la personnalité si forte d'Ambroise n'a cessé d'être commentée,
réinterprétée, réécrite et scrutée jusqu'en ses moindres détails, et tout l'imaginaire
hagiographique se l'est appropriée de mille et une manières, faisant de lui à la
fois le héros de la romanité continuée, le champion de la liberté de l'Église, le
saint patron de la Ville et protecteur céleste de sa conscience civique. Et pour
tout dire : « l'inventeur d'un nouveau monde sensible qui prétendait réaménager
tout l'univers ». Il est donc bien, comme le suggère l'auteur, un de ces bricolages
mémoriels par lesquels une société s'invente, de façon plus ou moins heurtée,
contradictoire et toujours conflictuelle, un passé commun et une identité collective,
en relevant les traces de ce qui, du passé, demeure disponible. Suivre pas à pas au
fil des siècles cette vivante présence, cette empreinte multiple d'Ambroise dans les

consciences humaines, comme dans les mémoires urbaine, textuelle et liturgique,
tel est le but que Patrick Boucheron a magistralement réussi. Grâce à un ensemble
de notes historiques, littéraires et doctrinales extrêmement fouillées et précises, une
liste de toutes les sources imprimées disponibles et une bibliographie sélective très
complète, un index des apparitions, un index des noms cités et plus de vingt-cinq
documents, cartes et illustrations de premier intérêt, cet ouvrage est un exemple de

ce qu'on peut appeler « l'archéologie d'un nom propre ».

Jean Borel

Gabriel Martinez-Gros, L'Empire islamique, vif-xf siècles, Paris, Passés

Composés/Humensis, 2019, 335 p.

Deux raisons principales font l'intérêt de cette nouvelle histoire de l'empire
islamique : la réputation d'abord de Gabriel Martinez-Gros, qui fait de lui l'un des

spécialistes actuels les plus renommés de l'histoire de l'islam médiéval et, ensuite,
le point de vue original qu'il adopte pour l'écrire. Afin d'éviter le travers d'une
histoire de l'islam vue et jugée comme on l'a fait jusqu'à présent à partir de

l'Occident, l'auteur veut nous faire comprendre les enjeux stratégiques, politiques,
économiques, culturels et religieux qui ont présidé aux conquêtes islamiques des

cinq premiers siècles, en prenant comme guide et référence essentielle l'œuvre
capitale d'Ibn Khaldûn, le premier grand historien arabe du xive siècle. Apparaît
alors de manière très suggestive comment, au «soulèvement tectonique» qu'a
constitué l'expansion fulgurante de l'Empire islamique des premières générations,



BIBLIOGRAPHIE 195

les exigences de la sédentarisation ont progressivement imposé leurs pesanteurs
administratives et économiques, et ont fini par affaiblir et inverser le dynamisme
conquérant du jihad primitif. De la mort du prophète Muhammad en 632 à l'éviction
des Arabes des structures de pouvoir et à l'émergence des sultanats turcs au xie siècle,

en passant par la mise en place du califat, l'éclosion et la chute des dynasties
abbasside, omeyyade ou fatimide, nous assistons ainsi à l'irréversible déclin et
à l'épuisement d'un élan civilisationnel auxquels les conquêtes et les violences

guerrières du jihad politique et religieux actuel cherchent à redonner un nouvel
essor. Un lexique de base des auteurs, concepts et thèmes les plus importants, un
index des familles califales de l'empire islamique et de leurs généalogies, un index
de tous les noms cités, une bibliographie et des cartes géographiques offrent des

précisions indispensables pour se repérer correctement dans la dynamique propre
de cette histoire.

Jean Borel

Sainte Catherine de Sienne, Œuvres complètes. Suivies de La vie de

Sainte Catherine de Sienne par le bienheureux Raymond de Capoue
son confesseur, Éditions et traductions de Étienne Cartier, Jourdain
Hurtaud O.P. et Étienne Hugueny O.P., en supplément la traduction
des Oraisons par Étienne Cartier et des Élévations par Louis Chardon
O.P., texte établi par Maxence Caron, Préface de François Daguet O.P.,
Paris, Les Belles-Lettres (Les classiques favoris, 7), 2019, 1 660 p.

Depuis plus de six siècles, Catherine de Sienne ne laisse personne indifférent.
C'est le moins qu'on puisse dire. De son vivant déjà, ses ascèses et pénitences hors

normes, comme ses prises de position et ses diverses interventions dans les crises

religieuses de son temps, furent aussi bien contestées qu'admirées. N'a-t-elle donc
été, comme certains l'ont pensé, qu'une exaltée dont l'influence féminine dérangeait

la sensibilité classique et l'idéologie masculine de l'époque Une visionnaire
incontrôlable qui a porté une responsabilité dans l'éclatement du Grand Schisme?
Une délicieuse nonne pâmée aux bras de ses suivantes comme l'iconographie l'a
souvent représentée? Ou plus récemment encore, dans une série télévisée en 2015,
intitulée Inquisitio, Catherine de Sienne a-t-elle vraiment été « l'inspiratrice fanatique
d'une bande de tueurs, prête à diffuser la peste dans le Comtat Venaissin pour
saper le pouvoir de l'antipape Clément VII en terrorisant la population»? Face
à l'outrance de ces jugements, heureusement, Catherine de Sienne n'a pas besoin
d'autres défenseurs qu'elle-même. C'est ce qui fait sa force et le rayonnement qu'elle
ne cesse d'exercer depuis toujours sur ceux qui savent entendre son message et lire
attentivement les trois œuvres majeures qu'elle nous laisse : le Dialogue, dans lequel
elle expose sa doctrine spirituelle, les 330 Lettres qu'elle n'a pas seulement adressées

aux papes, cardinaux, rois et princes, mais à bien d'autres personnes de modeste
condition et, enfin, les Oraisons et les Élévations. Ces trois œuvres, rééditées en un
seul volume pour la première fois en France, rendent à Catherine de Sienne l'honneur
et la réputation auxquels elle a droit, et confrontent les lecteurs avec une exigence,
une rigueur et une autorité spirituelle dont on a plus aujourd'hui l'habitude. Il y a

en effet dans la forme et dans le ton de son écriture - Catherine de Sienne a dicté la
plupart de ses textes, car elle ne savait guère écrire - quelque chose de très particulier
et d'immédiat qui peut d'abord peut-être rebuter, mais qui tout de suite interpelle et
fascine. Catherine ne mâche pas ses mots. Elle va droit au but et n'épargne personne
s'il s'agit de dire la vérité. Tout en demeurant dans la charité. Pour la comprendre
telle qu'elle veut être comprise, il faut accepter l'unique et seul but qu'elle poursuit :



196 BIBLIOGRAPHIE

unir dans sa vie, comme dans celle des autres, l'amour exclusif de Dieu et une charité
en acte envers le prochain. La discrétion, qui renferme à la fois la signification de
discernement et celle de réalisation concrète de ce qui doit être accompli, consiste à
rendre à chacun - à Dieu d'abord, au prochain et à soi-même - ce qui lui est dû. Pour
Catherine, seule une capacité de discernement permet à l'amour et au comportement
moral de s'ajuster aux personnes et à la réalité. Ainsi, en unissant la connaissance
et l'amour de la vérité dans l'action vertueuse, seules la discrétion et l'humilité
parfaite permettent à l'homme d'acquérir sa vraie liberté et de la donner aux autres,
en exerçant à leur égard une vraie justice. C'est de cette voie d'exception dont
Catherine de Sienne a voulu témoigner, comme elle le dit elle-même en conclusion
de son Dialogue : « Trinité éternelle, dans votre lumière que vous m'avez donnée, et

que j'ai reçue avec la lumière de la très sainte foi, j'ai connu, par les explications aussi
nombreuses qu'admirables, la voie de la grande perfection. Vous me l'avez montrée,

pour que je vous serve dans la lumière et non dans les ténèbres, pour que je sois un
miroir de bonne et sainte vie, et que je renonce enfin à cette existence misérable où
jusqu'ici et par ma faute je vous ai servi dans les ténèbres». En accordant le titre de

Docteur de l'Église à Catherine de Sienne, le 3 octobre 1970, Paul VI a voulu ainsi
donner à ses œuvres l'autorité spirituelle exemplaire et définitive qu'elles méritent
dans l'Église universelle. Catherine de Sienne est en effet une illustration vivante et
tout-à-fait remarquable de cette affirmation très forte de saint Paul : « Ce qu'il y a
de faible dans le monde, voilà ce que Dieu a choisi pour confondre ce qui est fort;
ce qui dans le monde est sans naissance et ce que l'on méprise, voilà ce que Dieu a
choisi ; ce qui n'est pas, pour réduire à rien ce qui est, afin qu'aucune chair n'aille
se glorifier devant Dieu ». Pour Le Dialogue comme pour les Lettres un précieux
index analytique et une table des matières détaillée ont été dressés avec soin. En
plus de toutes les œuvres de Catherine de Sienne que le volume rassemble, Maxence
Caron a eu l'excellente idée de joindre aussi La vie de Catherine de Sienne écrite par
le bienheureux Raymond de Capoue, maître général des frères prêcheurs, qui fut son
confesseur et directeur spirituel.

Jean Borel

Histoire
de la modernité
et de la période
contemporaine
(religion,
philosophie,
littérature)

Giacomo Leopardi, Zibaldone, Traduit de l'italien, présenté et annoté par
Bertrand Schefer, Paris, Éditions Allia, 2019, 2 390 p.

À quoi comparer le Zibaldone de Leopardi? A un volcan en perpétuelle
éruption? À un kaléidoscope en constante mutation? En tous les cas, ce qu'il
faut d'abord dire, c'est que cette œuvre au goût de « sabayon » - tel est le sens de
Zibaldone - n'a aucun équivalent dans la littérature universelle. Est-ce un journal
-Oui et non. Oui, parce que Giacomo Leopardi (1798-1837) ne quittait jamais ce

« cahier » dans lequel il accumulait, en les datant, les observations, les pensées et les

intuitions les plus diverses sur tous les sujets qui lui passaient par la tête et sans aucun
plan préétabli : de la vie personnelle et intime à la philologie, de la linguistique à la
sociologie, de l'anecdote à la poésie, de la politique à l'histoire, de la philosophie à

la religion, de la métaphysique aux sciences naturelles. Non, parce que le «je » y est

rarement narratif, et que ce texte rassemble aussi bien de brefs aphorismes que de
véritables petits traités admirablement écrits et dont il espérait tirer par la suite de

plus amples ouvrages ; et, surtout, parce qu'il pouvait très bien ne rien noter durant
plus d'une année et tout d'un coup composer fiévreusement des dizaines de pages.
Mais que se cache-t-il alors derrière les fulgurances de ce foisonnement d'idées aux
allures apparemment décousues et restées inachevées Tout simplement, le tourment
et l'expérience d'un esprit toujours actif, attentif, en dialogue avec lui-même et avec



BIBLIOGRAPHIE 197

les autres, cherchant avec l'acuité géniale qui était la sienne, à capter peut-être un
sens, et souvent un non-sens, à l'infinie diversité que nous offre l'observation de

la nature et des cultures humaines. Et c'est bien parce Leopardi sent et sait que
« l'histoire de chaque homme contient toute l'histoire de l'esprit humain, mais aussi

l'histoire des nations » que le lecteur est tout de suite pris par sa lecture, car il ne peut
que se reconnaître lui-même dans les questionnements les plus intempestifs et les

continuels allers et retours de ce parcours de vie. Pour Leopardi, « les choses ne sont
ce qu'elles sont que parce qu'elles sont ainsi. Une raison préexistante à l'existence
ou au mode d'être, une raison antérieure et indépendante à l'être et au mode d'être
des choses : une telle raison n'existe pas et ne peut être imaginée. Par conséquent il
n'existe aucune nécessité pour aucune existence. Comment pourrions-nous imaginer
un Etre nécessaire Quelle raison a-t-il hors de lui et avant lui pour qu'il existe et qu'il
existe de cette façon et éternellement? La raison est en Lui-même, dit-il, et c'est là
l'infinie perfection ». Sans être détruite, l'idée de Dieu n'en est donc que plus forte :

« Ego sum qui sum (Je suis qui je suis), c'est-à-dire je porte en moi ma raison d'être :

grandes et remarquables paroles S'exclame-t-il, c'est ainsi que je conçois l'idée de
Dieu en ce monde» (p. 768). Dans l'impossibilité de donner un aperçu, même aussi
succinct qu'il puisse être, de la prolixité et de l'entrelacement des argumentations,
réflexions et développements qu'il fait sur tous les thèmes qu'il aborde librement et
sans aucun plan préétabli, qu'il suffise de rappeler ce mot de conclusion provisoire :

« Les œuvres de génie, dit-il, consolent toujours, raniment l'enthousiasme et, en

évoquant et représentant la mort, elles rendent momentanément à l'âme cette vie
qu'elle avait perdue : ce que l'âme contemple dans la réalité l'afflige et la tue, ce

qu'elle contemple dans les œuvres de génie qui imitent ou évoquent d'une autre
manière la réalité des choses, la réjouit et lui redonne vie». Pouvait-il mieux parler
de son propre Zihuldonel À chaque lecteur d'en juger par lui-même. Nous saluons
le travail tout-à-fait exceptionnel qu'a fait Bertrand Schefer pour nous donner
une traduction précise, fluide, agréable et vivante de ce texte-fleuve absolument
incomparable, et pour les notes judicieuses et indispensables à la compréhension
qui accompagnent chaque page. Nous saluons également le soin qu'il a pris de

traduire non seulement les deux index inachevés que Leopardi avait commencé de

préparer pour une éventuelle publication : Pensée de philosophie variée et de belle

littérature et Malheur de connaître son âge, mais également son Fichier, l'Index de

mon Zihaldone de pensées, commencé le 11 juillet 1827 à Florence, et le Polizzine ou
Thèmes mentionnés dans l'Index. Suivent enfin le Polizzine ou Thèmes non mentionnés
dans l'index, la Table des éditions des principales œuvres citées dans le Zibaldone,
l'Index complet des noms de personnes, œuvres, écoles, pays et populations cités et
l'index de tous les thèmes abordés par Leopardi. L'impression sur papier bible et le

choix des caractères ont aussi été faits avec le plus grand soin. Nous avons donc là
une remarquable édition de référence et de travail.

Jean Borel

Robert E. Lerner, Ernst Kantorowicz. Une vie d'historien. Traduit de

l'anglais par Jacques Dalarun, Paris, Gallimard (Bibliothèque des

Histoires), 2019, 638 p.

Deux ouvrages magistraux sont associés au nom d'Ernst Kantorowicz
(1895-1963), une biographie de Frédéric II de Prusse, parue en 1927, et Les Deux
Corps du roi, publié en 1957. Mais qui est donc cet érudit polyvalent, qui avait
l'élégance d'un dandy, né dans une famille juive industrielle de Poznan, et auquel
s'est attachée l'étiquette un peu réductrice et trop générale d'historien Mais historien

de quoi Si toutes les recherches de Kantorowicz ont fait de lui un spécialiste



198 BIBLIOGRAPHIE

reconnu de l'histoire de l'art, mais également de la théologie, de la littérature et de la

philosophie du Moyen Âge, sans oublier sa passion du droit canonique et du droit
patristique, de la philologie et de la poésie contemporaine, on comprend rapidement
qu'il échappe à tout classement. De même que le parcours de sa vie, dont les étapes
sont hors du commun. Comme s'en étonne Robert E. Lerner, combien d'hommes
peuvent se prévaloir d'avoir été tour à tour un ardent nationaliste allemand, engagé
volontaire pour combattre au service du kaiser pendant la Première Guerre
mondiale, blessé dans l'enfer de Verdun, membre du cercle élitiste du poète-prophète
allemand Stephan George, volontaire pour la lutte contre les spartakistes à Berlin et
de nouveau contre les «rouges» de l'éphémère République soviétique à Munich?
Combien eurent le courage de s'opposer publiquement à Hitler et de refuser de

prêter serment au régime, ce qui l'obligea à fuir aux États-Unis après avoir échappé
de justesse à la Nuit de cristal Enfin, le maccarthysme ne fit-il pas de lui l'un des

défenseurs de l'indépendance universitaire et l'un des premiers intellectuels à refuser
le serment de loyauté? Ouvrir cette biographie, c'est ne pas pouvoir la refermer
avant d'être parvenu à la dernière page, tout à la fois essoufflé par une telle épopée,
émerveillé par tant de science et de connaissances acquises, et perplexe devant une
personnalité aussi complexe. L'auteur a pris soin de dresser enfin un index complet
de tous les noms propres et lieux cités.

Jean Borel

Matthieu Arnold, Oscar Cullmann. Un docteur de l'Église, Paris, Olivétan,
2019, 144 p.

« Ami de trois papes », comme aimait à le qualifier son collègue Karl Barth,
Oscar Cullmann (1902-1999) est l'une des personnalités protestantes les plus
marquantes du xxe siècle. L'excellente petite biographie que nous offre Matthieu
Arnold retrace les principales étapes de la formation et de l'œuvre théologique
d'Oscar Cullmann, de même que les multiples influences qu'il exerça de son vivant,
tant en France que sur le plan international et œcuménique. Avec un rayonnement
spirituel et une générosité humaine qui lui étaient propre, Oscar Cullmann a su
toucher aussi bien les simples croyants que le pape Paul VI, les pères du Concile de
Vatican II et les membres de l'Académie des Sciences morales et politiques où il avait
été élu en 1972. Comme le dit ajuste titre l'auteur en conclusion : « Oscar Cullmann,
interprète du Nouveau Testament, s'est toujours donné pour tâche de rechercher
l'essence du message de Jésus et du christianisme. 11 l'a trouvée dans le rôle central du
Christ dans l'histoire du salut : le Ressuscité en éclaire le passé, le présent et le futur.
Il a établi que l'eschatologie du Nouveau Testament n'était ni simplement présente
ni simplement future. Aujourd'hui, l'idée de la tension entre le "déjà" (la bataille
décisive remportée) et le "pas encore" (la victoire finale) est devenue un bien commun
de l'exégèse néotestamentaire » (p. 124). Parce qu'il a toujours mis l'Évangile au cœur
de ses préoccupations éthiques et spirituelles, Cullmann a inlassablement dénoncé la
tentation d'un faux sécularisme dans l'Église. Dans ce sens, « il jugeait qu'une Église

qui, au lieu de se fonder sur la Bible, s'en tient principalement voire uniquement aux
modes philosophiques ou sociologiques n'a plus de raison d'être : elle perd son sel et
n'a plus rien à apporter au monde» (p. 128). Enfin, c'est un beau chapitre que nous
donne l'auteur sur l'engagement œcuménique de Cullmann : si, dans sa « grande
franchise», il n'a jamais voulu mettre de côté les points de divergence, il a toujours
désiré les envisager dans un « authentique irénisme », enraciné dans sa conception
de l'histoire du salut: pour Cullmann, c'est «à travers les différentes confessions

que l'Esprit-Saint est à l'œuvre dans l'histoire, en dépit des déformations dues au



BIBLIOGRAPHIE 199

péché humain. C'est l'Esprit-Saint également, il en était profondément convaincu,
qui conduira les Eglises vers une unité qui n'est pas pure fusion : en effet, l'uniformité
est contraire au Saint-Esprit» (p. 109). One bibliographie sélective des ouvrages et

principaux articles de Cullmann, des instruments de travail et études qui lui ont été

consacrés offre au lecteur intéressé de quoi poursuivre son intérêt sur la pensée du
théologien bâlois.

Jean Borel

Alain Demurger, Le peuple templier, 1307-1312. Catalogue prosopogra- Histoire du

phique des templiers présents ou (et) cités dans les procès-verbaux des christianisme

interrogatoires faits dans le royaume de France entre 1307 et 1312, Paris,
CNRS éditions, 2019, 559 p.

Grâce au travail minutieux de relecture qu'Alain Demurger a fait des procès-
verbaux des différentes procédures de condamnation menées contre l'ordre du
Temple, 2 336 templiers sortent aujourd'hui de l'oubli et du mépris dans lesquels
les a abandonnés la persécution drastique que leur a fait subir Philippe le Bel dans
le royaume de France, depuis la rafle du 13 octobre 1307 jusqu'à la disparition de

l'ordre en 1312. Cette galerie de portraits, que l'on appelle une prosopographie,
donne le vertige et nous renseigne pour la première fois sur les noms, les origines,
les familles et les carrières de ces hommes qui ont été actifs dans l'ordre du Temple.
De tous ces chevaliers, chapelains et sergents des divers diocèses et commanderies
auxquels ils appartenaient, 1135 furent physiquement présents dans les procès dont
l'histoire a gardé les traces écrites. Les autres ne sont connus que par citations,
dénonciations et récits au cours des interrogatoires. Quant à ceux qui ont réussi
à s'enfuir ou qui ont été brûlés, il ne reste évidemment plus aucune trace. S'il est

un chapitre de l'histoire de la chrétienté qui suscite les avis les plus contrastés et
divergents, c'est bien celui de l'ordre du Temple, devenu impopulaire et accusé de

tous les vices. Cette enquête précise des interrogatoires que l'on a rédigés permet
désormais de mieux comprendre les enjeux secrets et réels qui ont déclenché les

dénonciations, et de mettre en balance les aveux et les démentis. Un dossier de
six cartes représentant les commanderies, maisons ou établissements secondaires
de l'ordre du Temple dans lesquels un templier au moins a été reçu dans l'ordre,
une bibliographie complète des procès-verbaux des procès français, des sources
et instruments de travail, une chronologie détaillée du procès du Temple, et six
appendices donnant la liste complète des templiers entrés de 1300 à 1307, les

calendriers liturgiques utilisés, la liste des chevaliers et des prêtres dans l'ordre
de 1307 à 1312, les templiers du procès chypriote de mai 1310 font de cet ouvrage
la référence sur ce chapitre de l'histoire ecclésiastique la plus exhaustive publiée à ce

jour.
Jean Borel

Michel Angot, Les mythes des Indes, Paris, Seuil, 2019, 556 p.

Comment retrouver la saveur propre et le sens originel de la mythologie des

Indes, si riche d'enseignements spirituels atemporels sur la nature de l'indicible et
la profondeur de la parole, mais en-deçà des interprétations réductrices que les

occidentaux en ont faits à leur convenance et, surtout, en deçà de l'appropriation
identitaire et de la récupération nationaliste récente? Tel est le défi que Michel
Angot relève avec brio. À travers une érudition savante qu'il sait rendre accessible

Traditions
religieuses
orientales



200 BIBLIOGRAPHIE

au grand public, il remet d'abord quelques pendules à l'heure concernant l'approche
existentielle et profonde que les hindous eux-mêmes onl eu et veulent encore avoir
aujourd'hui de leurs récits, auxquels la science moderne a donné le nom de mythes,
mais qu'ils considèrent comme de l'histoire, leur histoire. Et, pour entrer dans
l'intériorité de l'âme indienne, il faut bien comprendre que «chaque être existe sur
des plans différents : tout être céleste est susceptible de disposer d'une forme terrestre
et tout être terrestre dispose d'un équivalent céleste, la nature des choses n'est pas
définie ni limitée. Un dieu, un homme, tous les êtres peuvent vivre un certain temps
sous la forme d'un animal ». C'est ainsi que s'éclairent la complexité des naissances

et des combats des dieux, les cosmogonies et l'irruption des dieux dans le monde
humain, la nature du temps et de l'immortalité, la diversité des rites, le sens de
l'amour et du mal, du faux et du vrai. « Les histoires qui sont contées ici, dit l'auteur
en conclusion d'une magistrale introduction, ne sont pas des contes pour enfants,
loin de là ; éminemment sérieux, le mythe dit la vérité que nos sens ne perçoivent pas,
la vérité d'un plan du cosmos où les hommes n'ont pas accès par la perception. Le
mythe que nous connaissons et qu'ils ignorent, c'est la poésie ». Un cahier de douze
illustrations en couleurs et une vingtaine d'illustrations en noir et blanc insérées dans
le texte font de cet ouvrage la meilleure présentation d'ensemble actuelle, en langue
française, des mythes védiques et bouddhiques, ainsi que des mythes des épopées et
des Puranas. Chaque chapitre est doté d'une bibliographie sélective propre à orienter
vers d'autres lectures ou recherches. « Pour comprendre l'autre, disait Massignon,
il ne faut pas se l'annexer, mais devenir son hôte». C'est à ce bel exercice que nous
invite Michel Angot.

Jean Borel

Olivier Hanne, L'Alcoran. Comment l'Europe a découvert le Coran, Préface
de John Tolan, Paris, Bclin, 690 p.

Il fallait que ce livre soit écrit et nous félicitons Olivier Hanne de l'avoir si
bien fait. Alors que les sociétés européennes et américaines redécouvrent bon gré
mal gré, depuis quelques décennies, la présence du Coran dont se réclament au
quotidien les courants plus ou moins radicaux et prosélytes de l'islam salafiste ou
wahhabite, et surtout les revendications politiques violentes de l'État islamique,
quelle place au juste le Coran et la langue arabe tiennent-ils dans notre histoire
intellectuelle et spirituelle occidentale? Comment l'Europe a-t-elle découvert et
compris le Coran depuis l'Hégire de Mahomet? C'est à ce parcours qu'Olivier
Hanne nous invite dans cet ouvrage remarquablement documenté et précis. De Jean
Damascène à l'orientalisme romantique de l'époque coloniale, en passant par la
conquête de l'Espagne au vme siècle et les croisades du xne siècle, les recherches

sur l'Alcoran - comme on le désignait à l'époque médiévale - et la langue arabe

entreprises par les abbés de Cluny et celles des humanistes catholiques et protestants
de la Renaissance et de la Réforme, les étapes sont nombreuses et fort complexes.
Avec le triomphe de la raison au xvme siècle, l'engouement de l'orientalisme dans le

climat colonial des xixe et xxe siècles, la découverte de la méthode historico-critique
et de la philologie, « l'intérêt européen à l'égard de la langue arabe et du Coran,
conclut l'auteur, ne s'est jamais démenti. Contrairement au monde islamique, qui ne
connut guère d'attraction pour la culture et les textes européens avant le xvie siècle,
celle-ci est allée chercher son information sur l'islam avec une opiniâtreté et une
constance impressionnante, afin de disposer d'armes intellectuelles et d'enrichir son
raisonnement logique» (p. 591). Même si les chrétiens et les musulmans n'ont cessé

de mesurer les distances culturelles et religieuses profondes qui les séparaient, et



BIBLIOGRAPHIE 201

si les rivalités réciproques ont toujours été plus fortes que les affinités pourtant
réelles qui auraient pu les rapprocher, le Coran demeura cependant «comme une
référence évidente que tout homme bien né devait connaître, à défaut de l'avoir
lu. Car ce livre assumait en Europe une fonction comparative essentielle, rarement
énoncée explicitement : celle de dévoiler au lecteur combien ses valeurs propres et son
identité culturelle étaient justes, raisonnables et libératrices. » {Ibid.). Cet ouvrage est

important par le recul historique qu'il nous permet de prendre sur une situation qui
nous touche aujourd'hui de plein fouet et dont nos sociétés occidentales subissent les

conséquences sans trop savoir encore comment y répondre. Une bonne bibliographie
des sources et des études consacrées à ce sujet, une série de cartes explicatives et
d'illustrations de documents importants, un lexique des termes et concepts arabes
utilisés et, enfin, un index des personnes et des dynasties achèvent de donner à

ce volume sa valeur de référence désormais incontournable pour toute recherche,
discussion et rencontre interreligieuse à venir.

Jf.an Borel




	Bibliographie

