
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 152 (2020)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 152 (2020), P. 87-100

BIBLIOGRAPHIE

André Vauchez, Jean-Robert Armogathe (éds), Dictionnaire des saints et Histoire du

grands témoins du christianisme, Paris, CNRS Éditions, 2019, 1 414 p. christianisme

Si l'on ne sait plus très bien ce que représente aujourd'hui la sainteté chrétienne,
ce dictionnaire viendra merveilleusement pallier à cette forme d'inculture. Et,
disons-le d'emblée, la perspective œcuménique de ce dictionnaire, aussi généreuse

que bienveillante, en fera une référence de consultation utile et appréciée par les

chrétiens de toutes appartenances ecclésiales, comme pour ceux qui ne se disent
membres d'aucune confession. Nous ne saurions donc assez remercier André
Vauchez et Jean Robert Armogathe de l'ouverture qu'ils ont voulu donner à leur

ouvrage, en incluant des hommes et des femmes dont le témoignage a marqué
l'histoire de leur Église et, plus largement, du christianisme en général, et favorisé le

rayonnement de l'Évangile, sans pour autant avoir été canonisés de manière officielle

par le magistère catholique au rang des saints que l'on peut alors invoquer sur les

autels. À cet égard, il est remarquable que la première phrase qui ouvre ce trésor
affirme que « la sainteté n'est pas une marque déposée, qu'elle est une vocation
commune à tous les fidèles et que le nombre des saints n'est pas épuisé par les listes
des calendriers liturgiques » Ce n'est certainement pas ce que l'on aurait commencé

par dire si l'on avait rédigé un dictionnaire des saints au xvne siècle N'oublions
pas que la sainteté chrétienne et la vénération des saints a une très longue histoire,
et qu'elle s'origine dans le martyr et les persécutions sanglantes que beaucoup de

croyants des premières générations ont subis de la part des Romains, puisqu'ils
étaient alors considérés par les autorités comme appartenant à une «religion
illicite ». Garder et respecter la mémoire de celles et ceux qui ont eu le courage de

confesser jusqu'à la mort leur foi en Jésus-Christ est donc bien la moindre des choses

que l'on puisse attendre des vivants qui leur ont succédé, et la Bible, en premier,
par le soin que les différents rédacteurs ont eu de rappeler les hauts faits de Dieu

par l'intermédiaire de ceux que Dieu avait appelés, nous conduit sur cette voie de la
mémoire vivante, car c'est bien elle qui nous engage à nous considérer comme faisant
partie d'une longue chaîne de témoins dont chacun n'est qu'un petit maillon. Sans

qu'il nous soit possible de faire droit à chacun des 380 noms que les deux auteurs ont
retenus, et sur lesquels ils ont rédigé des notices biographiques suffisamment précises
et documentées pour donner du sens et du poids aux actes d'hommes ou de femmes
dont la foi et l'exemplarité de vie ont été attestées et reconnues par les autres, qu'il
nous suffise de mentionner non pas les plus célèbres d'entre eux que l'on connaît déjà,
mais ceux dont la présence dans ce dictionnaire, qui a été conçu par deux historiens
et théologiens d'obédience catholique, est nouvelle, bienfaisante et sera féconde dans

l'esprit des lecteurs. Si la sainteté des premiers apôtres n'a jamais fait problème, ni
celle des premiers témoins de Jésus-Christ qui ont suivi, ni celle des Pères de l'Église
et des Pères du désert comme Macaire, Pachôme, Paul l'Ermite, qui constituent

pour toutes les Églises les racines qui nous portent, cela fait plaisir de trouver parmi
eux, selon l'ordre alphabétique, des saints orthodoxes comme Tikhon de Zadonsk
(1724-1783), Serge de Radonège (1314-1392), Séraphim de Sarov (1759-1833),
Syméon le Nouveau Théologien (949-1022) et Syméon Stylite l'Ancien (400-459),
Athanase l'Athonite (925-début du xie s.) et Grégoire Palamas (1296-1359). Quant
aux croyants réformés, ils seront heureux de rencontrer, dans ce concert de la
sainteté multiforme, Karl Barth (1886-1968) et Jean Calvin (1509-1564), Dietrich



88 BIBLIOGRAPHIE

Bonhoeffer (1906-1945) et Jean Arndt, (1555-1621), Oscar Cullmann (1902-1999),
Martin Luther (1483-1546) et Alexandre Vinet (1797-1847) et, puisque nous sommes
suisse, Nicolas de Flüe (1417-1487). Nous sommes également gré aux auteurs de

ne pas avoir oublié les martyrs de Chine (1648-1930), d'Espagne (1934-1939), du
Mexique (1926-1937) et les martyrs de la Seconde Guerre mondiale. Bien sûr, le

corps principal du dictionnaire est fait de tous les saints que l'Église catholique a
toujours vénérés au cours de ses liturgies quotidiennes, et qui donnent à l'histoire
des siècles qui nous précèdent une densité de don de soi et d'amour de Dieu qui
donne le vertige. Mais l'intérêt de ce dictionnaire se poursuit dans le fait qu'il
offre aussi le calendrier journalier des fêtes des saints et des bienheureux, ainsi

que les « Patronages» que leur a décernés l'Église, et les différentes et nombreuses
« Protections » (épreuves et maladies diverses, accouchements difficiles, calamités
ou malheurs publics, catastrophes climatiques, objets perdus ou volés, maladies

psychiques, mort accidentelle, causes désespérées, coups et blessures, infestations,
animaux domestiques ou venimeux) pour lesquelles les fidèles peuvent invoquer leur
intercession. Dans leur substantielle introduction générale, les auteurs brossent une
brève, mais solide histoire de la sainteté et des critères qu'elle implique, aussi bien

pour le magistère catholique que pour les Églises orthodoxes d'Orient et les Églises
issues de la Réforme. Ce qui ressort de la lecture de ces notices, c'est l'extraordinaire
diversité que la sainteté chrétienne a pu prendre au cours de l'histoire, ce qui nous
invite inévitablement à la reconnaissance des multiples dons que l'Esprit Saint
accorde à ceux qui l'invoquent en vérité.

Jean Borel

Tania Velmans, L'Orient chrétien. Art et croyances, Paris, Picard, 2017,
247 p.

Personne mieux que Tania Velmans ne pouvait écrire cet ouvrage d'initiation
à la compréhension des croyances et des arts des chrétiens orientaux, aujourd'hui
soumis à des vexations et persécutions destructrices toujours plus violentes. Dans
son impuissance, le public occidental, qui ne peut que suivre de loin les événements,
reste malheureusement dans la méconnaissance de leur histoire multiséculaire
et de l'originalité de leurs cultures religieuses et artistiques. «Or», dit Tania
Velmans, «cette originalité riche de sens existe, et il est d'autant plus urgent de le
reconnaître que les monuments, livres illustrés, icônes et objets liturgiques qui en

témoignent pourraient ne pas résister à la folie des hommes » (p. 7). Avec une vitalité
et un dynamisme exceptionnels, et dans l'effervescence spirituelle des premières
communautés chrétiennes, les arts de l'Orient chrétien, dès la fin du me s., se sont en
effet épanouis dans le vaste espace qui recouvre aujourd'hui la Géorgie, l'Arménie, la
Cappadoce, la Syrie, le Liban, Israël, l'ancienne Palestine, l'Égypte copte, la Nubie et
l'Éthiopie. Et si toutes ces régions ont été tributaires des influences de la civilisation
de Byzance, elles n'ont cessé de vouloir aussi constituer des identités à part sur le plan
des différents arts et surtout de l'iconographie. C'est pour nous les faire apprécier
à leur juste valeur que les analyses de Tania Velmans sont éclairantes et précieuses.
Même si les neuf dixièmes du dense réseau d'églises et de monastères que l'Orient
a connu jusqu'au XVe s. est détruit, ce qu'il en reste permet à l'auteur de montrer
la profonde cohérence architecturale et iconographique qui l'animait, en rapport
avec les doctrines théologiques et religieuses auxquelles ils ont toujours voulu rester
fidèles. Les illustrations ont été reproduites avec le plus grand soin pour respecter
autant que possible les nuances des couleurs des fresques ou des icônes. Les deux
index des noms de personnages et de lieux sont aussi très utiles pour se familiariser



BIBLIOGRAPHIE 89

avec une nomenclature étrangère difficile à retenir et retrouver les différents passages
où ils apparaissent dans l'ouvrage.

Jean Borel

Écrits spirituels du Moyen Âge, édition établie par Cédric Giraud, Paris, Philosophie
Gallimard (La Pléiade, n° 643), 2019, 1 264 p. et Théologie

médiévale

Le Moyen Âge occidental a connu une efflorescence de textes spirituels à

nulle autre pareille. Ce nouveau volume de La Pléiade veut aujourd'hui rendre
accessible les plus importants d'entre eux à un public de lecteurs aussi large que
possible. Mais comment choisir dans la richesse de cet héritage? Deux critères
simples et logiques ont été mis en œuvre: il s'agissait d'abord de regrouper et
mettre en valeur les écrits les plus diffusés au cours du Moyen Âge, c'est-à-dire
ceux dont la tradition manuscrite atteste le succès et, parmi eux, ceux qui furent
considérés et conseillés comme faisant autorité en matière de vie spirituelle. À la
croisée de l'histoire doctrinale et de la sociologie de la lecture, ces deux critères
ont permis de retenir une quinzaine d'auteurs qui furent parmi les écrivains les

plus significatifs de la production spirituelle entre le xie et le xve s. « Preuve en est »,
dit très justement Cédric Giraud en introduction, « l'influence considérable que
ces textes exercèrent sur toutes les strates de la société, notamment à travers les

nombreuses traductions médiévales en langues vernaculaires dont les ouvrages ici
même traduits ont été l'objet » (p. xviii). Avec les Prières et méditations d'Anselme
de Cantorbéry, les Méditations du Pseudo-Bernard de Clairvaux et les Soliloques
du Pseudo-Augustin, la première section rassemble ainsi les trois œuvres les plus
caractéristiques de la spiritualité médiévale, composées entre la fin du xie et le début
du xme s. « Leur succès», dit l'éditeur, « illustre la dialectique subtile que les auteurs
spirituels instaurent entre l'écriture et l'expérience personnelle » (p. xix). Les auteurs
de la deuxième section sont les représentants de l'essor extraordinaire que l'école
des Victorins, l'ordre cistercien et l'ordre des chartreux ont connu au cours du xne s.

Hugues et Richard de Saint-Victor, Bernard de Clairvaux, Guillaume de Saint-
Thierry et Guigues II le Chartreux demeurent pour toujours les écrivains spirituels
qui auront élaboré avec un équilibre remarquable les voies de la contemplation
mystique et de l'union à Dieu sans jamais les séparer de l'impératif d'une théologie
et d'une pratique de la charité. Dès le xme s., une exigence nouvelle se fait jour. La
spiritualité est appelée à sortir des cloîtres où elle était née et cherche à conquérir
l'ensemble des fidèles, hommes et femmes. C'est ainsi que Bonaventure, Thomas
d'Aquin, Henri Suso et le chancelier Jean Gerson se sont consacrés à transmettre les

mystères de la vie intérieure et les conditions de la connaissance expérimentale de

Dieu, ainsi que la voie de l'imitation du Christ comme le moyen par excellence pour
revenir à Dieu. Enfin, c'est avec les trois chefs de file de la «dévotion moderne»
du xve s. que s'achève cette anthologie. Thomas a Kempis, Denis le Chartreux et
Jean Mombaer, fuyant toute abstraction, proposent à leur tour de la vie intérieure
une version qui se veut encore une fois la plus accessible au plus grand nombre et
d'orientation toute pratique. La place centrale qu'y occupe l'imitation du Christ
et la piété du cœur en est la marque didactique. 11 est important de relever et de

comprendre que, hormis le prêtre séculier Jean Gerson, tous les auteurs spirituels
du présent recueil vécurent un engagement régulier dont se ressent leur production
littéraire. Comme le dit très justement Cédric Giraud, «ces auteurs, engagés dans
la vie religieuse et partageant fréquemment la même sensibilité, écrivent dans la
dépendance les uns des autres et forment une famille spirituelle à laquelle ils ont
conscience d'appartenir. Malgré des solutions différentes et d'inévitables inflexions



90 BIBLIOGRAPHIE

qui confèrent à chaque auteur sa physionomie propre, la citation des mêmes passages
scripturaires, la reprise de thématiques apparentées et la méditation d'identiques
problèmes contribuèrent à créer un certain continuum doctrinal » (p. xxviii). Une
question pourtant se pose devant ces textes, tous ancrés dans une tradition et un
cadre ecclésiologique bien établis : comment peuvent-ils être lus et compris dans une
époque comme la nôtre où l'individualisme spirituel et le développement personnel,
sans référence à la transcendance, sont devenus la norme Il n'y a pas de réponse
unique et il en va de leur lecture comme de celle des Écritures, auxquelles leurs
auteurs font sans cesse allusion : seule la grâce divine peut faire qu'ils touchent le

cœur du lecteur et lui ouvre cette voie spirituelle que Richard de Saint-Victor a si
bien exprimée : « Revenir à soi sert à sortir de soi pour aller vers Dieu par oubli
de soi». Mis à part les textes tirés des Sermons sur le Cantique des cantiques de

Bernard de Clairvaux, de la Somme de théologie de Thomas d'Aquin et de la Roseraie
des exercices spirituels et des saintes méditations de Jean Mombaer, tous les autres
textes ont été intégralement retraduits sur la base du texte de l'édition de référence.
«Nous avons privilégié», écrit Cédric Giraud, «la lisibilité du texte français plutôt
qu'une fidélité absolue à la syntaxe originelle que nous avons modifiée lorsqu'elle
semblait un frein à la lecture. En contrepartie nous avons été sensibles aux figures de

style et aux jeux de sonorités que nous nous sommes efforcés de conserver autant
que possible » (p. xliv). L'éditeur a pris soin de rassembler en fin de volume de

remarquables notices biographiques sur chacun des quinze auteurs choisis, ainsi

que des notes diverses, historiques, théologiques ou littéraires pour préciser soit
telle ou telle notion utilisée, soit des questions de traduction, soit encore le genre
littéraire des textes retenus. Dans ce sens, cette anthologie a une valeur pédagogique
méritoire qui n'est nullement secondaire et qui doit faciliter la méditation actuelle
de ces enseignements spirituels.

Jean Borel

Michel Roquebert, Figures du catharisme, Paris, Perrin, 480 p.

Ceux qui seraient tentés de croire qu'on a tout dit sur les cathares se trompent.
Cet ouvrage en est la preuve brillante. Michel Roquebert, spécialiste du catharisme
depuis très longtemps, n'a jamais cessé d'en approfondir les développements et les
influences historiques, sociaux et doctrinaux et, surtout, de chercher à toujours
mieux en connaître les figures et les héros, connus et moins connus. Des 50 000 noms
identifiés par les archives inquisitoriales, c'est un vaste réseau généalogique, familial
au sens le plus large, qui apparaît aujourd'hui dans toute sa complexité, mais
également dans sa force de conviction et de courage. L'Occitanie est cet espace
particulier, à la fois géographique, linguistique et spirituel, qui a vu fleurir la foi
cathare, considérée comme une hérésie à combattre avec la plus folle violence,
jusqu'à sa totale éradication. Par le rôle des femmes comme transmetteuses de ce

patrimoine, par les liens qu'on peut établir avec les légendes du mythe du Graal, par
une connaissance toujours plus précise des stratégies de persécution que les autorités
de l'Église ont inventées et mises en pratiques, Michel Roquebert nous immerge dans
le quotidien de ces Bons Hommes et Bonnes Femmes du Pays d'Oc qui, de l'humble
bouvier au grand seigneur, furent tour à tour témoins, acteurs et victimes.

Jean Borel



BIBLIOGRAPHIE 91

Frédéric Lelong, Descartes, Paris, Les Belles Lettres (Figures du savoir), Histoire
2018, 259 p. de la modernité

et de la période

René Descartes fait certainement partie des philosophes les plus étudiés. Les contemporaine

commentaires de son œuvre abondent. Dans son ouvrage, Frédéric Lelong, docteur JP 'j0?0]? 'aL
en philosophie et agrégé de philosophie, se donne l'ambitieux objectif de revenir à

la pensée originale de Descartes. Cela ne peut se faire, selon lui, qu'en acceptant
toute la complexité de cette pensée. La complexité de la pensée de Descartes est due
à deux mouvements opposés : la liberté dont dispose le moi de mettre à distance
ses objets de pensée et le plaisir qu'éprouve le moi à ressentir son incarnation
corporelle. Tout au long de son analyse, l'A. insiste sur le second mouvement, trop
souvent négligé selon lui. C'est un Descartes appréciant l'escrime et l'équitation, un
« philosophe-gentilhomme » (p. 15), un homme éprouvant le « plaisir de l'union entre
l'âme et le corps» (p. 16) qui nous est décrit. La «joie de l'incarnation» (p. 213) est

primordiale dans cet exposé. L'A. l'affirme dans sa conclusion : « L'union de l'âme
et du corps qui définit notre humanité n'est pas en principe une déchéance tragique »

(p. 212). La sensibilité humaniste de Descartes est relevée dans sa «confiance
audacieuse dans nos capacités» (p. 31). Celle-ci viendrait d'une conjonction propre
à la pensée cartésienne: premièrement la «bonne nature» donnée aux hommes

par Dieu, secondement la mise à l'écart du thème du péché originel - thèse qui
attirera par la suite les critiques de Leibniz. Néanmoins, tempérant la place de
l'humanisme dans la pensée cartésienne, l'A. énonce sa principale tâche comme étant
celle de « clarifier le réalisme cartésien, [de] le soustraire notamment au risque de
relativisme anthropologique» (p. 31). S'attelant à l'explication de champs d'étude
aussi importants que ceux de sa théorie de la connaissance, de son ontologie, de

sa physique mécaniste, de sa philosophie de l'esprit, de la question de Dieu ou
encore de sa pensée morale, l'A. livre un large et clair exposé de la philosophie de

Descartes. On appréciera en outre les réflexions conclusives de l'A. sur la réception
phénoménologique contemporaine du cartésianisme (Husserl, Heidegger, Merleau-
Ponty, Levinas, Marion, Henry), ainsi que sur sa réception dans la philosophie
contemporaine de l'esprit (Searle, Putnam, Ryle, Damasio, Russell).

Lauréline Grandjean

Olivier Andurand, Philippe Luez, Éric Suire (éds), Port-Royal et la
sainteté, Actes du colloque international organisé par la Société des

Amis de Port-Royal avec le soutien du Centre d'histoire sociale et
culturelle de l'Occident (CHISCO) de l'Université Paris-Nanterre, de

la Société d'étude du xvne siècle et du Musée national de Port-Royal
des Champs, 11-12 octobre 2018, Paris, Société des Amis de Port-
Royal/Bibliothèque Mazarine, 2019, 308 p.

Comme il se doit dans toute communauté religieuse, la sainteté est la préoccupation

première. Mais, avec le mouvement de réforme de l'abbaye de la vallée de

Chevreuse, qui débute lors de la fameuse « Journée du guichet », le 25 septembre
1609, cette préoccupation a pris une orientation et un développement tout-à-fait
particuliers. « L'idéal de sainteté qui se met en place dans le milieu port-royaliste »,
disent les éditeurs en introduction aux conférences du colloque, «est traversé par
un double mouvement : d'abord, affirmer la catholicité de l'abbaye en se fondant
sur les règles établies par Rome pour canoniser ses membres et, ensuite, la référence

permanente à l'Église primitive où la sainteté repose plus sur la réputation - lafama



92 BIBLIOGRAPHIE

sanctitatis - que sur une quelconque procédure. [...] Bons catholiques, les jansénistes
n'en entretiennent pas moins des liens assez distants avec les conceptions romaines de
la sainteté et les positions thomistes qui inspirent les décisions de la sacrée Congrégation

des Rites. Héritiers d'une théologie de l'élection divine, ils produisent des

textes hagiographiques et des réflexions qui s'écartent souvent des règles prescrites

par Rome et qui pourtant s'inscrivent pleinement dans le mouvement d'organisation
et de contrôle voulue par le magistère pontifical. Tout comme les miracles, la
sainteté et la canonisation spontanée sont des réponses à la persécution dont les

jansénistes se disent victimes» (p. 13-14). Les douze communications qui se sont
données lors de ce colloque mettent ainsi tour à tour en lumière l'un ou l'autre aspect
des représentations de la sainteté que les maîtres de la spiritualité de Port-Royal
ont développées, et les polémiques parfois âpres auxquelles elles ont donné lieu à

l'époque. Parmi eux, Bérulle, Saint-Cyran et Pietro Tamburini jouent un rôle de

première importance. Blandine Delahaye montre de manière pertinente comment le

premier « aperçoit dans la distinction des Personnes la séparation caractéristique de
la sainteté et dans leurs relations l'application qui en est l'effet positif : "comme la
sainteté incréée est subsistante en relations mutuelles des personnes procédantes vers
celles dont elles sont procédées, dit Bérulle, ainsi la sainteté créée a sa subsistence en
ce rapport, en ce regard et en cette relation singulière vers Jésus et vers son humanité
sainte dont elle est dérivée"» (p. 31). Dans ce sens, «chez Bérulle, à la suite de

Duns Scot et de Luis de Léon, la relation dit mieux le mystère de la vie divine que
la notion d'être. La relation parfaite dit mieux le mystère de la Trinité que l'être.
De même la relation à Dieu est plus fondamentale et primordiale dans la créature

que son existence même » {ibid.). Comment, dans cette vision, l'homme est-il invité
à participer à la vie divine Pour y répondre, Bérulle part de la comparaison avec
l'ange et dit : « l'ange fut sanctifié en lui-même et selon sa nature ; alors que l'homme
est sanctifié hors de lui-même : il est sanctifié en Jésus-Christ, selon que le Christ a

mesuré ses dons. Chaque ange est un Tout, mais subordonné. Chaque homme ne
fait que partie dont Jésus est le Tout. Et il ne suffit à l'homme d'être subordonné,
mais il doit être désapproprié et anéanti, et approprié à Jésus, subsistant, enté,
vivant, opérant et fructifiant en Jésus» (p. 35-36). La perspective de Saint-Cyran
est d'emblée plus pratique, car elle procède de son incessante activité de direction
spirituelle. À l'injonction du Christ d'être parfait comme le Père céleste est parfait, il
aime se rapporter également à celle du livre de la Sagesse, qui invite à « régler toutes
choses avec mesure, nombre et poids ». C'est ce que développe Denis Donetzkoff
en montrant comment « le microcosme qu'est la chambre du solitaire est appelé à

devenir le champ d'action qui lui permet de conformer son action à celle de Dieu
dans le macrocosme qu'il a créé, en procédant avec ordre et méthode sur le chemin
de la perfection» (p. 47). Quant à la conception que Pietro Tamburini, le plus célèbre
des jansénistes italiens du xvine s., se fait de la sainteté, elle nous renvoie à sa longue
méditation sur la vie et l'œuvre de Justin, dont le martyr est à ses yeux le modèle à
suivre par excellence : « présentant ainsi la sainteté incarnée par les premiers martyrs
de l'Évangile, écrit Grazia Grasso, Tamburini saisit l'occasion d'exprimer sa propre
conviction de la supériorité de la morale chrétienne à toute action politique et de son
utilité pour la vie civique ; l'éducation civique, continue-t-il en interprétant Justin, est

incapable à elle seule d'obtenir le bon comportement des citoyens, à moins qu'elle
ne se laisse façonner par les valeurs de la vraie religion» (p. 61). Les exposés qui
suivent prennent alors en considération l'impact de la querelle janséniste sur les

procédures romaines concernant les serviteurs de Dieu français des xvne et xviif s.,
l'instrumentalisation du culte des reliques pour affirmer une orthodoxie de doctrine,
ainsi que les deux courants d'écriture hagiographique mis en œuvre à Port-Royal
pour honorer la mémoire des vies les plus exemplaires. Si le premier courant,



BIBLIOGRAPHIE 93

dont Saint-Cyran est l'inspirateur, a fait la réputation historique de Port-Royal en

prohibant toute expression personnelle du biographe, et s'en tenant à la traduction
des Vies canonisées par la sainteté de leurs auteurs, le second, dont l'initiative est
due à Antoine Le Maistre, a fait sa nouveauté littéraire, en se fondant au contraire
sur le témoignage personnel, offrant ainsi, dans les Mémoires de Fontaine, une
synthèse originale entre hagiographie et autobiographie. Le volume se termine par
des informations diverses concernant la Société des Amis de Port-Royal, la liste de

tous les ouvrages et articles parus au cours de l'année sur la pensée janséniste et

antijanséniste, Port-Royal et Biaise Pascal, et un index complet de tous les noms
d'auteurs cités, et des principaux thèmes théologiques abordés.

Jean Borel

Henriette Levillain, Catherine Mayaux, Dictionnaire Saint-John Perse,
Paris, Honoré Champion (Dictionnaires & Références 55), 2019, 660 p.

Que signifie le mot « dictionnaire » pour qualifier cet ouvrage collectif tout à

fait original et absolument remarquable, qui tente de faire le tour de tous les aspects
connus et moins connus des deux vies publique et privée d'Alexis Leger qui n'en font
qu'une en Saint-John Perse? Mais quel autre titre donner que celui-ci pour évoquer
l'ambition de cet ensemble de notices et d'analyses synthétiques aussi complètes
que possible, et la complexité de ce panorama de haut vol qui «aimerait résoudre
l'énigme du clivage entre la chose publique et le songe » qui a suscité tant de réactions
contradictoires d'émerveillement et d'incompréhension Car ce n'est justement pas
d'une «biographie» qu'il s'agit ici, mais bien d'un «dictionnaire», au sens où sont
savamment regroupés et mis en relief, dans leurs contextes respectifs, de l'enfance
antillaise à la solitude du « grand âge » du Poète sur la presqu'île de Giens, en passant
par tous les aléas de la vie politique et littéraire qu'il a traversés, des lieux et des

continents qu'il a parcourus, non seulement tous les maîtres à penser et « grands
ascendants», politiciens, poètes, artistes et philosophes qui l'ont fonné et dont
il a choisi délibérément l'influence, mais également le champ magnétique de son
imaginaire cosmique et poétique, et tout ce qui touche aux coulisses de l'œuvre et
aux sciences du langage et de la versification. Nous voici donc embarqués dans un
parcours exceptionnel qui nous fait revisiter, en deçà de l'histoire globale du xxe s.

auquel le poète a appartenu, l'histoire de l'humanité tout entière et l'archéologie
du savoir de tous les peuples antiques auxquelles il a su, et voulu donner, comme
personne ne l'avait fait auparavant dans l'art poétique, l'importance, l'intérêt et
l'éclat pérenne qu'elles méritent. Et puisqu'il n'est guère possible, dans les limites
qu'imposent une recension, de faire droit aux articles historiques, politiques et
littéraires inédits que contient cette somme, arrêtons-nous plus précisément aux
philosophes que Perse a lus et travaillés, et aux concepts qu'il a retenus et auxquels
il a donné un poids et une amplitude maximale. C'est d'abord à la pensée et à

l'écriture des deux présocratiques Héraclite d'Éphèse et Empédocle d'Agrigente que
Perse a emprunté sa conception du monde, de la création et du langage poétique.
Que ce soit la philosophie du mouvement perpétuel du cosmos sous l'effet du
flux de l'énergie vitale qu'il trouve chez le premier, ou la conception cosmique
d'un double mouvement de séparation puis de réunion, culminant dans l'unité
retrouvée qu'il admire chez le second, Perse a même avoué à Pierre Guerre, lors
d'un entretien, «avoir vécu cette notion du double mouvement. L'être particulier
se détache de l'être en soi, le Tout, lui avait-il dit, puis tend à retourner à l'unité
totale. C'est ma règle métaphysique» (p. 345). C'est encore d'Empédocle qu'il
reçoit sa conception du caractère sacré du poète et du langage poétique sous les



94 BIBLIOGRAPHIE

formes singulières qui caractérisent la parole oraculaire : l'équivoque et l'ambiguïté.
« Comparable à Empédocle chez qui la superposition des sens peut aller jusqu'à
l'ambiguïté intentionnelle, le poète, explorateur de la «nuit originelle», fait du
langage et de la polysémie les outils de sa quête » (ibid.). Perse s'est aussi voulu
l'héritier des mythes et des mythologies archaïques, qui lui ont fourni plusieurs
notions cosmogoniques, théogoniques, anthropogoniques et eschatologiques que
les auteurs ont pris soin de repérer dans l'œuvre. Et, d'une manière plus générale,
Perse « s'est forgé une représentation du monde marquée par le néoplatonisme. Les

penseurs et les courants de pensée avec lesquels il se sent des affinités sont tous
des héritiers plus ou moins lointains de l'idéalisme néoplatonicien, les occultistes
du xvme s., les transcendantalistes américains, les romantiques allemands, tous
accordant une place essentielle à l'unité du cosmos et à celle de l'âme humaine au
sein de l'Âme universelle » (p. 358). Sans oublier l'influence que l'Ancien Testament
a eue, car Perse était un lecteur tout particulièrement attentif du Pentateuque.
Indéniable fut aussi l'attrait que Spinoza exerça sur Perse, auprès duquel il trouva
à la fois la fascination de la méthode géométrique de l'Éthique et de la démarche
philologique de l'étymologie. C'est en effet par le vocabulaire que Perse rejoint le

philosophe d'Amsterdam, « soit qu'il en décalque certaines expressions, soit qu'il
en transpose certaines idées dans la langue propre du poète» (p. 363). Enfin,
« consubstantielle à l'œuvre, l'emprise nietzschéenne est d'autant plus contenue
chez Perse qu'elle fut précocement assimilée» (p. 364), dit l'auteur de la notice
sur Nietzsche, où apparaissent les différents thèmes et les métaphores que le poète
lui a empruntés pour les faire siens, comme celui de l'oiseau, «figure de l'audace
de l'esprit qui vole toujours plus loin, investi par Zarathoustra de la fonction de

"passer outre" » (ibid.). Les temps forts du cérémonial dionysiaque, l'ordonnance
circulaire du poème, les instruments du culte, la frénésie sexuelle et la présence
des Tragédiennes sont autant d'éléments qui rattachent encore le poème au culte
ancien de Bacchus ainsi qu'aux Dithyrambes de Dionysos de Nietzsche. Perse s'est

toujours passionné pour les mots et les nomenclatures scientifiques, et c'est une
caractéristique de sa démarche poétique et de son œuvre que d'avoir intégré les

termes les plus précis et concrets que les sciences biologiques et physiques ont créés.

On note en effet que Perse va très souvent « du mot concret fondamental générateur
d'un grand nombre de classes sémantiques au mot spécifique. Simultanément il va
du mot courant de la langue à un mot à usage très restrictif et, en l'occurrence, ne
s'arrête sur aucun stéréotype, aucune analgie de convention » (p. 292). L'importance
du symbole et de l'analogie, son goût pour les travaux de linguistique et pour la quête
d'un langage originel et sacré en font un héritier du symbolisme et par conséquent
de Mallarmé. Dans la section intitulée « les imaginaires cosmiques », les auteurs
passent en revue, par autant de brèves synthèses passionnantes, les concepts les

plus significatifs auxquels Perse a donné une amplitude cosmologique et poétique
maximale : le « cosmos » et le « divin », le « rite » et 1'« espace ». Jusqu'à l'engouement
du « mouvement », entretenu par l'attirance pour les forces élémentaires violentes
(vents, pluies, neiges, houles), et qui se transpose poétiquement en volonté de

puissance : le héros persien se réalise dans la jouissance de l'exploration des espaces
immenses et mobiles comme les déserts, les steppes et les océans. Et c'est enfin à la
notion de « temps » et de « saisons » d'« âge » et de « mort » qu'il consacra également
tant d'importance, soit par l'affirmation souveraine de la négation de chronos pour
vivre un autre temps que celui des horloges et des dates, soit par la manière dont il le

régénère en remontant à la source, le temps mythique de l'origine. Nous laissons le

lecteur découvrir la richesse et l'intérêt des trois sections dans lesquelles sont analysés
les principaux termes de la création poétique, du langage et de la versification - de

l'allitération à la rhétorique, en passant par l'assonance et l'anagramme, l'ellipse



BIBLIOGRAPHIE 95

et la métaphore, la métonymie et la comparaison, la polysémie et le lyrisme, la
syntaxe et le créolisme, la prosodie et le rythme, et bien d'autres encore. L'ouvrage
se termine avec le récit des rencontres littéraires et privilégiées que Perse put faire
avec Claudel, Tagore, Conrad, Valéry, Breton, Aragon, Malraux et Char. Une
bibliographie sélective et une chronologie, un index alphabétique des notices et des

noms de personnes et la liste des contributeurs font de ce dictionnaire un ouvrage de
référence extraordinaire, fournissant au lecteur intéressé toutes les clés dont il faut
disposer pour ouvrir et comprendre l'une des œuvres poétiques les plus exigeantes et
les plus complexes du xxe s.

Jean Borel

Jeanne-Marie Roux, Les degrés du silence. Du sens chez Austin et Merleau- Philosophie

Pontv, Louvain-la-Neuve, Peeters (Bibliothèque philosophique de Lou- et théologie
vain," 103), 2019, 469 p. contemporaine

La philosophie au xxe s. - et le paysage philosophique contemporain en garde
les stigmates - a été marquée par l'opposition, souvent idéologique, entre
philosophie analytique et philosophie continentale, deux manières de philosopher qui
semblaient, pour les partisans de l'une et de l'autre, incompatibles et séparées par
un véritable fossé. Néanmoins, ces dernières années ont vu s'accroître le nombre de

travaux allant dans le sens d'une réévaluation de cette opposition au profit d'un
dialogue s'avérant souvent bien plus fructueux, révélant à la fois les mécompréhensions
au cœur de cette opposition et la nécessité de surmonter ce «fossé». L'ouvrage de

Jeanne-Marie Roux, Les degrés du silence, participe à cet effort en proposant une
analyse comparée des philosophes John L. Austin et Maurice Merleau-Ponty. En
raison de leur appartenance à des écoles de pensée bien distinctes, la philosophie
du langage ordinaire et la phénoménologie, cette comparaison n'est pas courante
et promet un dialogue intéressant pour les partisans de l'un ou l'autre philosophe.
La perspective adoptée par l'auteure sur ces deux philosophes est celle de la place
des sens dans l'entreprise philosophique, référant notamment à la célèbre thèse

austinienne du silence des sens, selon laquelle le donné des sens n'est pas identifiable
à la structure d'une phrase ou d'une pensée. Comme l'annonce l'introduction, la
confrontation de ces deux philosophes devrait permettre de reconsidérer une certaine
conception de la vérité par la distinction du perçu et du pensé. Bien évidemment,
cette préoccupation partagée ne signifie pas une identification des deux philosophes
et l'auteure montre bien les points sur lesquels ils se trouvent en complet désaccord.

L'ouvrage est composé de huit chapitres - rassemblés en quatre parties -
précédés d'une introduction et suivis d'une conclusion générale. Sans entrer ici dans
les détails de chaque chapitre, on soulignera la structure générale de l'ouvrage, qui se

présente comme une sorte de va-et-vient entre Merleau-Ponty et Austin. La première
partie, dont le premier chapitre se focalise sur Merleau-Ponty et le second sur Austin,
traite de la distinction déjà mentionnée entre percevoir et penser, que les deux
philosophes défendent. Malgré la différence évidente dans l'étendue et la manière
de leur critiques, l'auteure considère que tous deux «défendent la spécificité du
perceptif par rapport au conceptuel, c'est-à-dire l'idée que la perception n'est ni vraie
ni fausse » (p. 26). L'un des problèmes que soulève cette idée est celui de la vérité. Si
la vérité est traditionnellement pensée en termes de correspondance entre le langage
et le monde, cela signifie qu'il est nécessaire de pouvoir comparer un jugement et
une perception. Dans ce cas, la distinction entre percevoir et penser empêche cette
adéquation, et le problème de la vérité devient central pour Merleau-Ponty et Austin
qui tentent « d'éviter que cette distinction du perçu et du pensé emporte avec elle la



96 BIBLIOGRAPHIE

possibilité et la légitimité de la vérité » (p. 8). L'exploration de la position de Merleau-
Ponty dans la deuxième partie de l'ouvrage montre à quel point l'abandon de la
correspondance simple entre le sens du perçu et la signification linguistique devient

problématique pour penser la question de la vérité. Si le perçu n'est plus identifiable
au pensé, alors le sens du perçu n'est plus identifiable à la signification linguistique.
Cette distinction pèse sur la conception de la vérité comme correspondance. La
troisième partie explore comment la philosophie du langage ordinaire développée

par Austin permet de résoudre d'une certaine manière cette question de la vérité,
d'une manière que Merleau-Ponty refuse de suivre. En effet, pour Austin, la seule

manière de préserver une certaine idée de la vérité est de considérer son caractère
conventionnel : c'est le contexte dans lequel l'acte linguistique est émis qui détermine
la valeur de vérité à adopter. Néanmoins, la question de l'objectivité de la vérité
reste ouverte : « Si l'on entreprend d'affirmer le caractère non conceptuel de la
perception, c'est-à-dire le fait que le sens du perçu n'est pas de la même nature
que celui du langage, et en particulier le fait qu'il n'est pas déterminé, peut-on
encore sauvegarder la thèse d'une vérité à proprement parler objective ?» (p. 318).
La quatrième partie confronte Merleau-Ponty et Austin sur cette question. Alors
que la première partie proposait un rapprochement entre les deux philosophes sur
leur défense de la distinction entre perception et pensée, cette quatrième et dernière

partie propose davantage une opposition. En effet, Merleau-Ponty rejette l'idée
d'une vérité conventionnelle, privilégiant un retour à une vérité plus profonde ou
originaire qui serait à trouver dans l'ontologie, alors qu'Austin considère que la
vérité doit être pensée comme convention, en pensant « la signification à partir du
couple de l'échantillon et du modèle » (p. 433). Cette conception de la signification
permet donc de penser la vérité comme adéquation d'un échantillon à un modèle,
adéquation qui se justifie par une convention. Ainsi, Austin préserve l'idée d'une
vérité comme correspondance, mais non plus correspondance du jugement au perçu,
mais de l'échantillon au modèle. Pour Merleau-Ponty, cette vérité conventionnelle
n'est néanmoins pas suffisante et c'est pour cela qu'il tente, dans ses derniers textes,
de fonder sa notion de vérité dans une ontologie. En conclusion, la confrontation
de Merleau-Ponty et d'Austin permet de mettre en avant un souci commun, partagé
par des philosophes habituellement considérés comme fort éloignés l'un de l'autre, et
des réponses différentes à ce souci. Néanmoins, la structure de l'ouvrage n'autorise

que rarement - principalement dans la dernière partie - un véritable dialogue
entre les positions philosophiques analysées, celles-ci étant principalement exposées

indépendamment l'une de l'autre.

Philip Mills

Emilio Brito, De Dieu. Connaissance et inconnaissance, Leuven/Paris/Bristol
(Connecticut), Peeters, 2018 (Bibliotheca ephemeridum theologicarum
Lovaniensium 300), 2 tomes, 1 255 p.

Prêtre jésuite né à Cuba, Emilio Brito est professeur émérite de théologie
fondamentale et de philosophie de la religion à l'Université catholique de Louvain-
la-Neuve, où il a enseigné de 1983 à 2007. Il est connu pour ses travaux souvent
très volumineux sur la philosophie de la religion de l'idéalisme allemand (Hegel
surtout, mais également Schelling et Fichte) et sur diverses questions de théologie
et de philosophie, comme son étude sur la pneumatologie de Schleiermacher (1994)
ou son ouvrage sur l'anthropologie de plus de deux mille pages, paru en 2015.

«Il n'y a rien de plus difficile que de parler de Dieu.» (p. xvii; cf. aussi

p. 1175). Voilà l'entrée en matière de l'ouvrage, qui constitue la somme d'un travail



BIBLIOGRAPHIE 97

pédagogique et théologico-philosophique de plusieurs décennies et à vrai dire de

toute une vie. Il y est question d'une dynamique infinie, tendue vers une fin qui est
la vie en Dieu : « L'homme chemine entre une inconnaissance à laquelle il n'est pas
abandonné et une connaissance plénière - mais non sans mystère - qui ne peut avoir
lieu qu'au-delà de la mort » (p. 1175, avec référence à Jean-Yves Lacoste).

En sept parties réparties en dix-huit chapitres couvrant plus de mille deux
cent pages (l'ouvrage n'est effectivement pas «des plus brefs»!; p. 1175), Emilio
Brito explore la question de la connaissance et de l'inconnaissance de Dieu, avec
comme thèse principale l'idée que la connaissance de Dieu par l'être humain, en
tant qu'événement eschatologique, ne peut être posée sans que soit simultanément
posée une inconnaissance plus grande encore. L'ouvrage se veut dont « proprement
théologique », même s'il accorde une place importante à la philosophie (p. lvi).

Les sept parties couvrent les thématiques suivantes: I. L'accès à Dieu (par le
chemin de la religion (ch. 1) et par la religion naturelle (ch. 2); II. Les preuves de
l'existence de Dieu (ch. 3), leur critique par Kant (ch. 4) et leur dépassement avec
Hegel (ch. 5); III. Les monothéismes (ch. 6) et les athéismes (ch. 7); IV. le langage
religieux (ch. 8, avec Wittgenstein comme principal interlocuteur), l'analogie et la
théologie négative (ch. 9) ; V. L'expérience chrétienne (ch. 10), la mystique (ch. 11),
l'inconnaissance de Dieu selon Maître Eckhart (ch. 12) et la question de Dieu chez

Heidegger (ch. 13); VI. La révélation (ch. 14) et la foi (ch. 15); VII. l'essence
de Dieu et les attributs divins (ch. 16), la question de l'impassibilité divine et la
mort (ch. 17), et pour terminer la vision eschatologique (ch. 18). C'est peu dire
que le «programme» proposé dans ces deux tomes est consistant! Les lecteurs
trouveront quantité de perspectives mesurées, toujours claires, sur les diverses
thématiques traitées au fil des deux tomes. L'angle de l'auteur est net : il s'agit de

présenter toute cette matière, qui relève avant tout de la théologie fondamentale,
selon l'approche catholique-romaine. Henri de Lubac, également jésuite, auteur
d'un opuscule intitulé De lu connaissance de Dieu paru d'abord en 1941 (et non
en 1945 comme l'indique l'auteur), est mentionné comme une référence importante
(il est «l'un des théologiens du xxes. que nous estimons le plus») pour un certain
nombre de chapitres (p. xxxii). Outre de Lubac, Hans Urs von Balthasar est l'autre
grande référence, à laquelle s'ajoute d'autres auteurs encore (Karl Rahner, mais
aussi Henri Bouillard ou Walter Kasper ; parmi les penseurs protestants, Karl Barth
a «la part du lion», souvent dans un débat critique; p. xl). À partir de là, les

«surprises» seront peu nombreuses: la réflexion ne peut pas partir «d'en haut»,
de manière « purement positive », car « une réponse n'est compréhensible que si l'on
ne la dissocie pas de la question à laquelle elle veut répondre» (p. liii) (l'auteur sait
sans doute que la révélation n'est pas qu'une «réponse», qu'elle pose elle-même

une question, mais cette dimension est ici passée sous silence, et lors qu'il l'évoque
aux p. 628-629 en lien avec Eberhard Jüngel, il lui reproche, de manière prévisible,
de se «braque(r) sur la condition événementielle d'avènement» et de négliger «la
condition transcendantale » ; p. 629).

La visée de l'ouvrage est de « montrer la crédibilité humaine du christianisme »

(p. lv). Pour ce faire, pour émettre «un principe judicatoire» (p. 118), il faut
admettre, contre Barth, la possibilité d'une connaissance naturelle de Dieu - connaissance

qui n'est d'ailleurs pas simplement déliée de l'action de Dieu comme Créateur,
mais qui dépend en fait de cette action (p. 109, 119). L'être humain porte «au cœur
même de (son) activité spirituelle le pouvoir de connaître Dieu» (p. 118). Il est

«ouvert à l'Absolu» (p. 518). La connaissance de Dieu dépend non seulement de

la révélation et de la grâce, mais aussi d'une possibilité « immanente à la raison »

(p. 118), ces deux possibilités se trouvant sur deux plans différents: le plan de



98 BIBLIOGRAPHIE

l'événement (révélation/grâce) et le plan de la « condition transcendantale », c'est-
à-dire du « sens» (p. 119). Ainsi les preuves traditionnelles de l'existence de Dieu ne

sont pas sans valeur car elles manifestent « le caractère humainement responsable de

l'acte de foi» (p. 216).
Ailleurs dans l'ouvrage (p. 163-200), Emilio Brito procède de manière surprenante,

mais en fait pas inhabituelle chez lui (il tend parfois à simplement présenter les

intuitions d'autres penseurs, sans forcément entrer dans un dialogue critique poussé
avec eux) : sur près de quarante pages environ, il suit presque page après page un
ouvrage de Jean Delanglade, lui aussi jésuite (décédé tragiquement en 1971), d'abord
paru en 1960 (et non en 1968 comme le suggère l'A.) et intitulé Le problème de Dieu
(Aubier). L'A. procède de manière similaire au moment de traiter de l'expérience de
Dieu (650-667) et ailleurs encore. On peut y voir une marque d'humilité : pourquoi
redire autrement ce qui fut si bien exprimé il y a quelques décennies

Envisager la question de la connaissance et de l'inconnaissance de Dieu implique
de poser la question de l'athéisme (là encore, on retrouve une thématique chère
à Henri de Lubac). En postulant une connaissance naturelle de Dieu, la théologie
catholique crée une « base commune» (p. 513) à partir de laquelle il est possible de

dialoguer avec l'athéisme. Dans son œuvre de la maturité, selon l'A., Karl Barth a
affirmé qu'il y a pas d'être humain sans Dieu parce que Dieu, en Christ, est Dieu
avec l'être humain. Cette thèse, selon l'A., mélange «le plan de l'être et celui du
connaître» (p. 517). Mais la thèse de Barth est un peu plus complexe ; il affirme que
s'il y a peut-être des êtres humains sans Dieu, Dieu, par contre, n'est jamais sans l'être
humain. Il ne dit pas que « Dieu est connu de tout homme » (p. 517), me semble-t-il ;

son assertion est avant tout théo-logique (au sens d'une parle concernant Dieu) et
christologique, plutôt que noétique et anthropologique.

On l'aura compris : le propos de l'auteur est de maintenir, face à ce qu'il perçoit
comme des rétrécissements de la part de la plupart des penseurs protestants du xxe s.

en direction d'un fidéisme, une approche plus large qui maintient l'importance d'une
réflexion métaphysique et philosophique pour penser Dieu (cf. p. 1098).

Saluons l'énorme effort fourni par Emilio Brito dans cet ouvrage, qui sera sans
doute très utile aux étudiants en théologie et en philosophie de la religion (moins à
celles et ceux, mais ils ne sont pas légion, qui connaissent les auteurs convoqués dans
ces deux tomes), ainsi que tout au long de sa fructueuse carrière d'universitaire et de

théologien.

Christophe Chalamet

Éthique Bernard Baertschi, De l'humain augmenté au posthumain : une approche
bioéthique, Paris, Vrin (« Pour demain »), 2019, 194 p.

Bernard Baertschi, anciennement maître d'enseignement et de recherche à
l'Université de Genève, membre de la Commission suisse d'éthique pour les biotechnologies,

nous propose avec cet ouvrage une réflexion éthique et philosophique sur
1'« amélioration humaine ». Sous forme d'enquête, il aborde la signification conceptuelle

de l'augmentation (enhancement dans les débats anglo-saxons) ainsi que la
question des inquiétudes morales soulevées par de nouvelles avancées techniques et
scientifiques. Parmi ces dernières, on peut citer les prothèses bioélectroniques, les

stimulants physiologiques ou neurochimiques, les implants neuronaux ou encore les

modifications du génome. Sans forcer la séparation, l'auteur choisit de se concentrer
sur les usages non thérapeutiques de ces nouvelles technologies, car ce sont eux
qui questionnent plus directement le sens de la «nature humaine» et ce qu'elle
peut imposer ou non. Après un premier chapitre qui se lit comme une typologie



BIBLIOGRAPHIE 99

des modifications possibles et des situations de jugement moral, l'A. analyse les

soucis éthiques liés aux processus d'amélioration eux-mêmes. Pour commencer,
il nuance le sentiment, que nous pouvons avoir, selon lequel les modifications
d'amélioration agiraient à notre place et risqueraient de saper la volonté ou le mérite.
Ces réticences se justifient uniquement lorsque l'activité mesure spécifiquement
l'effort fourni, la difficulté ou l'endurance, et non pour toutes les situations où
d'autres valeurs priment, comme l'efficacité, la sécurité, l'innovation créative ou
la qualité du résultat. En outre, les bénéfices de l'effort subsistent, car celui-ci
est généralement reporté plus loin. Le refus de ce qui est «artificiel», quant à

lui, est partagé entre des réticences mal fondées et une préférence légitime pour
ce qui est plus sûr, plus éprouvé. La séparation entre le naturel et l'artifice peut
alors être réinterprétée comme étant fonctionnelle plutôt que substantielle : il s'agit
d'un curseur qui différencie ce qui se trouve en-dehors de notre pouvoir de ce

qui dépend de nos actes et relève de la responsabilité. Nos intuitions morales ne
sont pas nécessairement adaptées face à des possibilités nouvelles, puisque certaines
valeurs ont été déterminées par des contextes matériels passés. Dans les chapitres
qui suivent, l'A. examine les inquiétudes liées aux effets collectifs et sociaux des

biotechnologies, puis l'identité personnelle et la finalité humaine. Si elles ne sont pas
asservies à un hédonisme réducteur, certaines modifications technologiques peuvent
être moralement acceptables et utiles pour une diversité de conceptions de la vie
bonne (s'épanouir, réussir sa vie, produire des œuvres d'art, se dévouer aux autres
ou à la recherche d'un idéal spirituel...). Cette diversité nous enjoint de ne pas utiliser
la notion de nature humaine de manière étroite et normative pour limiter l'utilisation
raisonnée d'un implant ou d'un composé chimique ; inversement, c'est aussi elle qui
interdit de surdéterminer le devenir d'une personne à l'aide de sélection génétique.
L'A. développe alors les raisons de ne pas altérer les émotions de manière irréversible
ou sans espace de délibération, ni les centres de la volonté d'un individu (addiction
destructrice ou contrôle extérieur). Si la recherche du meilleur et une certaine liberté
des fins appartiennent à la nature humaine, elles ne se trouvent pas nécessairement
mises en danger par les nouvelles technologies, mais plutôt réévaluées.

À la suite des analyses de Jean-Yves Goffi, Jean-Noël Missa et surtout
Gilbert Hottois, l'A. contribue ici à poser les bases d'une discussion sur la
désirabilité des technosciences qui prenne au sérieux leur potentiel transformateur.
Cette approche permet d'éviter les déclarations sensationnelles en faveur ou à

l'encontre du transhumanisme, l'accord de principe à telle ou telle pratique qui serait
essentiellement un «progrès», ou l'opposition de principe à une pratique qui serait
jugée «non naturelle». Un espace de dialogue est créé, qui évite la technicité des

discussions bioéthiques sur des cas et l'analyse culturelle parfois trop approximative.
L'A. y fait preuve de générosité intellectuelle : face à une objection morale qui n'aura
pas paru convaincante de prime abord, il donne voix aux inquiétudes qu'elle pouvait
recouvrir, quitte à la reformuler ou à nuancer sa portée.

L'ouvrage réalise ses trois objectifs principaux. Premièrement, celui de présenter
les débats éthiques sur l'augmentation humaine de manière accessible aux non-
spécialistes. Ensuite, celui de défendre une ouverture prudente, rationnelle et
contextuelle envers les technologies de la modification, en montrant qu'il n'y a pas
de contradiction fondamentale ou d'interdiction de principe face à l'amélioration
en général. Enfin, celui de proposer un cadre permettant de s'orienter dans les

dilemmes moraux posés par les usages technologiques. Ce cadre prend la forme de

cinq propositions élaborées au fil des chapitres et condensées dans la conclusion
de l'ouvrage. Ensemble, elles présentent les conditions formelles pour qu'une
modification puisse être considérée comme moralement appropriée quant à sa fin
et quant aux biens humains de base, et donc susceptible de représenter une véritable



100 BIBLIOGRAPHIE

amélioration. Elles offrent un premier modèle d'arbitrage éthique résolument libéral
et rationnel. On pourra toutefois être quelque peu gêné par la généralité de ces

propositions. Elles auraient pu inclure des clauses prudentielles plus précises sur la
fiabilité et les risques, ou sur la priorité hiérarchique des valeurs comme l'autonomie
effective ou l'égalité d'accès, pourtant discutées dans l'ouvrage. Après avoir reconnu
avec l'A. la force du marketing dans la création des valeurs et des besoins sociaux,
les phénomènes de pression sociale, la conversion réciproque des inégalités d'accès

aux technologies en injustices économiques, ou la part des multinationales et de
l'industrie militaire dans le développement et le contrôle des innovations, on s'étonne
de voir finalement l'A. conclure un peu rapidement que « la société ne saurait
être lésée si ses membres s'améliorent» (p. 180). Enfin, on regrettera l'absence
de remarque sur la dépendance technologique et sur les priorités morales dans le

contexte de surexploitation des ressources, de fragmentation des écosystèmes et du
réchauffement climatique.

Gf.rald Sinclair


	Bibliographie

