Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 152 (2020)

Heft: 2

Artikel: Une dualité tempérée : pelerinage et nomadisme intellectuels chez
Michel de Certeau

Autor: Freijomil, Andrés G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-880990

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-880990
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 152 (2020), P. 133-146

UNE DUALITE TEMPEREE

Pélerinage et nomadisme intellectuels
chez Michel de Certeau

ANDRES G. FREUOMIL
Universidad Nacional de General Sarmiento ( Buenos Aires)

Résumé

Le parcours intellectuel de Michel de Certeau commence avec ses débuts
dans la revue Christus, au sein de la Compagnie de Jésus ou il était entré
en 1950. C'est pourquoi il est nécessaire de connaitre la démarche du
« premier » Certeau sans laquelle, a nos yeux, l'intelligence de son @uvre
plus « classique » resterait dépourvue de toute historicité. Parmi les multiples
possibilités méthodologiques, nous avons choisi de prendre pour point de
départ son savoir-faire a partir des combinaisons d'un chemin double et
complexe : le pélerinage et le nomadisme.

On sait que Michel de Certeau a souvent évité toute identification
assignée par les classements disciplinaires ainsi que par les affiliations
que les institutions religieuses ou universitaires auraient pu lui offrir.
D’une certaine maniére, il a échappé systématiquement a toute identité
sociale, professionnelle ou épistémologique, autrement dit, & tout titre de
permission (a toute loi) qui assurerait la démarche de son parcours et
réglerait les enjeux de ses recherches. A la différence des chercheurs en
quéte d’une institution ot développer, identifier et 1égitimer la démarche
de leurs recherches, les espaces institutionnels seront, chez Certeau, des
bases d’opérations a partir desquelles il fera circuler des savoirs, sans qu’ils
puissent devenir pour autant une garantie de légitimation, un mécanisme
d’identification, ni I'occasion d’un ancrage ininterrompu. Certeau entrera
dans une institution et y déploiera des liens de solidarité, mais a la condition
d’apprendre au préalable la maniére de s’exiler a I'intérieur d’elle et de rester
dans la différence. A l'instar de la connaissance, son espace de transmission
ne pourra jamais devenir un objet définitif: la fugacité s’impose sur toute
tentative de permanence. Il faut remarquer la ressemblance entre les
disciplines et les institutions dans la conception certalienne : ce sont deux
espaces dont l'intelligence repose sur la perméabilité de leur passage et
sur la contestation de leurs frontiéres. C’est pour cela qu’il a préféré étre
appelé voyageur —ou tout au plus historien —, terme dont la mobilité lui



134 ANDRES G. FREIJOMIL

fournissait une liberté intellectuelle dans le temps et dans ’'espace, délimitée
uniquement par ses propres « arts de faire ».

Ainsi donc, en construisant une représentation de lui-méme, Certeau
avoue dans la revue Christus:

Je suis seulement un voyageur. Non seulement parce que j’ai longtemps voyagé a
travers la littérature mystique (et ce genre de voyage rend modeste), mais aussi
parce qu’ayant fait, au titre de I’histoire ou de recherches anthropologiques,
quelques pélerinages a travers le monde, j’ai appris, au milieu de tant de voix,
que je pouvais seulement étre un particulier entre beaucoup d’autres, racontant
quelques-uns seulement des itinéraires tracés en tant de pays divers, passés et
présents, par I’expérience spirituelle'. '

Pour Michel de Certeau, il n’est rien de plus symbolique que de publier
en 1970 dans Christus, trois ans aprés en avoir quitté la direction, un premier
bilan de son peélerinage intellectuel. Rappelons que la revue Christus a
¢été son premier laboratoire d’idées, le premier territoire d’'une pratique
professionnelle de I’écriture, et une premiére communauté interprétative
dont la lecture effective sera entiérement consacrée a la diffusion d’une
nouvelle spiritualité. Ainsi, publi¢ en 1970 et porté a la connaissance du
public dés 1969 au sein du V¢ Congreés international des religieux, son essai
« L’expérience spirituelle» est I'un des premiers textes qui marquent ce
nouveau cadre de transition.

En premier lieu, 'une des principales nouveautés de ce texte est la
maniére dont Certeau s’objective lui-méme: pour la premiére fois, il
tente d’offrir une définition de son métier dans le cadre de la spiritualité
chrétienne. «Parler en professeur, ce n’est pas possible, quand il s’agit
d’expérience. Je n’ose dire non plus que je parle en témoin. Qu’est-ce
qu’un témoin, en effet? Celui que les autres désignent ainsi» . Cette sorte
de suspension explicative pour décrire les enjeux de son parcours met
en relief la limite épistémologique de son autorité intellectuelle et permet
aussi que cette limite ait pour sens final de se laisser dans les mains
d’autrui. Nous retrouverons cette logique dans ses fagons de construire un
ouvrage. Dans I'article, Certeau définit, presque a la fagon d’une synthése
rétrospective, son propre profil en tant qu’intellectuel. L'usage récurrent
de I’adverbe seulement pourrait résumer cet effort d’objectivation: c’est 1a
une marque restrictive de son exclusion permanente de ’espace parcouru?.
Cette volonté d’effacer les traces de son propre chemin en se perdant « dans
la foule» —comme les moines de 1'Orient byzantin des m® et 1v¢siécles
de La Fable mystique* — renforce une fois encore I'idéal du parcours

I' Michel pE CERTEAU, « L'expérience spirituelle », Christus 17, n° 68 (oct. 1970)
(numéro intitulé « Pouvoir prier »), p. 488-498, ici p. 488.

2 Ibid.

3 Je remercie Pierre Lardet de ses précieuses remarques a cet égard.

4 Michel pe CERTEAU, La Fable mystique, xvi®-xvii® siécle, Paris, Gallimard,
1982, p. 58-70.



UNE DUALITE TEMPEREE 135

jésuite, que Certeau avait discrétement rappelé dans I'Introduction au
Guide spirituel de Surin, en 1963, lorsqu’il évoquait la «région du pur
amour » :

Renoncer a soi, ¢’est, en réalité, préférer Dieu. Pour traduire I'amour, y a-t-il
expression tout a la fois plus humble et plus exigeante que cette préférence ? De
soi, elle est sans limites. Elle surmonte aujourd’hui I'attachement « propriétaire »
a tel bien ; demain le plaisir que peut procurer ce détachement méme. Elle est la
loi concréte d’un continuel dépassement .

C’est la sans conteste un des nceuds philosophiques de I'ceuvre certalienne:
la déterritorialisation de soi, I'échappée vers un lieu ou I'on peut trouver
une vérité cachée qui reste pourtant toujours dans un non-lieu. Dans
« L’expérience spirituelle», sa poétique connaitra ainsi une inflexion qui
reprend les deux grandes topiques de son systéme de pensée, forgées a la
lumiére de I'expérience vécue et lue: I'histoire et la littérature mystique
d’une part, la recherche anthropologique de I'autre. C’est néanmoins dans
une topographie symbolique que ces espaces du savoir se déplacent, sans
trouver de lieu stable d’ou ils pourraient énoncer une vérité unique. Si le
désir de localiser un Dieu caché est, comme ’annonce Jésus, une tache
trompeuse — « le Seigneur est ici, a tel endroit, ou bien on dira : le Seigneur
est 13, a tel autre »® —, la dynamique des pratiques intellectuelles représente
Iillusion de cette recherche impossible.

1. Traces pélerines et nomades

C’est ainsi que I'histoire de son parcours intellectuel suppose tout
d’abord une itinérance de pélerinage, un type de mouvement faisant es-
sentiellement partie de la cosmovision jésuite’. Véritable exercice d’ascése,
le cheminement du pélerin est avant tout une épreuve ou la priére et la
méditation deviennent non seulement une étape fondamentale au cours
d’un long voyage, mais aussi un renoncement corporel, émotionnel et
spirituel®. Or, le pélerinage se voulant ’acte de dépasser les frontiéres et

3 Jean-Joseph SURIN, Guide spirituel pour la perfection (texte établi et présenté
par Michel pE CERTEAU), Paris, DDB, 1963, p. 32.

¢ Michel pE CERTEAU, « L’expérience spirituelle », art. cit., p. 489.

7 Cest Ignace de Loyola lui-méme qui, dans son autobiographie et a partir
d’un geste qui n’est pas sans évoquer une trace augustinienne, parle de lui comme
du pélerin (Le Récit du pélerin. Autobiographie de Saint Ignace de Loyola, Bruges,
DDB, 1956). Rappelons qu’a coté des versions originales en espagnol, cette version
frangaise d’André Thiry sera la plus consultée pendant les années 1950 et 1960 dans
le cadre de la Compagnie (¢f. Louis BEIRNAERT, Aux frontiéres de l'acte analytique.
La Bible, saint Ignace, Freud et Lacan, Paris, Seuil, 1987). Je remercie Pierre-Antoine
Fabre des subtiles indications qu’il m’a apportées a propos des jésuites frangais.

8 Brian Stock, Lire, une ascése? Lecture ascétique et lecture esthétique dans la
culture occidentale, Paris, Jérdome Millon, 2008, p. 75 sq.



136 ANDRES G. FREIJOMIL

d’¢largir I’horizon jusqu’a en transformer la vie spirituelle selon la volonté
divine, on peut dire que la lecture deviendra une recherche de ’absolu. Dans
les termes d’Alphonse Dupront,

ce qui marque le fait pelerin, ainsi manifesté dans le double quantitatif du
temps et de 'espace, d’'une ambivalence plus harmonieusement intense que
d’autres comportements collectifs : celle d’une part d’un acte personnel engagé,
voire responsable, et d’autre part d’un assouvissement, ce vivant, de besoins
inhérents a la condition humaine. Autrement dit, en lui et de fagon éminemment
expressive, vécu historique et ordre anthropologique intimement liés®.

Dans les multiples chantiers de I'aprés-guerre, Certeau sera justement un
jésuite en quéte d’un espace double, aussi sir que symbolique : I'édification
et la diffusion d’une nouvelle spiritualité vécue, et les origines historiques
de la premi¢re Compagnie. C’est un Certeau pelerin qui marche vers
cet ailleurs face auquel il exprimera la nécessité de récupérer un espace
«autre», et, a cette fin, la fixation spatiale sera sa principale empreinte,
puisqu’il n’y aura pas d’errance dans ce pélerinage, mais un lieu dont
les termes sont assurés et connus au départ'’. Lire, écrire et enquéter
en pélerin consistera donc a concevoir ces pratiques a la fagon d’une
traversée de ’objet imprimé ou le lecteur, I'écrivain ou le chercheur seront
toujours, en ce sens, des étrangers qui partent au loin, moyennant une
incessante prospection les emmenant en exil. C’est pourquoi, a l'instar de
sa nature insaisissable, toute pratique intellectuelle s’avére déja en elle-
méme une pratique de I'altérité. Ce processus s’organisera a partir d’une
dimension définie de lectures plutot hiérarchisées comprenant, pour tacite
qu’il soit, un monde de libertés et d’interdictions relatives qui met en ordre
tout ce qui ne peut pas ou ne doit pas étre lu. Néanmoins, sl est vrai
que son inscription sociale imposait a son savoir-faire un premier ordre
de sens construit collectivement par la Compagnie, celui-ci ne se trouve
pas pour autant habité par le seul intérét théologique ou spirituel. On
peut en effet y distinguer un trait caractéristique de sa premicre époque,
de pratique pélerine, jusqu’a la parution de La Possession de Loudun
(1970): un rapport anthropologique et historique a une spiritualité qui

% Alphonse DurroNT, Du Sacré. Croisades et pélerinages. Images et langages,
Paris, Gallimard, 1987, p. 46.

10" Ihid., p. 48. Rappelons que Paul VALADIER (« Un pélerin des frontiéres » [note
nécrologique], Le Monde, 12-13 janv. 1986), Stanislas BRETON (« Le pélerin, voya-
geur et marcheur», in: Luce Giarp [éd.], Le Voyage mystique. Michel de Certeau,
Paris, RSR/Cerf, 1988, p. 19-25) et Frederik Christian BAUERSCHMIDT (« Walking in
the Pilgrim City », New Blackfriars 77, n° 909 [1996], p. 504-518, intitulé « Michel
de Certeau SJ. The first collection of essays in the English language devoted to
Certeau’s work from the perspective of a theologian») sont parmi les premiers
a attirer Pattention sur I'importance de I'idée de pélerinage chez Certeau. Jesus
Ferro BAyona a également usé de ce terme dans « Memoria de Michel de Certeau.
Peregrino en la historia », Huellas. Revista de la Universidad del Norte (Barranquilla),
n°90-91 (avril-déc. 2012), p. 28-34.



UNE DUALITE TEMPEREE 137

sera d’abord essentiellement ignatienne. Comme I’a dit Mino Bergamo a
propos du pélerin : « L’indifférence ignatienne est a peu prés une technique
de recherche et la condition nécessaire de I'épiphanie d’une vérité » ''. Voila
donc deux horizons faisant partie de son premier univers conceptuel bien
avant 'avénement du Certeau «classique », a partir des années 1970'%. Ce
parcours initial conserve une trace religieuse claire et une préoccupation
marquée par les enjeux du christianisme. C’est a partir de celle-ci qu’il
s’empressera de mettre I'accent sur une somme de fissures, qu’il étendra
plus tard au champ des sciences humaines.

Un Michel de Certeau nomade fera alors ses premiéres apparitions,
intermittentes, moyennant un jeu ou l’exposition et I'effacement d’un
savoir étranger au discours religieux dénoteront la marque d’une autre
présence. Si c’est la quéte de nourriture qui anime le déplacement du
nomade, il faut dire que I'expérience de la chasse trouve son origine
dans ses mouvements intellectuels a travers de lentes infiltrations, ou
d’invasions abruptes. Le pélerinage et le nomadisme comprennent certes
deux temporalités différentes d’enquéter sur la réalité, mais sont impliquées
dans un méme mouvement de diachronie. Orienté par différentes traces
de I’écrit, Certeau s’appropriera du dedans plusieurs espaces du savoir,
selon de multiples maniéres, sans prétendre pour autant s’installer dans
I'un d’entre eux. A cet égard, il faut tenir compte de la notion d’espace de
savoir, car il n’abordera pas des disciplines, mais leurs espaces internes, en
quéte de figures ou d’outils capables de rendre intelligible ou d’éclairer une
problématique spécifique, et cela a partir d’un choix de ressources mobiles
qui opéreront souvent de fagon réversible. C’est ainsi que, d’une publication
al’autre, son circuit nomade se verra subordonné a une cartographie de plus
en plus singuliére, source méme de I'autonomie que chacun de ces espaces
possédera dans le futur.

Cela dit, il faut rappeler que ni le pélerinage, ni le nomadisme ne sont de
purs déplacements parmi les territoires des savoirs. Ils partagent en effet un
chemin commun en ce qu’ils interagissent I'un avec I’autre, donnant lieu
a une pratique plus complexe. Au début de son parcours intellectuel, et
a la maniére d’une poétique, Certeau aura fabriqué un savoir-faire bien
personnel situé a la confluence de la marche du pélerin et de I'incursion
du nomade. Tout texte sera ainsi devenu un espace de tension sur lequel
se déploient deux fagons de travailler étroitement imbriquées : une fixation

' Mino BERGAMO, « Il problema del discorso mistico. Due sondaggi», in : ID. et
Valerio MARCHETTI (éds), Asmodeo. Idee, immagini, segni | Asmodée. ldées, images,
signes (Florence), n°1 (intitulé « Sul discorso mistico / Du discours mystique. Un
omaggio a Michel de Certeau »), Il Ponte alle Grazie, Usher, 1989, p. 9-36, ici p. 12.

12 pierre Gisel rappelle que Luce GIARD va jusqu’a parler, a propos de 1970,
de « tournant», ¢f. « Mystique et politique, ou I'institution comme objet second »,
in: «Ip., Hervé MARTIN et Jacques REVEL, Histoire, mystique et politiqgue. Michel
de Certeau, Paris, Jérome Millon, 1991, p. 945, ici p. 15-17.



138 ANDRES G. FREIJOMIL

spatiale de I’écrit, attachée a la certitude d’avoir un emplacement assuré au
terme de la lecture, et, en méme temps, le besoin de lui échapper a travers
le désir de continuer d’avancer pour saisir un objet le plus souvent absent.
En tant que membre d’une nouvelle génération intellectuelle, Certeau aura
accueilli dans sa propre pratique la transition entre deux représentations
différentes de la connaissance: d’un c6té, il aura conservé une tradition
d’appropriation par le biais de I’accumulation érudite, propre a ses maitres,
d’un autre coté, il aura fait de toute saturation savante un usage entiérement
disséminé, en la soumettant aux conditions changeantes d’une mobilité
récurrente. Ses premiers pas auront ainsi porté la marque d’une démarche
historiquement circonscrite, afin de rendre lisible une nouvelle pratique
de la spiritualité. D’ailleurs, son savoir-faire n’aura constitué a cet égard
qu’une autre maniére de débroussailler les imprimés: Michel de Certeau
aura non seulement tracé différents chemins, en écartant les obstacles afin
de capturer la matérialité des idées, mais il aura, de plus, fragmenté les
usages de cette pratique.

2. Mouvements pour le texte

Son parcours devient ainsi un itinéraire productif, dont I'esthétique
combine les mouvements d’un chasseur errant, moitié¢ pélerin moitié no-
made, avec ceux d’un intellectuel toujours a la recherche d’une épiphanie
par ailleurs bien joycienne. L’usage des mots qui s’en remettent a ce mou-
vement est assez subtil. Il pratique des irruptions par des voies sinueuses de
fagon dissimulée et, en tant que faux-fuyant, ses « dérives » (terme bien a la
mode vers les années 1970) sont dans une certaine mesure « incontrolées »
et, en apparence, « passives ». Pendant ce temps, son il voyageur opére des
changements sur le texte, en le transformant précisément en un «autre»,
une altérité qui se veut également une « anamorphose» — art de faire des
images dont la perspective dépravée permet de construire en miroir une
nouvelle représentation de 'objet lu'® —, chére aussi aux usages que Jacques
Lacan a fait de Jurgis Baltrusaitis dans son séminaire XI a partir du célébre
tableau de Hans Holbein le jeune, Les Ambassadeurs™®. Cest ainsi que

13 La définition donnée par Jurgis BaLtrRusarTis d’anamorphose est tout a
fait compatible avec les traits du braconnage certalien : « C’est une dilatation, une
projection des formes hors d’elles-mémes, conduites en sorte qu’elles se redressent
a un point de vue déterminé : une destruction pour un rétablissement, une évasion
mais qui implique un retour [...]. Elle est un subterfuge optique ou I'apparent éclipse
le réel [...]. Les perspectives accélérées et ralenties ébranlent un ordre naturel sans
le détruire », Anamorphoses ou Thaumaturgus opticus. Les perspectives dépravées 11,
Paris, Flammarion, 1996, p. 7.

14" Jacques Lacan, Le Séminaire de Jacques Lacan. Livre X1. Les quatre concepts
Sondamentaux de la psychanalyse, Paris, Seuil, 1973, p. 75-84.



UNE DUALITE TEMPEREE 139

privé de territoire, Certeau projette sur un nouveau texte la mesure de
son propre désir: les mots deviennent des oiseaux migrateurs dont ’envol
«imaginaire ou meéditatif» le méne a intensifier ses efforts d’acoustique
et, aussi, de «perspective»'*, Mais il pratique en outre une discordance
interdite, I’enjambement, procédé métrique proscrit par les théoriciens du
vers classique, mais dont la fonctionnalité lui permet d’isoler les syntagmes
lisibles et de les soumettre a un processus d’inversion fonctionnelle « sur
les surfaces militairement rangées de I’écrit». Tous ces mouvements de-
viennent plus précis et intelligibles a travers leur conversion en « danses »
qui pourtant restent « éphéméres». En somme, une série de détours, de
la dérive a la danse, que Certeau finira par inclure dans la logique d’une
poétique de plus en plus aristotélicienne '°. En tout cas, c’est la combinaison
des deux « attentes» formées par des « ruses » qui déterminent le processus
d’appropriation du texte: un espace lisible — ou «littérarité » — et une dé-
marche propre d’«effectuation » de I'ceuvre. A partir d’un acte typiquement
braconnier, Certeau emprunte la terminologie de Hans-Robert Jauss et de
Michel Charles, ainsi que la reconfiguration de la littérarité chez Tzvetan
Todorov, afin de déplacer et de replacer cet univers théorique du coté de la
perception extérieure a I’ceuvre.

Dans son texte capital, « Lire: un braconnage », un paragraphe impor-
tant révéle les usages poétiques que Michel de Certeau a fait de I'idée de
pélerinage. Ce paragraphe commence par une sorte de petite insurrection a
travers une longue phrase :

Ce qu’il faut démystifier, ce n’est pas, malheureusement, cette division du travail
(elle n’est que trop réelle), mais I’assimilation de la lecture a une passivité, comme
si le fait de pérégriner dans un systéme imposé (celui du texte, analogue a 'ordre

15 C’est le pére Michel pE MoURGUES qui, dans son Traité de la poésie
Sfrangaise (1684) sur la versification des lois rimées, fera de son emploi une pratique
condamnée en raison notamment de la perturbation qu’elle provoquait dans le
rythme de lecture : «dans la lecture on est obligé de s’arréter sensiblement a la fin de
chaque période et de chaque membre de période ; et comme d’ailleurs on est obligé
de faire un arrét sensible a la fin du vers pour faire mieux sentir la rime, si ces deux
pauses ne concourent point ensemble, celle qui se fera a la fin du vers semblera peu
naturelle, parce que le sens ne sera pas fini; et celle qui se fera avant la fin du vers sera
peu harmonieuse, a cause que ce ne sera point la le lieu de la rime. Pour éviter cela
on a soin de terminer le sens sur un mot qui serve de rime, et par ce moyen I’esprit et
l'oreille sont également satisfaits ». Cité par Hugo Paul THIEME, Essai sur I'histoire
du vers frangais, Paris, Honoré Champion, 1916, p. 104,

16 A ce propos, il convient de rappeler 'accent mis par Aristote sur la danse.
DuronT-Roc et Larror affirment que «la place donnée a la poésie révéle une
perspective fondamentale de la Poétigue : la poésie sous sa forme achevée ne peut
étre autre chose que I'art par excellence dérivé de la danse et du chant. C’est-a-dire,
la tragédie ». Cf. ARISTOTE, La Poétigue (texte grec avec traduction et notes de lecture
par Roselyne DuronT-Roc et Jean LaLLoT), Paris, Seuil, 1980, p. 149, n. 7.



140 ANDRES G. FREIJOMIL

bati d’une ville ou d’un supermarché) excluait de la part des utilisateurs toute
créativité propre'’.

Cette véritable énonciation de principe régit les comportements de ’homme
sans qualités, mais aussi la mise en scéne de sa propre objectivation comme
lecteur. Bref, au-dela de la «division du travail» qu'impose une activité
scripturaire par rapport a la lecture, c’est 'exclusivité créative confiée
uniquement a la figure de 'auteur qui est de fait inconcevable chez Certeau.
Néanmoins, a travers ce postulat, il revendique non seulement une poétique
des lecteurs, mais, de plus, il pose un avertissement adressé tous azimuts :
aux producteurs de biens culturels, a ceux qui considérent ’écriture comme
une activité plus soutenue que la lecture, mais aussi a ceux qui se méfient
des lecteurs lisant dans le cadre de toute institution ou « systéme imposé ».
Certeau en appelle aux possibilités d’une lecture migratrice et créative a
partir de laquelle chaque lecteur pourra construire son propre braconnage.
Une poétique, en somme, impliquant aussi un dépaysement inhérent a la
logique du pelerinage : du latin peregrinus, le lecteur va au loin, se rend
en pays lointain, devenant en effet un étranger, un terme trés cher a la
poétique de Certeau et dont 'usage est présent dés ses premiers textes
pour la Compagnie '. Tel que I’a dit Alphonse Dupront (dans un contexte
assez différent de celui du xvin® siécle) a propos de la volonté de puissance
collective et individuelle du pélerinage: « Puissance de se faire étranger
a soi-méme, jusqu’a découvrir I"‘autre” en soi, et en faire puissance de
communion en "*Autre”. Ce qui se dit aussi puissance de se faire pauvre
et de vivre tel pour atteindre a la richesse spirituelle»'®. Aussi est-ce
I’altérité que Certeau dégage des pratiques lisantes, mais aussi des siennes,
lorsqu’il fait valoir sa propre identité privée comme jésuite au sein d’une
société contemporaine qui ne cessait de le voir comme un étranger. Ainsi
que Dominique Julia et Claude Rabant I’ont affirmé, «jésuite, Michel
de Certeau n’a jamais caché cette appartenance; il refusait simplement
que cet attachement intime puisse se surimposer dans le champ des débats
intellectuels comme un mode de classement » 2.

Selon Dani¢le Hervieu-Léger, le pélerinage impose une pratique en
mouvement qui renvoie a la fluidité des parcours spirituels individuels
sous le signe de la mobilité et d’une association temporaire?'. A partir de

I7 Michel pE CErRTEAU, « Lire: braconnage et poétique de consommateurs »,
Projet 124 (avril 1978), p. 447-457, ici p. 450.

18 Cf. son article paradigmatique & cet égard, «L’étranger», Etudes 330
(mars 1969), p. 401-408. Le titre en sera réutilis¢é pour dénommer son ouvrage
L'Etranger ou l'union dans la différence (Luce Giarp éd.), Paris, Seuil, 2005
(éd. antérieures, alors revues: 1969 et 1991), le texte en devenant le chapitre 1.

19° Alphonse DUPRONT, op. cit., p. 414.

20 Dominique JuLia et Claude RasanT, « Michel de Certeau 1925-1986», in:
Encyclopaedia Universalis, Paris, 1987, p. 536-538, ici p. 536.

2l Daniéle HERVIEU-LEGER, Le pélerin et le converti: la religion en mouvement,
Paris, Flammarion, 2001, p. 98 sq.



UNE DUALITE TEMPEREE 141

'opposition entre la figure du pratiquant et celle du pélerin, elle établit une
série de différences dont la plus décisive concerne «le degré de controle
institutionnel dont I'une et ’autre font I'objet » %2, Tandis que le pratiquant
«se conforme a des dispositions fixées, qui ont, de ce fait, un caractére
d’obligation pour I'’ensemble des fidéles», la pratique pélerine «est au
contraire une pratique volontaire et personnelle» ainsi que « modulable.
Elle autorise des investissements subjectifs différenciés dont le sens est, en
fin de compte, produit par celui qui I"accomplit »*. Toutefois, au regard de
la situation de mobilité intrinséque (géographique mais aussi intellectuelle)
propre aux membres de la Compagnie de Jésus et de Michel de Certeau
comme jésuite et intellectuel tout court, nous nous demandons si, dans
son cas, la différence entre un pratiquant et un pélerin se veut aussi
catégorique. Il est possible qu’entre I'obligatoire et le volontaire, entre le
normé et I’autonome, entre le fixe et le modulable, entre le communautaire
et I'individuel enfin, ce soient les «arts de faire» de chaque membre qui
définissent la construction de I'autorité.

3. Robinsonnades certaliennes

Le pelerinage et le nomadisme en tant que pratiques préfigurent le
souvenir que tout récit « fait exister » : au moment d’écrire, Certeau pergoit
d’habitude une scéne qui duplique ’exergue de soi a partir d’une sorte
de lutte en corps a corps entre son passé et son présent. Bien qu'il ne
quitte pas tout a fait 'esprit ignatien du pélerin, celui-ci fera partie d’une
logique topographique dont les affaires seront contrdlées par le nomade.
Car «Lire: un braconnage » est aussi la mise en scéne a travers laquelle
Certeau tente de fagonner une nouvelle autonomie au-dela du texte qui,
rappelons-le, est la société méme. Cette empreinte trés suggestive sera
encore renforcée par un passage en miroir:

ainsi le lecteur : son lieu n'est pas ici ou la, I'un ou I'autre, mais ni 'un ni l'autre,
a la fois dedans et dehors, perdant I'un et I'autre en les mélant, associant des
textes gisants dont il est I'éveilleur et I’hote, mais jamais le propriétaire. Par 1a, il
esquive aussi la loi de chaque texte en particulier, comme celle du milieu social %*.

Certes, « Lire : un braconnage » n’est pas un essai d’ego-histoire ; toutefois,
derriére cette poétique du lecteur se trouvent les arts de faire de '’homme
sans qualités, et les arts de lui-méme. C’est ce qui arrive avec 'usage d’une

2 Jpid, p. 109.

3 Jpid,, p. 110.

24 Michel pe CerTEAU, « Lire: braconnage et poétique de consommateurs »,
art. cit., p. 454-455.



142 ANDRES G. FREIJOMIL

figure littéraire assez présente dans ses travaux a partir des années 1970%,
celle de Robinson Crusoé:

Producteur de jardins qui miniaturisent et collationnent un monde, Robinson
d’une ile & découvrir, mais «possédé» aussi par son propre carnaval qui
introduit le multiple et la différence dans le systéme écrit d’une société et d’un
texte, auteur romanesque donc, le lecteur se déterritorialise, oscillant dans ce
non-lieu entre ce qu’il invente et ce qui I'altére S,

Robinson Crusoé ne devient pas uniquement un archétype de son lecteur-
modele, mais aussi une figure qui introduit le multiple, et en outre une
différence par rapport a une autre époque de son parcours intellectuel.
Certeau n’a pas abandonné la Compagnie —un fait presque inhabituel
dans une conjoncture marquée par la profonde crise des vocations —, il
a préféré y rester au contraire, mais dans sa propre «ile». La référence
a Robinson Crusoé n’est pas aléatoire, et ce, a deux égards. D’une part, le
roman de Daniel Defoe est en effet une autobiographie, et rappelons-le,
chez Rousseau, le seul livre qu’Emile pourra lire, dans le cadre d’une
condamnation générale de la lecture?’. D’autre part, la fonctionnalité
de I'«ile» devient une ironie illusionniste, par ailleurs bien certalienne:
une symbologie de I’exotisme pédagogique des Lumiéres, autrement dit,
I’origine principale du « mythe » ayant donné lieu a la marginalisation de la
lecture du coté de la consommation passive.

A la suite, Certeau ajoute: «auteur romanesque donc, le lecteur se
déterritorialise, oscillant dans ce non-lieu entre ce qu'il invente et ce qui
I’altére. Tantot en effet, comme le chasseur dans la forét, il a ’écrit a I'ceil, il
dépiste, il rit, il fait des “coups”, ou se laisse prendre » . Cette conception
presque rabelaisienne®® du braconnage (laquelle ne laisse pas de renvoyer

25 (f. a titre d’exemple son texte réutilisé dans différentes parties et chapitres
de La Fable mystique, op. cit., « L’énonciation mystique » (RSR 64/2 [1976], cahier
intitulé « Discours mystiques», p. 183-215, notamment a partir de la page 205),
o Certeau scrute les possibilités théoriques de I'autobiographie en prenant pour
modeles le Robinson Crusoé de Defoe, les Confessions de Rousseau et le Chdteau
intérieur de Thérése d’Avila.

26 Michel pe CERTEAU, « Lire: braconnage et poétique de consommateurs»,
art. cit., p. 454.

27 Chez Rousseau, la figure de Robinson fonctionne comme une sorte de
consommateur irrationnel, presque a la maniére du braconnier certalien. Dans Arts
de faire, CerTEAU fait allusion a cette exigence de Rousseau a Iégard de «son
Emile », dans le chapitre « L’économie scripturaire » (L'invention du quotidien I. Arts
de faire, Paris, UGE [coll. 10-18], 1980, p. 238).

2 Ibid., p. 291.

2 Rabelais le désignait dans le Pantagruel i ses lecteurs comme «1'un de ces
leviculos inanis gloriae captatores, de ces ridicules chasseurs de vaine gloire, dont il
était alors de tradition de se moquer» (¢f. Gérard DerAuUX, Rabelais agonistes . du
rieur au prophéte. Etudes sur Pantagruel, Gargantua, Le Quart Livre, Genéve, Droz,
1997, p. 111 sq.).



UNE DUALITE TEMPEREE 143

a une mention du carnaval médiéval tacitement bakhtinienne) lui permet
d’approfondir la subjectivité du lecteur face au texte, ainsi que de masquer,
comme il en va pour La Lettre volée d’Edgar Allan Poe, toute incursion de
son propre moi dans I'écriture : « Tantot il y perd les sécurités fictives de la
réalité. Ses fugues I'exilent des assurances qui casent le moi dans le damier
social. Qui lit?». D’ailleurs, cette derniére question est suivie d’un ajout :
« Qui lit en effet ? Est-ce moi, ou quoi de moi?»*°. De ce fait, Certeau non
seulement pose la question de I'identité du lecteur par rapport a celle de
I"auteur, mais il fait de plus appel a la voix d’un autre. A partir de 13, le
paragraphe conclut par une citation assez éloquente de Marguerite Duras,
extraite de I'entretien avec Michéle Porte qui suit le texte du film Le Camion
paru aux Editions de Minuit en 1977 : « “Ce n’est pas moi comme une vérité
mais moi comme 'incertitude du moi, lisant ces textes de la perdition. Au
plus que je les lis, au plus que je ne les comprends pas, au plus que ¢a ne va
pas du tout” »*!

Par ailleurs, I’écriture de soi est aussi un exercice qui opére d’une
maniére particuliére au moment de produire un ouvrage. Dans ce sens,
écrire une ceuvre se veut la révision d’un passé scripturaire a la lumiére d’une
lecture de soi qui fait de I’auteur un braconnier de son propre travail. La
lecture de soi est donc un élément inséparable de cette fabrication, un terme
qui ne sera jamais mieux appliqué que dans le cas de Michel de Certeau.
C’est Jacques Revel qui a signalé ce trait avec une grande subtilité lors de la

30 Michel pe CERTEAU, «Lire: braconnage et poétique de consommateurs »,
art. cit., p. 454.

31 Néanmoins, comme il le signale dans la note en bas de page, Certeau ne
tire pas cette citation directement de 'ouvrage de Marguerite Duras, mais de la
revue Sorciéres, n°11 (janv. 1978), p. 47. L’usage d’une source comme la revue
Sorciéres, fondée par la journaliste et éditrice Xaviére Gauthier en 1975, dénote une
sensibilité particuliére pour le contexte du féminisme des années 1970 (¢f. Delphine
NAUDIER, « L’écriture-femme, une innovation esthétique emblématique », Sociétés
Contemporaines, n° 44 [2002], p. 57-73). A propos de I'écriture de Marguerite Duras
et dans le cadre d’'une communication au colloque « Ecrire dit-elle (imaginaire de
I’écriture / écriture de I'imaginaire: Marguerite Duras)» tenu du 22 au 24 avril
1983 aux Universités de Liege et de Bruxelles, CERTEAU exposera les enjeux d’une
lecture « durasienne» signée par le registre d’une absence : « Cette audition captive
d’un corps de mots se retrouve jusque dans les histoires que racontent les romans
et les films [...]. Clest, close en elle-méme, I’écriture. Elle n’enseigne rien. Elle
n’expérimente rien, si par expérimentation on entend une maniére de faire advenir
un objet dans un cadre de questions et d’hypothéses. Elle ne se lit méme pas. Ou bien
le lecteur reste étranger a cette écriture, ou bien il la fait, il écrit avec elle, en elle, dans
le mouvement qu’elle articule. C’est moi qui ai écrit ¢a : ce mot d’un critique comblait
d’aise Marguerite Duras, parce qu’en effet ce n’est pas elle » (Michel pe CERTEAU,
«Marguerite Duras: On dit », in : Danielle BAjoMEE et Ralph HEYNDELS [éds], Ecrire,
dit-elle. Imaginaires de Marguerite Duras, Bruxelles, Ed. de I'Université de Bruxelles,
1985, p. 257-265, ici p. 261).



144 ANDRES G. FREIJOMIL

parution de L écriture de I'histoire. A I'occasion d’un entretien avec Michel
de Certeau, il lui a demandé :

L’écriture de Thistoire est aussi un livre autobiographique. I propose un
itinéraire. Contrairement a la plupart des historiens frangais de ta génération,
tu n’es pas venu a I'histoire par I'histoire économique et sociale [...]. Tu viens de
I’histoire religieuse qui, dans le méme temps, est devenue une province un peu
périphérique de I'historiographie. Et, dans le religieux, tu t’es attaché a Iétude
de phénomeénes qui ont eux-mémes été vécus comme difficilement pensables
et classables, voire comme marginaux: le discours mystique, la possession.
Qu’y a-t-il d’occasionnel dans ce cheminement? Quelle logique s’y inscrit
maintenant ?32

Et la réponse de Certeau sur ce passé renvoie a une lecture de soi non moins
éclairante, ou le pélerinage occupe une place centrale:

C’est vrai que j"ai d’abord passé des années dans les Archives, travaillant avec
passion dans ces grottes ou s’entassaient les restes — trésors perdus, déchets
précieux — d’aventures lointaines dont je me faisais tour a tour I’entomologiste,
le pélerin ou I'ethnologue. Il s’agissait d’abord de «sectes» spirituelles et
d’expériences tenues pour « extraordinaires » (mystiques ou diaboliques). J’étais
par elles conduit a m’interroger sur le texte (social, culturel, économique, etc.) &
I'intérieur et en fonction duquel elles s’étaient écrites >*.

Entre le naturaliste savant collectionneur d’insectes et le pelerin qui cher-
chait avec passion les restes dans les grottes (avec les vastes réminiscences
polysémiques qu’une allusion de ce genre peut évoquer chez un chrétien
jésuite) se chiffre la présence d’un Certeau ethnologue qui, en 1978, fera de
cet itinéraire I’occasion d’une recherche de formes. La perspective du bra-
connage aura été de toute évidence la grande révélation de son moi-lecteur.

4. La sensibilité topographique

Il faut par ailleurs rappeler que, chez Michel de Certeau, le fait de se
reconnaitre jésuite au xx°siécle n’a pas signifié lire, €crire ou enquéter en
jésuite, du moins pas uniquement. C’est pourquoi ce qui compte, dans
la longue marche de son parcours comme pélerin, est non seulement ce
dépaysement dans une terre étrangére, dans un endroit plus ou moins connu
ou imaginé, mais aussi les arréts, les petits silences, les pauses lisantes
au long du chemin: c’est effectivement & ce moment-1a que le Certeau
pélerin pratique le nomadisme a travers des territoires échappant au strict
cadre de la religiosité**. D’un autre coté, cependant, la harangue qu'il

32 Michel pE CerTEAU, « Ecriture et histoire» [entretien avec Jacques Revel],
Politique aujourd’hui, Paris, nov.-déc. 1975, p. 65-77, ici p. 75.

3 Ibid., p. 76.

3 Michel peE CerTEAU, «L’épreuve du temps», Christus 13, n°51 intitulé
« Jésuites » (juill. 1966), p. 311-331.



UNE DUALITE TEMPEREE 145

manifeste dans « Lire : un braconnage » pose une autre maniére d’exprimer
sa propre liberté face aux institutions jésuites : écrire ou lire a la requéte de
la Compagnie ne doit entrainer ni I'effacement de la subjectivité inhérente
a chaque membre, ni la suppression de la diversité propre de 'institution,
qu’il s’agisse de la Compagnie ou de toute autre institution. En réalité, c’est
la porosité de tout « systéme imposé » qui offre souvent les outils nécessaires
a sa démystification, et a cet égard, la Compagnie a représenté pour Certeau
un vrai laboratoire qui, parfois malgré elle, a fagonné ses propres schémas
d’insoumission. Quoi qu’il en soit, la pratique intellectuelle deviendra une
tactique a la recherche d’une autonomie personnelle autant que la régle
administrant chacun de ces comportements individuels: en somme, une
sorte d’«union dans la différence ».

Tout au long de ses travaux, Certeau construira un systéme d’idées mé-
thodique et organisé, dont la terminologie changera en fonction de chaque
contexte de production. Il s’agit d’'un systéme mobile et souvent ouvert,
ou le déploiement des hypothéses sera plus important que I'instauration
d’une vérité. La fugacité du pelerin fera de Michel de Certeau un croyant
désireux de pratiquer le rite de la rencontre: la fin du chemin est toute
entiére absence, impossibilité de I’absolu ou non-lieu. La recherche dans la
diversité d’un espace «autre» entraine I'itinérance d’une matérialité dont
le fondement opérera a la maniére d’une « hétérologie» chez le dernier
Certeau, un terme qui, comme le signale Wlad Godzich, fait peser un
doute profond sur le principe parménidien de I'identité de la pensée et
de I’étre*. Précisément, 'une des topiques les plus pérennes organisant
son ceuvre, la définissant aussi, jusqu’a un certain point, aura été celle
d’une sensibilité topographique qui fait des lieux, des géographies, des
itinéraires et des mouvements, a travers I’espace physique et symbolique,
I'un des traits les plus profonds de la spiritualité et de la mentalité jésuites.
Elle représente en outre un véritable cadre de lisibilité a travers lequel
la Compagnie en général et Certeau en particulier lisent de nombreux
phénoménes sociopolitiques et les logiques de conflit*®. A partir de cette

3 Wlad GobzicH, «The Further Possibility of Knowledge», in: Michel
DE CERTEAU, Heterologies. Discourse on the Other, trad. par Brian Massumi, Min-
neapolis, University of Minnesota Press, 1986, p. vi-xxi, ici p. vi1.

3 Sur I'idée d’espace chez Certeau a partir d’une perspective philosophique,
'ouvrage de référence est de Manfred Zmy, Orte des Eigenen — Riume des Anderen.
Zuginge zum Werk von Michel de Certeau aus raumphilosophischer Perspektive,
Géottingen, Cuvillier, 2014. On peut également consulter I'article pionnier d’lan
BucHANAN, « Extraordinary Spaces in Ordinary Places. De Certeau and the Space
of Postcolonialism», Journal of the South Pacific Association for Commonwealth
Literature and Language Studies (Murdoch), n°36 (1993), p. 56-64, ainsi que le
chap. VI de son ouvrage Michel de Certeau. Cultural Theorist, Londres, Sage,
2000 ; Olvier MoNGIN, « Michel de Certeau, a la limite entre dehors et dedans»,
in: Thierry Paquot et Chris Younes (éds), Le Territoire des philosophes. Lieu et
espace dans la pensée au xx* siécle, Paris, La Découverte, 2009, p. 91-115; Mike



146 ANDRES G. FREIJOMIL

perspective, lire, écrire et enquéter s’avérent aussi une fagon de mener 2
bien une tache de cartographe.

A partir des années 1970, le parcours certalien devient autant un exercice
d’identification des lieux et des mouvements qu’un travail de construction
de concepts topographiques, a la maniére de petites grottes jalonnant la
lecture pélerine, ensuite éparpillées dans I’écriture des textes. Dans une
certaine mesure, les textes certaliens sont les cartes d’un braconnage qui
conservent leur propre tracé territorial, coincidant avec d’autres textes lus
ou oubliés. Et méme s’il est difficile de repérer les traces de continuité chez
les compagnons d’une Compagnie par définition hétérogeéne, cette sensibi-
lité particuliére se trouve subrepticement, d’'une fagon ou d’une autre, dans
plusieurs de leurs textes : I'écriture et la poétique des mouvements n’ont pas
été 'exception, mais la régle, ou la trace la plus stable, tout au long de son
ceuvre.

CRANG, « Relics, places and unwritten geographies in the work of Michel de Certeau
(1925-1986) », in : Ip. et Nigel THriFT (éds), Thinking Space, London, Routledge,
2000, p. 136-153 ; Giorgio MANGANI, « Penser a travers les lieux : Michel de Certeau
et la géographie», in: Luce GIARD (éd.), Michel de Certeau. Le voyage de I'@uvre,
Paris, Facultés jésuites de Paris, 2017, p. 153-159; Giulio IacoLi, « Metafora e
strategia. Il “mapping” come strumento di interpretazione teorico-geografica : Said,
Jameson, de Certeau», Studi culturali (Bologne), 11I/1 (2006), p. 57-81; Harry
MAIER, «Soja’s Thirdspace, Foucault’s Heterotopia and de Certeau’s Practice.
Time-Space and Social Geography in Emergent Christianity », Historical Social
Researchl Historische Sozialforschung (Mannheim) 38/3 (2013), p. 76-92 ; Annelies
ScHULTE NoRDHoLT, « Les lieux de I'extréme contemporain et la pensée du quotidien.
De Certeau et Toussaint», in: Sylvie FREYERMUTH, Jean-Francois P. BonNoT et
Timo OBERGOKER (€éds), Ville infectée, ville déshumanisée. Reconstructions littéraires
Srangaises et francophones des espaces sociopolitiques, historiques et scientifiques de
l'extréme contemporain, Bruxelles, Lang, 2014, p. 265-275.



	Une dualité tempérée : pèlerinage et nomadisme intellectuels chez Michel de Certeau

