Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 151 (2019)

Heft: 4

Artikel: Quand un milliardaire fait I'éloge de la pauvreté : les cynismes de
Séneque dans les Lettres a Lucilius

Autor: Pia-Comella, Jordi

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-869449

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-869449
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 151 (2019), P. 393-420

QUAND UN MILLIARDAIRE FAIT L’ELOGE
DE LA PAUVRETE

Les cynismes de Sénéque dans les Lettres a Lucilius'

Jorpi1 P1A-CoMELLA
Maitre de conférences Sorbonne-Nouvelle, Chercheur invité St Andrews,
Membre junior Institut universitaire de France

Résumé

Les références au cynisme sont trés rares dans les Lettres a Lucilius de
Sénéque. Pourtant, le philosophe romain adopte une position trés ambivalente
a son égard : car, alors qu'il condamne avec virulence l'indigence et la liberté
de parole de certains cyniques de son époque, il érige en modeéle de vertu
Diogeéne et son ami Démétrius dont il admire l'indifférence totale pour les
biens matériels. De plus, la situation politique et personnelle trés instable
de I'auteur semble le conduire a porter une attention plus grande a l'idéal
d'autarcie. C'est pourquoi, loin de nous en tenir aux seuls témoignages
explicites, nous proposons d'explorer dans d’autres passages des traces de
cynisme, en essayant de dégager un réseau complexe de motifs et de termes
qui sans étre spécifiquement « cyniques » touchent, a des degrés divers, a cette
philosophie. Associée aux traditions philosophiques, adaptée a la personnalité
de I'auteur — richissime romain, simple progressant et philosophe stoicien —,
l'ascése cynique fait alors I'objet d'une réappropriation toute personnelle. En
ce sens, les Lettres a Lucilius de Sénéque nous semblent constituer un tournant
majeur de 'acclimatation du cynisme a Rome.

' Je remercie les prof. Ilsetraut Hadot et Jean-Pierre Schneider qui ont eu
I'amabilité de relire Iarticle et de me faire part de leurs remarques. Ce travail a
¢galement bénéfici¢ des lumiéres des prof. Jean-Jacques Aubert, Montserrat Jufresa,
Valéry Laurand et Mathilde Simon-Mahé: qu’ils soient ici remerciés pour leurs
suggestions et leurs critiques précieuses. Sauf indication contraire, les traductions
sont personnelles.



394 JORDI PIA-COMELLA

Introduction

L’¢éloge de la pauvreté constitue un leitmotiv des Lettres a Lucilius
au point que tout récemment encore, pour fustiger le consumérisme de
notre époque, l'ancien président de I’Uruguay, José Mujica, citait la
célébre sentence: « Non qui parum habet, sed qui plus cupit, pauper est »
(« pauvre est non celui qui a peu mais qui désire plus»)?. On pourrait une
nouvelle fois relever les contradictions d’un philosophe qui tout en louant
la sobriété est, aprés Néron, I’homme le plus riche de Rome; I’accuser
méme de «cynisme». Il est, pourtant, une autre forme de «cynisme» qui
jusqu’a présent a été peu étudié et que nous souhaiterions explorer dans
cet article: que doit la valorisation de la pauvreté dans les Lettres au
cynisme ancien? A premiére vue, pas grand-chose. D’abord, le cynisme
comme mode de vie volontaire est inconcevable pour I’élite romaine dont
la vie était régie par les codes de sociabilité: I'indigence (egestas, inopia)
était synonyme d’exclusion? ; c’est d’ailleurs ce qu’indique Sénéque dans
sa correspondance lorsqu’il range celle-ci parmi les maux tels que la
souffrance, la maladie, I’exil ou la mort*. Ensuite, les références au cynisme
se limitent a quelques passages, dont deux condamnent l'indigence et la
liberté de parole (nappnoia) des Cyniques>.

2 Cf., par exemple, le site web du ministére de I’Education et de la Culture de
I’'Uruguay (3.09.2013): http://www.mec.gub.uy/innovaportal/v/39874/61/mecweb/
pobres-son-los-que-precisan-mucho?parentid=28545.

3 Ainsi, dans les Paradoxes des Stoiciens (6,45), Cicéron écrit-il : « ltaque istam
paupertatem uel potius egestatem ac mendicitatem tuam numguam obscure tulisti»
(«C’est pourquoi ta pauvreté ou mieux ton indigence et ta mendicité, tu ne les as
jamais supportées en les cachant»). L’egestas conduit 'homme a renoncer a son
honneur et a devenir mendiant ; elle le dégrade, car elle le force a demander assistance
a n’importe quelle personne, indépendamment de son rang et de ses liens sociaux.

4 Ep. 59,8; 82,10. Sur la question de la pauvreté chez Sénéque, ¢f. Vincent
J. RosivacH, « Seneca on the Fear of Poverty in the Epistulae Morales », L’ Antiquité
Classigue 64 (1995), p. 91-98.

3 Ep. 5,1-4; 29,1 (sur les Cyniques en général); 20,9; 62,3; 67,14; 91,19
(Démétrius) ; 29,1; 47,12 ; 90,14 (Diogéne). — Sur la philosophie cynique en général,
nous renvoyons aux études suivantes : Donald R. DupLEY, A History of Cynicism
From Diogenes to the 6th Century A. D., Londres, Methuen, 1937 ; Ragnar Ho1sTAD,
Cynic Hero and Cynic King. Studies in the Cynic Conception of Man, Lund, Carl
Bloms Boktryckeri, 1948; Gabriele GianNaNTONI (€d.) Socraticorum Reliquiae,
4 vols, Rome, Ed. dell’Ateneo-Bibliopolis, 1983 ; Aldo BraNcaccl, Oikeios Logos.
La filosofia del linguaggio di Antistene, Naples, Bibliopolis, 1990 ; Peter MARSHALL,
Demanding the Impossible. A History of Anarchism, Londres, HarperCollins, 1992 ;
Luis E. Nawvia, Classical Cynicism. A Critical Study, Wesport, Greenwood Press,
1996 ; Marie-Odile GouLeT-Cazg, Les Kynika du stoicisme, Stuttgart, F. Steiner
Verlag, 2003 ; Robert B. BRanHAM et Marie-Odile GouLET-CAzE (éds), The Cynics.
The Cynic Movement in Antiquity and its Legacy, Berkeley, University of California
Press, 1996; William DesmonD, Cynics, Stocksfield, Acumen, 2008:; Suzanne



QUAND UN MILLIARDAIRE FAIT L’ELOGE DE LA PAUVRETE 395

Pourtant, dés que I’on regarde de plus prés ces passages on est frappé par
le contraste saisissant entre le rejet de I'indigence cynique et I’'admiration
que 'auteur voue a la vertu de Diogéne et de Démétrius. La position de
Séneque vis-a-vis du mode de vie cynique se révele ainsi trés ambivalente
et nous pourrions nous demander si, entre ces deux poles que constituent
la critique acerbe d’un certain cynisme et la célébration sans réserve de ses
plus illustres représentants, il n’est pas possible de percevoir I'inspiration de
cette philosophie, non en termes d’influence directe, mais sous une forme
plus diffuse et subtile, dans une perspective d’influences réciproques et non
simplement de I'une — le cynisme - sur 1’autre — le stoicisme de Sénéque.

L’importance du cynisme dans les Lettres nous parait justifiée par le
contexte de crise et de recueillement extrémes que vit Sénéque. Ce dernier,
vieilli, revenu des illusions du pouvoir, s’est résolu a se consacrer corps
et Ame a la quéte de I'autarcie®: face a un climat politique de plus en
plus oppressant, la philosophie lui apporte la securitas nécessaire pour
combattre, par exemple, la peur d’étre condamné a I’exil et de se voir ainsi
privé de tous ses biens. Sénéque semble méme renouer avec le rigorisme
et Iaustérité de ses premiers maitres, qu’il évoque avec nostalgie dans
les Lettres 108 et 110. Dés lors, quelle place occupe I'indigence cynique dans
la tension qui parcourt la correspondance entiére entre la tentation du repli
chez un homme dégoiité par la déliquescence morale de ses contemporains’
et 'attention aux autres, facteur de dispersion pour le simple progressant
qu’il est ?® Est-ce dans son irréductible et scandaleuse altérité, ou une fois
recyclée comme un fopos de la philosophie morale, diluée dans les traditions
sociales et ascétiques de la Rome impériale ?

L’analyse des présences du cynisme dans toutes ses nuances appelle
une méthode nouvelle, celle des «réseaux » : je voudrais montrer qu’entre

Husson, Une cité en quéle de la nature. La République de Diogéne le cynique,
Paris, Vrin, 2011 ; Etienne HELMER, Le dernier des hommes : figures du mendiant en
Gréce ancienne, Paris, Le Félin, 2015 ; Marie-Odile GoUuLET-CAzE, Le cynisme, une
philosophie antique, Paris, Vrin, 2017,

¢ Sur I'importance accordée a I'autarcie dans la correspondance, c¢f. Jiirgen
BLANSDORF, « L’interprétation psychologique de lautarkeia stoicienne chez
Sénéque», in: Raymond CHEVALLIER et Rémy PoioNAULT (éds), Présence de
Sénéque, Paris, J. Touzot, 1991, p. 81-96. Sur la fonction thérapeutique des Lettres,
¢f. Catharine Epwarps, «Self-Scrutiny and Self-transformation in Seneca’s
Letters», Greece & Rome 44 (1997), p. 23-38; Ilsetraut HApoT, Sénéque. Direction
spirituelle et pratique de la philosophie, Paris, Vrin, 2014,

7 Comme me I’a rappelé le prof. Jean-Jacques Aubert, il faut relativiser la vision
d’une société néronienne décadente, car elle reléve en partie d’une reconstruction de
la part des moralistes de 'époque et des auteurs ultérieurs. Dans cet article nous
nous référons ainsi a la représentation que s’en fait Séneque.

8 Cette tension a bien été mise en relief par Giancarlo MazzoLi, « Effetti di
cornice nell’epistolario di Seneca a Lucilio» in: Aldo SETAloLl, Seneca e la cultura,
Naples, Ed. scientifiche italiane, 1991, p. 69-87.



396 JORDI PIA-COMELLA

la description de sa propre ascése morale et 1’évocation de I'indigence
diogénienne, Sénéque tisse des liens thématiques et lexicaux subtils qui
lui permettent de se réapproprier de maniére trés personnelle le modéle
autarcique cynique: nous soulignerons les termes opérant ces liens dans
nos citations afin de les faire apparaitre de maniere plus visible.

1. De la critique de 'indigence cynique
a la promotion de la philosophie de Sénéque

Dans la Lettre 5 Sénéque se référe au mode de vie cynique qu’il critique
avec virulence comme une pratique contre nature. Ce rejet catégorique de
I'indigence cynique se situe au début de la correspondance ou I'auteur fait
la promotion de sa philosophie. Sur quels arguments Sénéque fonde-t-il sa
condamnation de la pauvreté cynique qui semble contredire la conception
diogénienne du dénuement comme retour a la nature ? Dans quelle mesure
la critique de I'indigence cynique de la Lettre 5 lui permet-elle de définir et
de légitimer sa retraite philosophique contre les accusations d’ostracisme et
de subversion qu’elle pouvait inspirer ?

1.1. La mode cynique dans la Lettre 5 : une caricature de la philosophie

L’une des particularités du cynisme & Rome c’est qu’il ne se limite
plus & quelques individus comme c’était le cas pour Diogéne; il reléve
d’une pratique collective, un phénomeéne de société, qui, a coté de ce
cynisme d’élite, attire les classes les plus pauvres de la société. D’aprés les
témoignages latins, cette forme de cynisme populaire devient un effet de
mode et I'on voit des hordes de mendiants et de marginaux errer dans les
rues et interpeller violemment les foules®. Dans la Lettre 5, si Sénéque ne
qualifie pas de cynique la nouvelle mode, il s’y référe clairement & travers
une terminologie qui la caractérise chez d’autres auteurs latins comme
Varron ou Horace:

Je t’engage a ne pas faire comme ceux qui désirent non pas progresser mais
attirer sur eux les regards ; évite de te faire remarquer par ta tenue ou ton genre
de vie : mise grossiere, cheveux longs, barbe négligée, haine affichée de I'argent,
matelas sur la dure, et bien d’autres pratiques contre nature dictées par le désir de
paraitre (asperum cultum et intonsum caput et neglegentiorem barbam et indictum
argento odium et cubile humi positum, et quicquid aliud ambitio nempe peruersa

? Sur le cynisme sous la République, ¢f. Margarethe BILLERBECK, «La ré-
ception du cynisme a Rome», L’Antiquité classique 51 (1982), p. 151-173;
Miriam T. GrIFFIN, « Cynicism and the Romans: Attraction and Repulsion», in:
R. B. BRANHAM, M .-O. GouLET-CAZE (éds), op. cit. Sur le cynisme a Rome a I'époque
impériale, ¢f. M.-O. GouLET-CAZE, « Le cynisme a I'époque impériale », ANRW II,
36, 4, 1990, p. 2720-2833.



QUAND UN MILLIARDAIRE FAIT L’ELOGE DE LA PAUVRETE 397

uia sequitur). Le seul nom de philosophie, méme lorsqu’elle est pratiquée avec
retenue, attire la haine; que se passera-t-il si nous nous retranchons du mode
de vie habituel des hommes? A I'intérieur, dissemblance totale; a I'extérieur,
accordons-nous avec le peuple. Point de toge brillante, ni sordide non plus
(non splendeat toga, ne sordeat quidem). N’ayons pas une argenterie incrustée
de ciselures en or massif ; mais ne croyons pas que ce soit une preuve de frugalité
que de se priver d’or ou d’argent. Faisons en sorte de suivre une vie meilleure
que le vulgaire, et non contraire a la sienne ; autrement ceux que nous souhaitons
corriger, vont nous fuir et nous éviter. Notre comportement fait aussi que, de
peur d’avoir a nous imiter en tout, ils ne nous imitent en rien. Voici d’abord
ce que promet la philosophie: le sens commun, le respect de ’homme, la vie
en communauté: la différence nous écartera de cette devise. Prenons garde,
en cherchant 'admiration, de nous attirer la risée et la haine. N’est-il pas vrai
que notre but est de vivre selon la nature? Or, il est contraire a la nature de
torturer son corps, d’avoir horreur de I’hygiéne la plus élémentaire, de rechercher
la saleté et de manger non seulement des aliments au prix le plus bas, mais
dégotitants et répugnants (hoc contra naturam est, torquere corpus suum et faciles
odisse munditias et squalorem adpetere et cibis non tantum uilibus uti sed taetris
et_horridis). [...] «Eh bien! Nous nous conduirons a la maniére des autres?
Point de différence entre eux et nous ?» Si, beaucoup! Qu’on nous reconnaisse
dissemblables au vulgaire, en nous examinant de plus prés. Lorsqu’on entre chez
nous, qu’on admire plus notre personne que notre ameublement. Grand est celui
qui se sert de la vaisselle en argile comme si elle était en argent. Celui-la n’est pas
moins grand qui se sert de la vaisselle en argent comme si elle était en argile.
Faiblesse d’dAme que de ne savoir supporter la richesse 0.

Les paralleles formels et thématiques avec la description que donne Horace
des Cyniques sont évidents. Tout comme le poéte latin, Séneque présente
I'indigence cynique de son époque comme une pratique excessive qui
contrevient aux valeurs romaines de la moderatio : selon lui, les Cyniques
affichent un mépris exagéré pour ’argent, une négligence vestimentaire
excessive et une saleté repoussante, évoqués, aussi bien chez Sénéque que
chez Horace!!, en des termes hyperboliques. Ils pousseraient a I'extréme la

10 Sgn., Ep. 5,1-6.

1" Hor., Ep. 1,17,17-34: «Voici en effet de quelle maniére il se dérobait,
dit-on, a la dent du Cynique (mordacem Cynicum): “Nous faisons les amuseurs,
moi pour mon profit, toi au profit du peuple. Ma conduite est, de beaucoup, la
plus raisonnable, et la plus relevée. Jaurai un cheval pour me porter, un roi pour
me nourrir: voila pourquoi je fais le courtisan; toi, tu mendies des objets a bas
prix (tu poscis uilia), mais tu es (un mendiant) au-dessous de celui qui te donne,
bien que tu prétendes n’avoir besoin de personne”. Toute nuance de vie, toute
situation, toute fortune convenait a Aristippe, visant d’ordinaire a s’élever, mais
sachant s’accommoder du présent. Celui, au contraire, que 'endurance couvre d’un
lambeau plié en deux (duplici panno patientia) m’étonnerait fort s’il s’adaptait a
un changement dans la route de sa vie. Le premier n’attendra pas un manteau
de pourpre; il se montrera, vétu d’une maniére ou d’une autre, dans les lieux les
plus fréquentés et tiendra avec aisance les deux roles; I'autre se gardera d’une
chlamyde tissée a Milet (Mileti textam...chlamydem) plus que d’un chien et que d’un
serpent, il mourra de froid (morietur frigore), si tu ne lui rends pas son lambeau




398 JORDI PIA-COMELLA

frugalité des philosophes en consommant des aliments infects ou en utilisant
un matelas élémentaire posé sur le sol. Leur ascése consiste moins a exercer
leur corps qu’a le torturer. Cette nouvelle mode apparait ainsi comme une
caricature de la vie philosophique.

De maniére paradoxale, a force de s’opposer aux valeurs sociales comme
le faisait Diogéne, cette forme de dénuement poussée a I'extréme conduit
les nouveaux cyniques a transgresser les lois naturelles les plus élémentaires
comme se nourrir d’aliments sains ou prendre soin de son corps. En réalité,
loin d’étre un mouvement a contre-courant de la société, elle n’est, pour
Sénéque, qu’une manifestation particuliére de la dépravation ambiante de
son époque. Par exemple, I’évocation des excés dans la dégradation et la
précarisation rappelle 1a description des banquets et du luxe de I'époque de
Sénéque tels que ce dernier les décrit dans la Lettre 122:

Qu’ils passent dans le vin et les parfums leur ténébreuse existence, qu’en
banquets mijotés service par service, ils épuisent la série des heures nocturnes
vécues a rebours (peruersae uigiliae) : ils ne festoient pas pour autant, ils ménent
leurs funérailles. [...] Ne menent-ils pas une vie contre nature (contra naturam)
ceux qui jettent jusque dans la mer les fondations de leurs thermes et ne croient
pas nager assez voluptueusement si leurs bassins d’eaux chaudes ne sont battus
du flot et de la tempéte? Ayant pris pour régle de vouloir tout ce qui va au
rebours de la nature, ils finissent par se couper totalement d’elle (desciscunt). « 11
fait jour : c’est le temps du sommeil. Tout repose : ¢’est le moment de commencer
les exercices, de prendre la litiere, de déjeuner. Le jour n’est plus loin: c’est
I’heure du diner. Il ne convient pas de faire ce que fait le peuple. Chose sordide
(sordida) que de suivre les sentiers battus, la voie du vulgaire (frita)» '2.

En effet, les paralléles lexicaux sont frappants entre la description du cynisme
dans la cinquiéme Lettre et celle des hommes décadents de la Lettre 122.
Tous recherchent ce qui est hors norme, contre nature (« contra naturam
pugnant »): les Cyniques, des aliments gatés, les contemporains décadents
de I'auteur, des mets extrémement raffinés. Tandis que les Cyniques par
leur grossiéreté se coupent de la société, les contemporains de Sénéque qui

(pannum) ; rends-le lui et laisse vivre cet idiot. Conduire des opérations, montrer
a ses concitoyens des ennemis captifs, c’est s’élever au tréne de Jupiter (attingit
solium louis) et toucher aux honneurs du ciel. » (trad. Frangois Villeneuve légérement
modifiée). — Sur la question du cynisme chez Horace, ¢f. I'article de John MoLEs,
«Cynicism in Horace’s Epistles 1», Proceedings of the Liverpool Latin Seminar 5
(1985), p. 33-60. D’apres Jean-Pierre CEBE (éd.), Satires Ménippées, Rome-Paris,
Ecole frangaise de Rome, 1972-1999, dans le fragment 244 un Cynique ou un
Stoicien inviterait ses auditeurs, s’ils veulent étre des sages, a se contenter de légumes
grossiers, de ces légumes qui composaient 'ordinaire des Cyniques, en abandonnant
aux autres, les stulti, les nourritures végétales plus raffinées, qu’il nomme en grec car
elles sont spécifiques de ’existence voluptueuse a la grecque: «sed uti serat haec
legumina arte parua pauca: cicer, eruillam; domopayio, alia doma ceteris » («mais
qu’il séme, sans grand savoir-faire, ces quelques légumes : pois chiches, gessettes ;
aux autres, asperges et autres légumes »).
12 SEN., Ep. 122,3 et 8-9 (trad. Henri Noblot légérement modifiée).



QUAND UN MILLIARDAIRE FAIT L’ELOGE DE LA PAUVRETE 399

recherchent le luxe a outrance se coupent, eux, de la nature. Tous évitent
le mode de vie des autres hommes. La nouvelle mode cynique ne prend
pas pour mode¢le la nature mais est un pur produit de la société romaine
dépravée. Elle n’est qu’une manifestation particuliére de la maladie générale
qui frappe la société néronienne: le golit pour la transgression des lois
naturelles.

1.2. De la condamnation de la mode cynique
a la promotion de la vie philosophique

Pour I’élite intellectuelle romaine de la République et de I'Empire, la
nouvelle mode cynique représente un phénomeéne de marginalisation sociale
et une pratique transgressive. En réalité, 'indigence cynique constitue au
début de la correspondance le contre-modéle a partir duquel Sénéque va
faire la promotion de sa retraite philosophique. En effet, la Lettre 5 se
situe au premier livre de I’ceuvre ou I'auteur souligne la fonction sociale
des Lettres contre ceux qui verraient dans son entreprise une forme
d’indifférence a ’égard de la communauté. Par exemple, dans la Lettre 8,
a Lucilius qui lui demande comment il peut concilier ses études avec
I’exigence stoicienne du lien social, Sénéque présente sa retraite politique — il
s’est coupé (secessi), selon ses propres termes, des hommes et des affaires —,
comme le lieu relationnel par excellence entre le moi, premier cercle dans
la célébre théorie des cercles concentriques de Hiéroclés, et le cercle ultime,
I’humanité entiére *. Lorsqu’il s’exhorte lui-méme au bien, c’est en réalité
a tous les hommes — présents et futurs — qu’il parle, donnant ainsi a son
enseignement une dimension universelle et cosmopolite '*.

De méme, dans la Lettre 5, la critique du cynisme permet a Sénéque de
défendre et légitimer sa retraite philosophique contre ceux qui verraient en
elle une forme de repli égoiste et provocateur.

Pour cela, I'auteur construit tout un systéme d’oppositions entre la
mode cynique, asociale et transgressive, et sa philosophie, respectueuse des
codes sociaux. En effet, a ses yeux, I'indigence cynique nie ce qui est au

I3 Sur la théorie des cercles concentriques, cf. Stoseg, IV, 671,7-673,11.
Cf. Valéry LAURAND, La Politique stoicienne, Paris, P.U.F., 2005.

14 Ep. 8,2-6: «Je me suis coupé des hommes tout comme des affaires, a
commencer par les miennes : je travaille pour la postérité. J'écris quelques préceptes
qui peuvent leur étre utiles : j’écris des conseils salutaires, des formules en quelque
sorte de médication pratique, aprés avoir éprouvé sur mes propres plaies leur
efficacité: elles ne sont pas encore guéries, mais elles ne s’étendent plus. Le droit
chemin, que j’ai connu tardivement, quand j’étais lassé de mes égarements, je le leur
montre. Je crie: “Fuyez tout ce qui plait au vulgaire, ce que répartit le hasard. [...]
Songez qu’il n'y a rien d’admirable, si ce n’est I'ame ; que pour une grande ame il n’y
arien de grand”. [...] Quand je m’entretiens avec moi, quand je m’entretiens avec la
postérité, ne me trouves-tu pas plus utile que lorsque je m’engageais a comparaitre
comme témoin ? ».



400 JORDI PIA-COMELLA

fondement méme de I’éthique stoicienne et du mos maiorum latin: le lien
social. Elle est une «via perversa »: ’expression renvoie a la notion de
perversitas, calque latin du concept stoicien grec de diootpo@r|, présentant
toute forme de désobéissance a la loi et d’aliénation sociale comme une
atteinte a la nature. Marc Auréle va méme jusqu’a comparer I’homme qui
perturbe I’ordre social 4 une excroissance ou & une tumeur du monde '°.
Sénéque souligne, d’ailleurs, les aspects pédagogiques néfastes des faux-
Cyniques qui par leur tenue vestimentaire font fuir les hommes au lieu
de les attirer vers eux'®. Bien plus, leur indigence les prive de toutes les
ressources qui procurent au Romain la sécurité matérielle et une position
sociale respectable : ils n’ont plus d’argent pour subvenir a leurs besoins
vitaux, ils s’abaissent a la mendicité qui constitue pour les Romains une
forme d’aliénation incompatible avec la dignitas. Pierre Cordier rappelle
que la négligence vestimentaire associe un autre facteur de dégradation a
Iegestas : la saleté, le port de haillons de I'indigent «le désignent comme
un “moins que rien” » 7. En effet, «les soins apportés & la présentation du
corps (cultus) sont un signe de socialisation et, plus largement, les degrés de
leur raffinement correspondent a une humanitas de plus en plus accomplie ;
le vétement joue le role non seulement de marqueur de statut social, mais
aussi d’embléme de distinction. Le négligé vestimentaire... marginalise et
constitue un facteur de ségrégation» 'S,

L’indigence cynique apparait ainsi comme une pratique exclusive qui
coupe («excerpere») 'homme de 'humanité, a laquelle Séneque oppose
sa philosophie, respectueuse des valeurs sociales : « hoc primum philosophia
promittit, sensum communem, humanitatem et congregationem». Appliquée
a la philosophie stoicienne, ’expression : «sequitur... vitam meliorem se-
quamur quam vulgus, non ut contrariam », rappelle que vivre conformément
a la nature n’implique pas nécessairement le rejet de toutes les coutumes,
car selon le cosmopolitisme stoicien la petite cité peut étre le reflet, certes
imparfait, mais bien réel, de la « grande cité ». Bien plus, Sénéque présente
sa philosophie comme une pratique modérée de la sobriété : « Frugalitatem
exigit philosophia, non poenam. Hic mihi modus placet : temperetur vita inter

15 MARC AURELE, Pensées 4,29 : « C’est un exilé celui qui fuit la raison sociale
[...], un abcés du monde (andotnpe kd6cpoL), celui qui s’écarte et s’éloigne de la raison
de la nature commune et est contrarié par les événements survenus, car la nature qui
a produit cela est celle qui t’a aussi produit ; un membre amputé de la cité, celui qui
coupe son ame particuliére de celle des étres raisonnables, parce que I’ame est une ».

16 Epictéte (Entretiens 3,22,87-89) affirme que le Cynique doit se maintenir en
forme, se laver et non rester sale, autrement il fait fuir les hommes. Par ailleurs, dans
la Lettre 29,2, Sénéque s’en prend au franc-parler (rappnoia) excessif des Cyniques,
qu’il juge également inefficace du point de vue éducatif, car il rend leur enseignement
repoussant.

17 Pierre CorDIER, Nudités romaines. Un probléme d’histoire et d’anthropologie,
Paris, Les Belles Lettres, 2005, p 132.

18 P. CoRDIER, op. cit., p. 124.



QUAND UN MILLIARDAIRE FAIT L’ELOGE DE LA PAUVRETE 401

bonos mores et publicos ». Inspirée du decorum panétien, elle est soucieuse,
dirait-on aujourd’hui, du «vivre ensemble », d’une conciliation entre les
exigences €thiques du stoicisme et les usages sociaux.

Pourtant, cette philosophie du compromis souléve une question : com-
ment ’homme de bien peut-il s’adapter aux coutumes d’une société to-
talement corrompue sans pour autant déroger aux principes de I’éthique
stoicienne ?

La solution de Sénéque est de promouvoir une pratique de la philoso-
phie discréte, intérieure et intériorisée, aux antipodes de I’exhibitionnisme
du nouveau cynisme, tourné exclusivement vers I’apparence. En effet,
pour l'auteur, I'indigence cynique reléve d’une passion bien particuliére :
Pambitio, ce désir effréné de popularité qui implique une attention excessive
au regard d’autrui (« conspici... indictum»). L’adoption du mode de vie
cynique ne semble motivée que par le souci de se distinguer des autres et
de se faire voir par eux : celle-ci est donc vidée de sa signification originelle
profonde qui était de falsifier la monnaie et d’assurer I’autarcie. Elle n’est
plus que pure extériorité .

La philosophie de Sénéque, au contraire, offre un modéle de conversion
morale qui échappe au premier coup d’ceil, mais s’avere étre beaucoup plus
profond que I'indigence de surface des nouveaux cyniques. Sénéque prone
ainsi une pratique conciliatrice et modérée de son entreprise qu’il dissocie
clairement des excés du cynisme, de maniére a éviter toute confusion
entre les deux philosophies. On rappellera a ce sujet que celles-ci étaient
souvent confondues : certains stoiciens romains, comme Blossius de Cumes,
avaient renoué avec la veine cynique de Zénon. Sous la République,
I’élite intellectuelle romaine tendait & ridiculiser le rigorisme de I’éthique
stoicienne en I’assimilant & 1’ascése cynique’. Enfin, a I'époque de Sénéque,

19 La méme critique sera également formulée par Epictéte. Dans le célébre
chapitre des Entretiens sur les Cyniques, il reproche a des jeunes de réduire la
profession de Cyniques a la seule tenue vestimentaire et physique (3,22,10). Lucien
qualifie malicieusement la voie cynique de «raccourci vers la renommée » (Vies a
Iencan 11), raillant la définition du cynisme, philosophie en actes qui se passe de
doctrine, comme une «voie courte» vers la sagesse: « Le sage cynicisera, car le
cynisme est un chemin raccourci vers la vertu, comme le dit Apollodore dans son
Ethique » (« xovigiv T adt6v* ivar yop TOV KUVIOPOV GOVTOpHOV &’ Gpetiv 086v, (g
Amolirodmpoc év tf] HOwciy ») (D. L. VIL, 121).

2 Cf., par exemple, le fragment 245 des Satires Ménippées de Varron: « Solus
rex, solus rhetor, solus formosus, fortis, aecus uel ad aedilicium modium, purus putus :
si ad hunc yapaxtiipa KleavBouc conveniet, caue attigeris hominem » (« Seul roi, seul
orateur, seul bel homme, courageux, juste méme selon la mesure de I’édile, pur et
propre: s’il correspond a ce type de Cléanthe, garde-toi de toucher 'homme »).
D’apres Jean-Pierre CEBE, op. cit., p. 1139-1140, Varron se moquerait des Stoiciens
qui se regardent « comme faits d’un autre bois que le reste de I'’humanité, comme
des étres sacrés » ; il présenterait les Stoiciens comme des hommes qui fuient le genre
humain ; or pour "auteur ¢’est eux que ’homme doit fuir, s’il veut étre raisonnable.



402 JORDI PIA-COMELLA

certains sénateurs comme Musonius Rufus ou Thraséa Paétus manifestent
une certaine sympathie pour la philosophie cynique face a 'oppression
croissante du pouvoir. Si nous revenons a la Lettre 8, nous pourrions dire
avec M. Billerbeck que Séneque s’est retiré de la société (secedi) sans pour
autant s’en couper (excedi)?'. L'indigence cynique représente ainsi le point
culminant de marginalisation sociale, d’ou Sénéque définit et défend son
propre modeéle de retraite spirituelle. Dénoncer le cynisme revient pour
Sénéque a montrer que son entreprise philosophique est une Retraite et non
une coupure avec et contre le reste des hommes.

2. L’indigence cynique intégrée dans les traditions ascétiques grecques
et romaines

Pourtant, la condamnation de cette nouvelle mode dans la Lettre 5
implique-t-elle le rejet définitif de I'indigence cynique dont Sénéque per-
cevait le caractére transgressif et asocial? Si I'on s’en tient aux seules
références explicites, nous pourrions le penser ; mais les nombreux échos
thématiques et lexicaux entre la Lettre 5 et le reste de I’ceuvre nous inclinent
a affirmer le contraire. Avant d’étudier ces tissages subtils, rappelons
briévement le statut ambivalent du cynisme aussi bien 2 Rome que chez
Séneque.

D’une part, si le cynisme s’acclimate trés difficilement 4 Rome, au point
qu’il faut attendre le 1°" siécle apres J.-C. pour voir apparaitre son premier
grand représentant romain, il suscite une certaine fascination aupres de
I’¢lite intellectuelle romaine dés le 1* siécle av. J.-C. Par exemple, dans
les Satires Ménippées, Varron voit dans la valorisation cynique de la
simplicité, de la nature et de I’effort un moyen de renouer avec les grands
principes du mos maiorum mis en danger par I’enrichissement croissant de
I’empire romain.

D’autre part, a la fin de la République et au début de I’Empire, le
cynisme se trouve progressivement absorbé par les divers courants philo-
sophiques qui accordaient une place fondamentale aux motifs du wévog
(effort) et de I'ascese : que I'on songe au stoicisme qui, depuis ses origines,
oscille entre adhésion et rejet du cynisme, a 1’école des Sextii, premiére
école tenue par des Romains, ou a celle du néo-pythagorisme de Sotion,
toutes deux fréquentées par Sénéque lorsqu’il était jeune??. Ainsi, dans
la Lettre 108, évoquant avec émotion ses premiers maitres en philosophie,
Sénéque met en scéne son maitre Attale: comme B. Del Giovane I'a bien
rappelé, le rigorisme moral qu’il prone a travers cette figure, sans pouvoir

2l Margarethe BILLERBECK, Der Kyniker Demetrius. Ein Beitrag zur Geschichte
der friihkaiserzeitlichen Popularphilosophie, Leiden, Brill, 1979.

22 Sur I'école des Sextii, ¢f. coll., Langue latine, langue de la philosophie.
Actes du colloque de Rome (17-19 mai 1990), Rome, Ecole Frangaise de Rome,



QUAND UN MILLIARDAIRE FAIT L'ELOGE DE LA PAUVRETE 403

étre défini stricto sensu comme «cynique», inclut de nombreux motifs
d’inspiration diogénienne, et ce n’est pas par hasard si le portrait que dresse
Sénéque de son maitre présente des similitudes saisissantes avec Diogéne et
Démétrius tels qu’il les décrit dans le De providentia ou le De beneficiis™>.
Enfin, confronté a la menace possible d’un exil, a la perte de tous ses
biens et 2 sa mort future, 'auteur des Lettres reconnait dans ces pratiques
philosophiques du passé, aux antipodes des mceurs de son temps, selon lui,
dissolues, son aspiration présente et profonde a une vie plus authentique:
elles représentent pour Sénéque, d’apres la belle formule de Lana, une forme
de « retour aux origines »>*.

Associée a d’autres traditions ascétiques et aux valeurs du mos maiorum
latin, I'indigence cynique jouerait-elle alors un role plus déterminant que ne
le laisse supposer la Lettre 57 Si tel est le cas, se pose pourtant la question
de savoir dans quelle mesure ce modéle de dénuement extréme pouvait
convenir a notre philosophe si attaché a I’argent et, de son propre aveu,
simple progressant.

2.1. L’indigence cynique dans la Lettre 18
un exercice limité dans le temps et dans I'espace

La Lertre 5 laissait en suspens un autre probléme : si I'indigence cynique
est inacceptable tant qu’elle est étalée sur la place publique, serait-elle
légitime dés qu’elle est confinée a la sphére privée de la philosophie ? Selon
nous, Sénéque répond de maniere implicite a la question dans la Lettre 18:

Si je t’avais ici, je m’entretiendrais volontiers avec toi sur la conduite que tu
jugerais la plus convenable : faut-il changer son comportement quotidien, ou, de
peur que nous paraissions étre en désaccord avec les meeurs publiques, doit-on
faire des diners plus gais et déposer la toge ? En effet, ce qui ne se pratiquait
autrefois que dans les temps d’alarmes et de calamités publiques, nous avons
changé d’habits par plaisir et pour les jours de féte. Si je te connais bien,
remplissant le role d’arbitre, tu ne nous aurais voulu ni tout a fait semblables
au peuple en bonnet de liberté ni dissemblables en tous points (dissimiles)...

1992, p. 109-124 ; Ilsetraut HApoT, « Versuch einer doktrinalen Neueinordnung der
Schule der Sextier », Rheinisches Museum fiir Philologie 150 (2007), p. 179-201 et
E4D., « L’école des Sextii», paru sur Academia (http://www.academia.edu/6245097/
L%C3%A09cole_des_Sextii), article que la savante m’a trés aimablement transmis ;
qu’elle en soit ici remerciée.

23 Barbara DEL GIOVANE, « Attalus and the Others. Diatribic Morality, Cyni-
cism and Rhetoric in Seneca’s Teachers », Maia 67 (2015), p. 3-24.

24 Italo LaNA, «La scuola dei Sestii», art. cit. Comme le rappelle
Eliane Escousas, « Ascétisme stoicien, ascétisme épicurien», Les Etudes
philosophiques 22,2, Questions ¢épicuriennes, 1967, p. 163-172, I'ascétisme apparait
comme un retour a une nature non dénaturée. Sur la déliquescence morale de la
société julio-claudienne, rappelons I’article de Luciano Cicu, « Non ciuis sed homo.
La crisi del sistema culturale romano e la solitudine del saggio », Paideia 53 (1998),
p. 89-134.



404 JORDI PIA-COMELLA

Il est bien plus courageux de rester sec et sobre au milieu d’une foule ivre et
vomissant ; mais on fait preuve de plus de tempérance a ne pas se couper des
autres (excerpere), a ne pas se singulariser (insignire); sans se méler a tous les
hommes, on fait les mémes choses, mais d’une maniére toute différente. En effet,
on peut bien célébrer une féte sans tomber dans la débauche?.

L’extrait précéde la célébre description des Saturnales. Il présente des paral-
Ieles frappants avec la Lettre 5. Sénéque reprend le théme de la conciliation
possible entre vie vertueuse et sociabilité en utilisant pratiquement les
mémes termes: «ne dissidere uideremur cum publicis moribus » («de peur
que nous paraissions étre en désaccord avec les meeurs publiques»). Les
deux verbes « excerpere se nec insignire », qui fixent les lignes rouges a ne pas
franchir, rappellent les deux traits principaux de la nouvelle mode cynique :
I'exhibitionnisme (« notabilia... indictum... ambitio...») et la marginalité
(excerpere).

Pour pouvoir résister a I'influence pernicieuse des meeurs de son époque
sans pour autant rompre publiquement avec elles, Séneque invite alors son
ami a pratiquer I’austérité des anciens philosophes:

Du reste, je suis a ce point déterminé a éprouver la fermeté de ton ame que pour
toi aussi je tirerai ce précepte établi par de grands philosophes : réserver dans sa
vie quelques jours ou, satisfait de la nourriture la plus modique et chétive, du
vétement le plus rude et grossier (minimo ac uilissimo cibo, dura atque horrida
ueste), tu puisses dire: « Cest ¢a qui me faisait peur ?» Qu’en pleine sécurité,
’ame se prépare aux difficultés et que contre les attaques de la fortune elle se
fortifie lorsqu’elle jouit de ses bienfaits. En pleine paix, le soldat manceuvre ;
sans ennemi devant lui, il établit un retranchement. [...] Tu ne veux pas qu’au
fort de I’action un homme perde ses moyens ? Exerce-le avant I’action. Ils ont
suivi ce principe les hommes qui en imitant la pauvreté ont quasiment atteint
I'indigence pour ne jamais étre épouvantés par un mal dont ils avaient souvent
fait 'apprentissage. [...] Que ce soit un vrai grabat, un sayon, du pain dur et
sordide (grabatus ille uerus sit et sagum et panis durus ac sordidus). Soutiens ce
régime trois ou quatre jours, et méme plusieurs jours ; fais-en une épreuve, et
non un jeu; alors, crois-moi, Lucilius, tu exulteras en te trouvant rassasié pour
tes deux as et tu comprendras que pour atteindre la sécurité (securitatem) tu n’as
pas besoin de la fortune; car le nécessaire elle nous le donne, méme lorsqu’elle
est en colére. [...] Ce n’est pas chose délectable que I’eau, la polente, un morceau
de pain d’orge ; mais c¢’est le comble du plaisir que de savoir tirer de ces choses
du plaisir et de s’étre restreint a des aliments dont aucune injustice de la fortune
ne peut nous priver26,

A aucun moment P'auteur ne se référe a I'indigence cynique: dans
la Lettre 18, il n’est question que de I’ascése philosophique en général
que lui et Lucilius doivent pratiquer. Pourtant, les termes que Sénéque
utilise pour introduire et décrire celle-ci sont précisément ceux qui servaient
a caractériser I'indigence cynique dans la Lettre 5: les aliments sont de

25 Ep. 18,24,
2% Jpid., 5-7 et 10.



QUAND UN MILLIARDAIRE FAIT L’ELOGE DE LA PAUVRETE 405

trés bas prix et modiques et Lucilius doit revétir des grabats. Comment
expliquer que cet exces soit ici légitimé alors qu’il faisait précédemment
’objet de vives critiques ?

Tout d’abord, I'éloge de ce mode de vie reléve de la stratégie rhétorique :
par des formules chocs, Sénéque veut frapper vivement I’esprit de Lucilius
et lui donner I’envie de se livrer corps et &me a une asceése rigoureuse. En
ce sens, I'auteur s’inspire des Sextii, qui, d’aprés la Lettre 64, par exemple,
recouraient a des images fortes pour insuffler chez ’homme 'amour ardent
de la vertu. Tout comme ces derniers, Sénéque promeut une philosophie qui
par ses discours vigoureux pousse I’homme a I’action. Le rapprochement est
d’autant plus probable que dans le passage cité, Sénéque met 'accent sur la
fermeté d’ame, théme central dans les philosophies cynique et stoicienne
mais qui était aussi au ceeur de I’enseignement des Sextii. A ce propos,
’¢loge de 'ascese se développe dans un contexte typiquement cynique : on
retrouve le motif de la fortune imprévisible contre laquelle I’homme doit
s’armer?’ ou ’idée du plaisir que procure la simplicité de vie?®. Ces motifs
sonnent comme des topoi au premier siécle apres J.-C., mais, par les jeux
d’échos avec la Lettre 5, ils accentuent la coloration cynique du passage.

Ensuite, les liens formels et thématiques entre les deux lettres suggérent
que Séneéque procéde a une réappropriation toute personnelle du modeéle
cynique, a travers une composition en théme et variations qui lui est chére.
En effet, ce qui change d’une lettre a ’autre c’est qu’ici I'indigence apparait
non comme un mode de vie mais comme un exercice spirituel limité dans le
temps et dans I’espace; c’est, en outre, un exercice réservé a 1’élite romaine
et non plus, comme dans la Lettre 5, aux couches sociales les plus pauvres.

Il s’agit pour lui et Lucilius d’imiter (« imitati ») la pauvreté, ce qui, a la
maniére d’une praemeditatio malorum, permettra aux riches Romains qu’ils
sont de se préparer a la misére, afin d’amortir le choc si jamais ils venaient
a tout perdre. A ce propos, il ne faut pas oublier que la trés grande fortune
de Séneque pouvait susciter chez les autres Romains la jalousie et I’exposer
a I'ire de Néron: le risque d’étre a nouveau condamné a I’exil et privé de
tous ses biens était réel®’. Limitée dans le temps, la pauvreté reste, en outre,
confinée a la sphére du privé: elle doit transformer I'intériorité de ’homme
et non son apparence ni son statut social.

Enfin, I'ascése cynique est légitime a condition d’étre associée — au sens
fort du terme — aux autres traditions spirituelles de ’antiquité**. Dans
la Lettre 18, Sénéque se présente comme le disciple des philosophes grecs et
romains qui pronaient ’ascése. Parmi ces derniers, il cite Epicure, cher & son
Lucilius: il exhorte son ami a suivre les conseils de ce dernier qui prescrivait

27 STOBEE, Anthologie 11, 8,21.

2 MaxiME DE TYR, Dissertations 32,9.

2 Je dois la remarque au prof. Jean-Jacques Aubert.

30 Les ascéses cynique et épicurienne présentent certains aspects similaires,
¢f. M. GIGANTE, Cinismo e Epicureismo, Naples, Bibliopolis, 1992,



406 JORDI PIA-COMELLA

de s’appréter aux tiches difficiles méme dans le temps de sécurité («In ipsa
securitate animus ad difficilia se praeparet et contra iniurias fortunae inter
beneficia firmetur »). Un peu plus loin, d’ailleurs, il n’hésite pas a prendre
pour modéle Epicure qui «avait ses jours marqués ou il apaisait sa faim
chichement » (« certos habebat dies ille magister uoluptatis Epicurus, quibus
maligne famem extingueret »). 1. Avotins rappelle que la méthode utilisée au
paragraphe 9 de la Lettre 18 pour apprendre a trouver du plaisir dans des
choses simples est la méme que celle employée par Epicure dans la Lettre
a Ménécée (131) pour acquérir I'autarcie, a savoir ’entrainement pendant
une période déterminée>'.

Autrement dit, intégrée dans une tradition ascétique beaucoup plus
vaste, I'indigence d’inspiration cynique ne condamne pas 'auteur et ses
lecteurs a I'isolement ; elle les fait, tout au contraire, participer a la plus
illustre et universelle communauté qui soit : celle des étres vertueux.

2.2. L’indigence d’inspiration cynique chez Sénéque :
une pratique non assumée

2.2.1. Diogeéne, un modéle excessif d’austérité

Sénéque semble dés lors se poser en héritier d’une vaste tradition
ascétique qui remonterait au moins a Diogéne et s’étendrait a son maitre
Attale en passant par les anciens Romains. C’est a I'intérieur de ces cercles
concentriques, de cette reconstitution des traditions philosophiques en un
continuum plus qu’en une rupture radicale que I'indigence de Diogéne
trouve aux yeux de Sénéque une certaine légitimité.

Rappelons a ce propos que, selon C. Lévy, la correspondance suivrait
une temporalité circulaire: le moi des Lettres tente de retrouver 'unité
originelle de la raison qui se serait progressivement perdue avec l’arrivée
et le développement de la civilisation jusqu’a pratiquement disparaitre au
cours de la période néronienne, point culminant de la dépravation et des
passions*?. Dans la Lettre 90, Diogéne apparait comme le philosophe qui
cherche a retrouver la simplicité des premiers hommes, avec cette différence
majeure qu’eux pratiquent ce mode de vie instinctivement, alors que lui le
fait de maniére consciente et réfléchie. Contre la thése posidonienne selon
laquelle les inventeurs des arts seraient des sages, ’auteur oppose-t-il, aux
paragraphes 14-15, Dédale, inventeur de la scie mais esclave des passions,
a Diogeéne affranchi des biens superflus ?

31 Tvars AvoTins, « Training in Frugality in Epicurus and Seneca», Phoenix 3
(1977), p. 214-217.

32 Carlos LEvy, « Sénéque et la circularité du temps », in: Béatrice BAKHOUCHE
(éd.), L’ancienneté chez les Anciens, t. 2, Montpellier, Université Montpellier 111,
2003, p. 491-511.



QUAND UN MILLIARDAIRE FAIT L’ELOGE DE LA PAUVRETE 407

Je te le demande, comment pourrait-on éprouver pour Diogéne et Dédale la
méme admiration ? Qui des deux est sage a tes yeux ? L’inventeur de la scie ou
ce Diogéne qui, aprés avoir vu un enfant boire dans le creux de sa main, jeta
aussitot et brisa le gobelet qu’il avait dans sa besace, s’adressant a lui-méme
ces récriminations : « Insensé que je suis d’avoir porté si longtemps un bagage
superflu ! » ’lhomme enfin qui s’enroulait dans un tonneau comme dans un lit
(cubitauit)? Aujourd’hui enfin, lequel te parait plus sage, celui qui, par des
tuyaux cachés, a trouvé moyen de faire monter le parfum du safran a une hauteur
prodigieuse ; qui remplit ou desséche, par des irruptions d’eaux subites, nos
vastes Euripes; qui accumule les plafonds mobiles de nos salles a manger, au
point qu’ils se succedent continuellement sous des formes nouvelles et changent
a chaque service ; ou bien celui qui, montrant a lui-méme et aux autres combien
il est peu dur et peu difficile d’obéir a la nature, nous enseigne que nous pouvons
nous loger sans le secours du marbrier et du forgeron; nous vétir sans le
commerce des Séres ; satisfaire enfin a tous nos besoins en nous contentant de ce
que la terre a placé a sa surface ? Si le genre humain voulait écouter cette voix, il
saurait que les cuisiniers lui sont aussi inutiles que les soldats. IIs étaient sages ou
ressemblaient beaucoup aux sages, ces hommes que le soin de leur corps occupait
si peu®,

Diogene est décrit ici comme un homme d’une vertu exceptionnelle, capable
de s’affranchir de la servitude de la fortune en renong¢ant aux biens
matériels. L’anecdote de I’enfant rappelle le célebre épisode dans lequel
Diogene aurait décidé de ne vivre qu’avec un manteau, une besace et un
baton aprés avoir vu une souris courir de tous cOtés sans craindre ni désirer
rien**. Déja dans le De la tranquillité de I'dme, Sénéque louait ’autarcie de
Diogeéne qui doit sa securitas au renoncement de tous les biens, y compris
de son esclave Manés™.

Pourtant, dans le méme passage Séneque affirme que Diogéne, si
admirable soit-il, révéle une vertu trop exigeante et inadaptée a lui et a
ses lecteurs®. Bien plus, dans le De la briéveté de la vie, il rappelle que le
cynisme est une philosophie de ’excés : « Nous pouvons discuter des vérités
avec Socrate, douter avec Carnéade, nous reposer avec Epicure, vaincre
la nature humaine avec les Stoiciens, la dépasser avec les Cyniques.»’
Le cynisme dépasse le stoicisme dans son exigence absolue d’autarcie,
dans la volonté de libérer ’homme de toute nécessité. Si nous revenons
a la Lettre 90, I'inspiration diogénienne transparait plus loin (§ 16) dans
I’expression «non desiderabis artifices; sequere naturam » («tu n’auras
pas besoin de techniciens; suis la nature!») qui exprime le rejet cynique
des techniques comme inutiles, voire nuisibles ; cependant, le dénuement
cynique, qui rappelle celui des premiers hommes, ne satisfait nullement

3 Ep.90,14-16.

¥ D.L.VI22.

35 De tranquillitate animi 8,4-8.

36 Ibid., 8,9.

37 De breuitate uitae 14,2 : « Disputare cum Socrate licet, dubitare cum Carneade,
cum Epicuro quiescere, hominis naturam cum Stoicis uincere, cum Cynicis excedere ».



408 JORDI PIA-COMELLA

Séneéque. Il opte pour un modeéle naturel plus tempéré, inspiré, comme le
rappelle Giovanni Zago, du modéle que Lucréce offre de I’évolution de
I’espéce humaine dans le célébre passage du Chant V3%,

Ce qui distingue le philosophe stoicien de Diogéne, c’est que ce dernier
concevait la nature comme ambivalente, a la fois référence normative a
laquelle on doit se conformer et entité hostile qu’il faut dépasser, tandis
que Sénéque, lui, voit en celle-ci une puissance providentielle pourvoyant
aux besoins de ’homme.

2.2.2. De Diogene & Scipion

En réalité, dans cette représentation du pass€, le cynisme est présent
mais de maniére plus diluée, associé a ’austérité des anciens Romains.
Ainsi, dans la Lettre 86 Sénéque se livre a une longue description de la villa
et de la vie austére de Scipion I’Africain, qu’il oppose au luxe exubérant de
ses contemporains :

Jai pris beaucoup de plaisir a contempler les meeurs de Scipion par rapport aux
noétres. Dans ce réduit, «la terreur de Carthage», a qui Rome doit de n’avoir
€té prise qu’une seule fois, lavait son corps €épuisé des travaux de la campagne.
Car il s’exergait a ce labeur et suivant la coutume antique labourait lui-méme
son champ. Sous ce toit sordide cet homme a habité; voici le vil pavé qui a
soutenu ses pas. Qui, aujourd’hui, souffrirait de se laver dans ces conditions ?
On se regarde pauvre et sordide (Pauper sibi videtur ac sordidus) si les parois de
la salle de bains ne diffusent I’éclat de larges disques de marbre incrustés, si des
marbres de Numidie ne s’incrustent, pour les faire ressortir, dans les marbres
d’Alexandrie, si le tout n’est entouré d’un encadrement recherché, polychrome
comme si ¢’était de la peinture, si du verre ne cache la volte. [...] « Je n’envie pas
Scipion : 1l vivait vraiment dans I'exil s’il se lavait de la sorte!» Pire encore si
’on savait qu’il ne se lavait pas tous les jours; car, d’aprés les témoignages sur
les anciennes meeurs de Rome, il se lavait tous les jours les bras et les jambes que
le travail avait salis et on ne prenait un bain complet que les jours de marché.
Ici j’entends quelqu’un dire: « Qu'est-ce qu’ils étaient répugnants! (liguet mihi
inmundissimos fuisse)». Selon toi, quelle était I'odeur de ces gens-1a ? L’odeur de
la guerre, du labeur, ’odeur de ’homme3?,

Au regard de la société néronienne, la villa et I’hygiéne de Scipion sont
«sordidi», terme qui peut désigner dans la Lettre 5 et dans la littérature
latine les Cyniques. Scipion n’est pas un cynique mais le représentant de
la rusticitas des maiores*. Sa simplicité est la version édulcorée, tempérée

38 Giovanni ZAGo, Sapienza filosofica e cultura materiale : Posidonio e le altre
Jonti dell’ Epistola 90 di Seneca, Bologne, 11 Mulino, 2012.

3 Ep.86,5-6 ¢t 12.

4 Sur le role de Scipion, cf. Paolo MANTOVANELLI, « “Perversioni” morali e
letterarie in Seneca », in: Paolo FEpELI(éd.), Scienza, cultura, morale in Seneca. Atti
del Convegno di Monte S. Angelo (27-30 settembre 1999), Bari, Edipuglia, 2001,
p. 53-86; Victoria RIMELL, « The Best Man Can Get : Grooming Scipio in Seneca’s
Epistle 86 », Classical Philology 108 (2013), p. 1-20.



QUAND UN MILLIARDAIRE FAIT L’ELOGE DE LA PAUVRETE 409

et romanisée de l'indigence diogénienne. Elle peut pourtant étre appelée
«cynique» en ce qu’elle est en décalage avec la société néronienne, en
ce qu’elle introduit une dissonance qui permet a Séneque de «falsifier la
monnaie»*! : selon les propres termes de I'auteur, Scipion sert de prisme
a travers lequel le philosophe stoicien peut juger de maniére critique les
meeurs de son époque. Mais a 'opposé de la philosophie cynique, la
description de la villa de Scipion est destinée a dénoncer les conventions
d'une époque pour renouer avec les valeurs sociales romaines d’autrefois :
I’inspiration cynique a ainsi pour finalité, non de saper, mais de restaurer les
principes du mos maiorum, mis 2 mal par les contemporains de Sénéque **.

2.2.3. La «honte» de Sénéque

Ou se situe cependant Sénéque dans cette oikeimolg, cette appropriation
philosophique ? Pour le dire autrement, peut-il étre a la fois un homme de
son temps et I’héritier des valeurs ancestrales? La Lettre 87 nous montre a
quel point cet exercice d’équilibriste est difficile: car au moment méme ou
il se pose en héritier des anciens Romains, Sénéque avoue son impossibilité
de suivre leur exemple jusqu’au bout.

Apres avoir célébré la frugalité de Scipion, dans la lettre suivante
Sénéque raconte comment au cours d'un voyage en province il fait
I’expérience concrete de I'autarcie heureuse en s’exergant a la pauvreté avec
son ami Maximus:

Sans autres serviteurs que ceux qu’un seul équipage peut contenir, sans autres
effets que ceux que nous avions sur nous, mon ami Maximus et moi menions

4 D. L. VI 64: «[Diogene] entrait au théitre a contre-courant des gens qui
sortaient. Comme on lui en avait demandé la raison, il dit : “C’est ce que je m’efforce
de faire tout au long de ma vie”. » Sur la « falsification de la monnaie », ¢f. D. L. VI
20-21.

4 Les derniéres ceuvres de Sénéque accordent une importance plus grande &
la rusticitas comme seul antidote a la décadence de la société néronienne, alors que
Cicéron, dans son De officiis, défendait davantage l'urbanitas en prétant, a 'instar
de Panétius, une attention plus grande aux régles de sociabilité; ¢f. Rita PIERINI,
«Modelli etici e societa da Cicerone a Seneca », in : Mario Crtroni (éd.), Letteratura
e civitas. Transizioni dalla Repubblica all'impero. Atti del convegno internazionale
( Firenze, 4-6 dicembre 2008 ), Pise, Edizioni di storia e letteratura, 2012, De méme, si
dans le De officiis Cicéron condamne le cynisme au nom de la verecundia — attention
portée a la conduite et qui nous détourne des initiatives dures ou insolentes par
lesquelles on pourrait heurter les hommes —, dans la Lettre S, ce principe moral qui
nous rend digne de I'estime de la collectivité est totalement absent. Les perspectives
ont changé : en pleine guerre civile, Cicéron s’efforce de réagir a la division de la cité
en proposant une éthique de réconciliation fondée sur I'exemple des maiores et sur les
principes du stoicisme; dans un contexte de crise morale, politique et personnelle,
ce qui importe avant tout a Sénéque c’est sa conversion intérieure et celle de son
lecteur, diit-elle — et elle le doit — impliquer une rupture affichée avec le mode de vie
de ses contemporains, de simples stulti.



410 JORDI PIA-COMELLA

la vie la plus heureuse depuis deux jours. Un matelas a terre (culcita in terra
iacet), et je suis sur le matelas ; deux manteaux font office, I'un de drap (ex duabus
paenulis altera stragulum), I'autre de couverture. Quant au déjeuner, impossible
d’en retrancher rien ; il est prét en moins d’une heure ; nulle part je ne suis sans
figues séches (caricis), sans mes tablettes ; les figues me tiennent lieu de fricot,
quand j’ai du pain (si panem habeo) et de pain, quand je n’en ai pas. [...] L’ame
ne s’éléve jamais plus que lorsque, dégagée des biens extérieurs, elle a conquis la
paix en ne craignant rien, la richesse, en ne désirant rien®3,

Dans cet extrait Sénéque met en scéne sa frugalité. L’équipage composé
de quelques esclaves et d’une seule voiture rappelle la simplicité de la villa
de Scipion; il annonce le caractére rudimentaire de 1’équipage de Caton
quelques lignes plus loin dans la Lettre 87 :

Caton le Censeur, dont la naissance fut aussi heureuse pour la République que
celle de Scipion (car si I’un fit la guerre a nos ennemis, I’autre la fit a nos meeurs),
Caton le Censeur, donc, voyageait sur un cheval hongre, chargé encore d’un
bissac de selle, de maniére a ne porter avec lui que le nécessaire. [...] Quel siécle
glorieux, ou un général, honoré du triomphe, censeur, pour tout dire, Caton, se
contentait d’un seul cheval (uno caballo esse contentum) .

Cet équipage, métaphore et signe de I’autarcie, n’est pas sans rappeler la
besace diogénienne : il en est la version romanisée. Enfin, a travers un réseau
lexical et thématique traversant ’ceuvre entiére, le régime alimentaire trés
frugal et I'usage d’un matelas recouvert de deux manteaux de voyage situent
Sénéque au bout d’une longue chaine allant des premiers hommes a, nous
le verrons, Démétrius le Cynique, en passant par Diogéne, les diverses
traditions ascétiques, mentionnées dans les Lettres 18 et 20, et Attale™®.

Pourtant, avant méme d’inscrire son moi dans la communauté intem-
porelle des étres vertueux, Sénéque avoue ’échec de son entreprise dans un
passage qui se situe au milieu des deux extraits cités :

La voiture ot I'on m’a mis est un véhicule de campagne ; les mules prouvent
par leur marche seule qu’elles sont bien vivantes; le muletier va pieds nus et ce
n’est pas a cause de la chaleur. Il m’est tres difficile de vouloir montrer que cet
équipage m’appartient. Elle dure encore cette honte monstrueuse de bien faire
(adhuc peruersa recti uerecundia), et chaque fois qu’un train plus reluisant vient
sur nous, je rougis malgré moi; c’est la preuve que ces principes que j’approuve,

4 Ep. 87,2-3.

4“4 Ep. 81,9-10.

45 Sur les paralléles possibles entre la Lettre 87 et la philosophie cynique,
¢f. Giuseppina ALLEGRI, Progresso verso la virtus. Il programma della Lettera 87
di Seneca, Cesena, Stilgraf, 2004. Par exemple, I’expression « Culcita in terra iacet »
annonce ’éloge de la pauvreté par Attale dans la Lettre 108 (« laudare solebat Attalus
culcitam quae resisteret corpori; tali utor etiam senex, in qua vestigium apparere
non possit. »). L’usage du manteau de voyage, la paenula, rappelle Diogéne dans
D. L. VI 22. La encore, la frugalité en question n’est pas proprement cynique, mais
s’inspire de diverses traditions philosophiques comme I’épicurisme : Epicure prone
aussi la consommation de figues séches.



QUAND UN MILLIARDAIRE FAIT L’ELOGE DE LA PAUVRETE 411

que je loue, n’ont pas encore une base solide et inébranlable. Qui rougit d’un
équipage sordide (sordido uehiculo) tirera gloire d’une voiture de prix. J’ai bien
peu progressé ; je n’ose pas encore vivre ma frugalité en public; je continue de
me soucier de I'opinion des passants®6,

Sénéque est incapable de faire son « coming out spirituel »*7. L’expression
«verecundia... perversa » fait pendant a la formule «perversa via » de
la Lettre 5 appliquée aux faux cyniques. Ce sont deux formes de diastpon :
'une péche par impudeur — dvaidelo — et marginalise dans la société les
nouveaux cyniques, tandis que I'autre coupe 'auteur de la communauté
des étres rationnels en ce qu’elle est une passion®, la crainte excessive
de la doxa, et une forme pervertiec du pudor romain. La correspondance
met ainsi en scéne un moi écartelé entre deux mondes: le cercle des
hommes vertueux dont Diogéne constituerait la manifestation extréme et la
société néronienne avec laquelle Sénéque partage encore des préjugés. On
remarquera, cependant, avec quel sens de 'autodérision Sénéque avoue ses
propres défauts. L’intrusion de ’humour rend le philosophe plus humain;
elle est aussi comme le lointain écho de la mappnoia cynique, sa forme
intériorisée, puisque Sénéque se ’applique ici a lui-méme.

3. Deux figures cynique et cynico-stoicienne romaines :
Démétrius et Tubéron

On pourrait penser que l'indigence cynique n’est plus présente dans
les Lettres qu’une fois reliée aux autres traditions philosophiques, comme
simple topos. Nous pensons que la réalité est plus complexe. Plus que
pour toute autre philosophie, la survie du cynisme dépend essentiellement
du charisme et de I’exemplarité de ses adeptes, dans la mesure ou il se
présente comme une vertu en acte et non comme une doctrine. Or en
réalité, ce n’est pas tout a fait le cas, car toute la singularité de I'ceuvre
de Séneque et plus particuliérement des Lettres c’est d’offrir pour la
premiere fois dans la littérature latine un modeéle positif, vivant et incarné
du cynisme; c’est de présenter la figure cynique comme un paradigme
moral positif. En effet, c’est dans ’ceuvre de Sénéque que fait irruption
la premiére figure du cynisme romain: a savoir Démétrius. Ainsi, dans
quelques lettres, le cynisme est bel et bien présent comme philosophie
et pas simplement comme fopos a travers la figure de Démétrius. Dans
quelle mesure I'indigence du cynique Démeétrius influence-t-elle ’asceése de

¥ Ep. 87,4-5.

47 Nous empruntons I'image 3 Abennour Bipar dans son article: « Coming
out spirituel. Pour une nouvelle société a venir», paru au Huffington Post
le 17.02.2017 (https://www.huffingtonpost.fr/abdennour-bidar/coming-out-spirituel
_a_21714557)).

% SVF1559.



412 JORDI PIA-COMELLA

Séneque ? Comment comprendre que cette egestas soit positive dans le
cas de Démétrius, alors qu’elle était condamnée dans la Lettre 57 Enfin,
joue-t-elle uniquement un réle moral ou remplit-elle aussi une fonction
politique et transgressive contre la tyrannie néronienne ?

3.1. Le cynique en société? Le cas de Démétrius, ami de Sénéque

Démétrius est le premier cynique latin; il n’est pas le fait du cynisme
«populaire» décrit dans la Lettre 5, mais il reléve plutdt, dirions-nous,
d’un cynisme élitiste : il fréquente les cercles stoiciens de I’époque et se lie
d’amitié avec des personnalités politiques aussi importantes que Thraséa
ou Sénéque®.

Ce que je souhaiterais a présent montrer c’est que Démétrius conduit
Sénéque a redéfinir ses rapports avec les autres; mais a son tour ce
modéle va étre reconfiguré, retravaillé de maniére a s’adapter davantage
a la personnalité¢ de Sénéque, un simple progressant qui reste encore trop
attaché a ses richesses.

3.1.1. Démétrius dans la Lettre 20 :
de I’épicurisme aux indifférents

La premiére apparition de Démétrius a lieu dans la Lettre 20 a propos du
principe selon lequel il faut adapter les paroles aux actes, véritable leitmotiv
de la correspondance :

Tu pourras bien me regarder de travers ; c’est encore Epicure qui voudra bien
solder le compte pour moi: « Crois-moi, tes discours paraitront plus imposants,
si tu les prononces en portant un grabat et des haillons (in grabato videbitur et
in panno): ce ne seront pas seulement des paroles, mais des preuves». Quant
a moi j’écoute dans d’autres dispositions les paroles de notre ami Démétrius
lorsque je I'ai vu nu (cum illum vidi nudum), couché sur ce qui n’est méme pas
une paillasse (stramentis incubantem); il n’est pas maitre és-lettres de la vérité;
il en est le témoignage vivant %,

D’abord, ce qui est intéressant c’est que ce soit un cynique, Démétrius,
qui représente I'importance de 'adéquation des actes aux paroles, vérité
qui, certes, est devenu un simple fopos de la littérature morale, mais qui
constitue un des principes majeurs du cynisme>'. Ce principe se trouve
par conséquent revivifié et «recynicis€» par ce philosophe. Aux yeux
de Séneque, les paroles de Démétrius sont plus consistantes que celles
d’Epicure, louées pourtant dans la Lettre 18, en ce que ses haillons et son

4 Son amitié avec Thraséa est telle qu’il assiste a son suicide (Tac.,
Ann. XVI 35); ¢f. Margarethe BILLERBECK, op. cit., p. 46.

0 Ep. 20,9.

ST Sur la pauvreté cynique comme sagesse en acte, ¢f. STOBEE, Anthologie 1V
32,11. Voir aussi DioGENE LAERCE, VI 11, qui rappelle que pour Antisthéne la vertu
reléve des actes et n’a besoin ni de longs discours ni de connaissances.



QUAND UN MILLIARDAIRE FAIT L'ELOGE DE LA PAUVRETE 413

indigence — ce sont les sens qu’il faut donner ici a I’adjectif nudus —sont pour
I’auteur et le lecteur qui se trouvent en position de spectateur, une preuve
palpable, vivante et visible de 'autarcie du sage .

Ensuite, comme le souligne Pierre Cordier, pour la premiére fois dans
la littérature latine, ’adjectif « nudus » en relation avec I'indigence regoit un
sens positif: si dans le livre 5 des Tusculanes Cicéron valorise le mépris de la
richesse comme une garantie de la securitas a travers les figures de Socrate,
du Scythe Anacharsis ou de Diogéne, il évite soigneusement de qualifier
la pauvreté du sage en utilisant le terme d’egestas. Sénéque va encore plus
loin que I’Arpinate en célébrant la nuditas de Démétrius : c’est le signe d’un
certain détachement envers les obligations sociales et le regard de I'autre, en
faveur d’une attention plus grande au soin de I'ame 3. A ce propos, Sénéque
ne qualifie jamais dans la Lettre 5 de nudi les faux-cyniques : il investit ainsi
I’adjectif d’une valeur philosophique purement positive qui a trait non a
I’apparence physique ou sociale, mais a I'intériorit¢ du sujet. En outre,
alors que dans le passage des Tusculanes cité la paupertas philosophique est
représentée par un Grec, un barbare ou un marginal, dans la Lettre 20 elle
est portée par un Romain, ami de Séneque, qui fréquente I’élite sénatoriale.
Le cynique, figure radicale de I'altérit¢ de Plaute a Cicéron, devient ici un
paradigme de la philosophie romaine.

Le personnage de Démétrius et, de maniere plus large, le cynisme
romain viennent ainsi radicaliser ce que la frugalité d’Epicure pouvait avoir
de trop tempéré: ils ne se confondent pas avec la philosophie du Jardin
mais s’en détachent clairement. Démétrius doit ainsi permettre a Sénéque
de conduire progressivement Lucilius de I’éthique épicurienne a la doctrine
stoicienne des indifférents dont le cynique représente la voie courte. La
valorisation de cette nuditas traduit en outre un changement radical de
perspective dans les Lettres : Sénéque se détourne davantage des questions
politiques pour se centrer sur le perfectionnement intérieur.

32 Sur le sens de « nudus » comme signifiant le port de haillons, ¢f., par exemple,
SEN., Ben., 5,13,3 : « Quaedam, etiam si uera non sunt, propter similitudinem eodem
uocabulo comprehensa sunt. [...] Sic, qui male uestitum et pannosum uidit, nudum
uidisse se dicit » (« Certains objets, méme sans étre la chose authentique, doivent a la
ressemblance d’étre compris sous le méme nom. [...] Ainsi, qui a vu un homme mal
vétu, en haillons, dit qu’il I’a vu tout nu »). Sur I'équivalence « nudus » « egens», voir
le célébre plaidoyer de Cicéron en faveur de Sex. Roscius (22,144) et le commentaire
qu’en fait Pierre CORDIER, op. cit., p. 125-129.

53 Pierre CORDIER, op. cit., p. 138-144,



414 JORDI PIA-COMELLA

3.1.2. Le couple Démétrius-Sénéque dans la Lettre 62

Démétrius réapparait dans la Lettre 62, mais cette fois-ci étroitement
associé a Sénéque, intégré dans son cercle d’amis :

Jai du temps libre, oui, beaucoup de temps libre, mon cher Lucilius, et ot que je
sois (ubicumque), je suis 2 moi. Je ne me livre pas aux choses, je m’y préte, et je ne
cours pas apres les prétextes a perdre mon temps. Ou que je séjourne, je me livre
a mes méditations et je tourne et retourne en mon esprit une pensée salutaire.
Quand je me donne a mes amis (cum me amicis dedi), je ne me détourne pourtant
pas de moi ; je ne m’attarde pas avec des personnes (cum illis moror) avec qui j’ai
été mis en rapport soit dans une circonstance fortuite soit en raison de quelque
obligation sociale, mais je suis avec les plus vertueux (cum optimo quoque sum) ;
quel que soit le lieu, quel que soit le siécle dans lequel ils ont vécu, c’est vers
eux que je porte mon esprit. Démétrius, le plus vertueux des hommes, je le méne
avec moi (mecum circumfero) et, laissant les empourprés (relictis conchyliatis), je
discute avec ce dépenaillé (cum illo seminudo loquor) ; je 'admire. Comment ne
pas ’admirer ? J’ai vu qu’il ne lui manque rien. Tel est capable de tout mépriser ;
nul n’est en état de tout posséder ; la voie la plus courte vers la richesse c’est de
la mépriser (breuissima ad diuitias per contemptum diuitiarum uia est). Or, notre
ami Démétrius vit de telle maniére qu’il semble moins mépriser toute chose qu’en
abandonner aux autres la possession 34,

Démétrius est qualifié de «seminudus», terme qui désigne chez Apulée
et chez Epictéte les cyniques déguenillés®® ; mais chez Tite-Live, appliqué
a des consuls romains, a un roi ou a un soldat, il est le signe de
I'ignominie . Démétrius considére ainsi comme un indifférent la richesse,
le prestige social et le statut de citoyen libre que pouvait représenter le
port de la toge prétexte. Or ici Sénéque valorise cette attitude, comme le
suggere I’opposition «et relictis conchyliatis cum illo seminudo ». Comment
comprendre que cette egestas soit positive dans le cas de Démétrius, alors
qu’elle était condamnée dans la Lettre 57

D’abord, I'indigence de Démétrius n’est pas pure apparence, mais elle
est la marque d’un esprit et d’'un mode de vie authentiques. Ensuite, elle
joue un réle doublement social. D’une part, elle sert de correctif aux meeurs
dissolues de la société néronienne d’aprés, du moins, la vision qu’en donne
l’auteur ; d’autre part, elle est révélatrice des nouveaux liens sociaux que
recherche Sénéque dans sa correspondance et dont il offre une définition
précisément au début de cette méme lettre. En effet, ’auteur propose une
communauté d’amis vertueux dans laquelle le rapport a I’autre ne nuit pas
au recueillement solitaire mais le favorise, comme le suggere le jeu de mots
avec cum: « cum illis moror...congregauit...sed cum optimo quoque sum...
...mecum circumfero...cum illo seminudo ». « Cum» et « circum» soulignent

# Ep. 62,1-3.

3 Epicr., Entr. 3,22,10; cf. le commentaire qu’en fait Margarethe BILLERBECK,
Vom Kynismus : Epiktet, Leiden, Brill, 1978, p. 50; 56 sq. ; ApULEE, Florides 22,42.

% Trre-Live, 9,6,1; 24,40,12.



QUAND UN MILLIARDAIRE FAIT L’ELOGE DE LA PAUVRETE 415

I’idée de compagnie, d’association et de circularité : ils rappellent la théorie
stoicienne des cercles concentriques de Hiéroclés et du cosmopolitisme, le
monde étant congu comme la cité la plus éminente réunissant les étres de
raison.

Sénéque «sociabilise» le Cynique Démétrius, mais, en retour, le Cy-
nique offre un modeéle de sociabilité stoicienne resserré, centré sur 1’au-
tarcie (nihil ei deesse) et fondé sur une certaine indifférence a I’égard des
conventions sociales. L’auteur ne rougit nullement de s’afficher en public
aux cotés de Démétrius ; il assume cette pauvreté des lors qu’elle est exhibée
par l'autre et non portée par lui, comme ce sera le cas dans la Lettre 87.
L’expression « brevissima ad divitias... via est » implique l'indifférence
envers les biens extérieurs et la doxa. Elle pourrait aussi faire allusion a
la célébre formule d’Apollodore décrivant le cynisme comme la voie courte
vers la sagesse, Sénéque représentant ici le stoicisme comme la voie longue,
une voie laborieuse pour le simple progressant qu’il est, enclin aux rechutes
et attentif au regard extérieur”’. Par conséquent, le cynisme de Démétrius
conduit Sénéque a prendre une certaine distance avec le lien de la « petite
cité » pour mieux renouer avec la «cité universelle » ; mais il n’est 1égitime
que dans sa relation a l'autre, dans les cercles de I'amicitia, «recyclé»,
réactualisé par la philosophie stoicienne de Sénéque.

3.2. Echos « cyniques »

L’auteur ne fait plus mention de I'egestas de Démétrius; cependant,
celle-ci se trouve intégrée dans un réseau thématique et lexical plus vaste : la
vertu de Démétrius est présente, par diffraction et fragmentation, comme
«miroir brisé» a recomposer.

3.2.1. Réseaux lexicaux

Sans étre spécifiquement cynique, 1’adjectif « nudus » incorpore I'indi-
gence extréme de Démétrius a I’éloge plus général que Séneque fait de la
frugalité dans sa correspondance. Par exemple dans la Lettre 22, 'auteur
emploie le terme «nudus » en lien avec le motif de la voiture pour se
mogquer des hommes ambitieux qui ne peuvent se déplacer sans un équipage
abondant:

Or il est facile, mon cher Lucilius, de se dérober aux occupations, si on en méprise
les bénéfices qu’on retire d’elles ; ce sont eux qui nous arrétent et nous retiennent.
«Quoi! renoncer a de si belles espérances ? S’en aller au moment de la récolte !
Partir nu, la litiére sans escorte, la maison vide (nudum erit latus, incomitata
lectica, atrium uacuum)!» 8,

S7 D, L. VII 121.
8 Ep.22,9.



416 JORDI PIA-COMELLA

Il se pourrait bien que I'interlocuteur dont se moque ici Séneque soit
'auteur lui-méme, si I'on se souvient que dans la Lettre 87 il avoue rougir
de son équipage si modeste. Or on retrouve le motif de I’équipage rattaché
a celui de 1a nuditas dans les Lettre 62, a propos de Démétrius que Séneque
transporte dans sa litiére>. Ces lettres abordent la question d’une frugalité
assumée devant les autres, la litiére constituant cet objet par lequel ’homme
s’expose et expose au regard d’autrui son statut social.

L’auteur applique de nouveau 'adjectif nudus cette fois-ci a Jupiter
lui-méme dans la Lettre 31 consacrée a la force d’Ame du sage :

Ce qui te fera I’égal de Dieu (parem autem te deo), ce n’est pas 'argent: Dieu
ne posséde rien; ni la prétexte (praetexta): Dieu est nu (deus nudus). Ni la
réputation, ni le fait de te parader, ni la célébrité de ton nom propagée parmi
les peuples : nul ne connait Dieu... %

Une nouvelle fois, 'adjectif nudus en lien avec le dénuement est connoté
positivement parce qu’il symbolise le total détachement du sage. L’extrait
ne présente pas de lien apparent avec le cynisme; pourtant, a y regarder
de plus pres, le motif de la nudité de Jupiter fait écho au chapitre 8
du De tranquillitate animi dans lequel I'auteur rapprochait déja la félicité
de Diogéne de celle des dieux qui sont «nus»®!. A cela, nous ajouterons
qu’aussi bien dans la Lettre 31 que dans la Lettre 62 le motif de la nudité
est opposé a celui de la toge prétexte, symbole des distinctions sociales.

Ainsi, par un réseau thématique et lexical subtil, I'indigence cynique
se trouve intégrée dans une apologie plus générale de la pauvreté. Mais
Sénéque va encore plus loin en intériorisant, en faisant sienne dans sa
correspondance les discours de Démétrius qu’il transposait dans le De be-
neficiis. C’est ce que nous allons a présent essayer de montrer.

9 C’est le sens qu'’il faut donner au verbe « circumfero», comme le rappelle
Margarethe BILLERBECK, op. cit., p. 28, n. 54.

%0 Ep.31,10.

81 De tranquillitate animi 8,4-5: « Qui doute de la félicité de Diogéne, pourrait
méme aussi douter de I'état des dieux immortels, et croire qu’ils ménent une vie
bien malheureuse, parce qu’ils ne possédent ni propriétés, ni jardins, ni champs qui
cotitent cher grace aux soins d’un colon étranger, ni capitaux rapportant gros sur la
place. N’as-tu pas honte de t’extasier a la vue des richesses ! Allons, tourne les yeux
vers I'univers: tu verras que les dieux sont nus (nudos uidebis deos), donnant tout,
ne gardant rien. Penses-tu qu’il est pauvre ’homme semblable aux dieux immortels
qui se débarrasse de tous les biens de la fortune? ».




QUAND UN MILLIARDAIRE FAIT L’ELOGE DE LA PAUVRETE 417

3.2.2. La voix du cynique intériorisée

Alors que dans le De beneficiis Sénéque rapporte longuement des
discours que son ami Démétrius aurait prononcés, dans sa correspondance
il ne le cite qu’une seule fois et de maniére trés bréve 2. C’est bien la preuve
que Démétrius n’est qu’'un modele transitoire. Pourtant, peut-on y voir
aussi le signe que sa voix, loin d’étre absente, est en réalité intériorisée ? Par
exemple, dans la Lettre 110, la dure diatribe qu’adresse Attale contre le luxe
présente des parallélismes frappants avec le cynisme et avec Démétrius :

Tourne-toi plutdt vers la véritable richesse : apprends a te contenter de peu et
avec toute la ferveur d’une grande ame crie ces nobles paroles (illam uwocem
magnus atque animosus exclama): de ’eau, de la polente ! Rivalisons de félicité
avec Jupiter méme. Rivalisons, je te le demande, méme si ces aliments devaient
nous manquer ; il est honteux de fonder son bonheur sur I’or et I'argent ; mais il
est tout aussi honteux de le fonder sur I'eau et la polente. « Que dois-je donc faire,
si je n’ai pas ces deux choses ?» Tu demandes quel est le reméde a I'indigence
(inopia)? La faim tue la faim (famem fames finit). [...] L’eau et la polente en
question dépendent elles-mémes du bon vouloir extérieur a toi ; or, libre est celui,
non qui laisse peu de prise sur lui a la Fortune, mais qui ne lui en laisse aucune.
C’est ainsi : il faut que tu n’aies aucun besoin si tu veux défier Jupiter 3,

L’expression « illam uocem... exclama» rappelle I'expression « hanc quoque
animosam Demetrii fortissimi uiri uocem audisse me memini » introduisant la
priére de Démétrius aux dieux dans le De providentia®. Le discours d’Attale
s’inspire de nombreux motifs du cynisme, devenus au premier siécle aprés
J.-C. des topoi : le combat contre la Fortune; la condamnation du luxe et
’éloge de la pauvreté. De plus, Attale reprend la citation épicurienne de
la Lettre 18 selon laquelle I’eau et la polente suffisent pour étre heureux ;
mais cette fois-ci, il pousse encore plus loin I’exigence autarcique : « aeque
turpe in aqua et polenta », citation qui rappelle la doctrine stoicienne
des indifférents. Barbara Del Giovane montre que la formule véhémente
et incisive: «famem fames finit» évoque la célebre formule de Diogeéne
«la faim est la nourriture la plus appétissante et suffisante»®. Cette
formule n’est pas proprement cynique, mais elle peut aussi étre rattachée
a la tradition socratique®®. Pourtant, si ’on rapproche la Lettre 110 de
la Lettre 20, on s’apergoit que ces deux expressions viennent opérer, tout

62 Ep.91,19 : « Eleganter Demetrius noster solet dicere eodem loco sibi esse uoces
inperitorum quo uentre redditos crepitus. “Quid enim, inquit, mea, susum isti an deosum
sonent ?” » (« Notre cher Démétrius a ’habitude de dire avec beaucoup d’esprit qu’il
fait aussi peu de cas de ce qui sort de la bouche des ignorants que des bruits de
leurs intestins : “Que m’importe, dit-il, qu’ils fassent du bruit par en haut ou par en
bas!” ».

63 Ep. 110,18-20.

64 Prov. 5,5.

65 Barbara DEL GIOVANE, art. cit., p. 7, qui cite DioN CHRYsosTOME VI 12.

6 B. DEL GIOVANE, ibid., qui cite XENOPHON, Mémorables 1,3,5.



418 JORDI PIA-COMELLA

comme c’était le cas avec Démétrius dans la Lettre 20, ce méme passage
d’une sagesse modérée — I'épicurisme — 4 un rigorisme moral extréme. A
travers elles, I’auteur radicalise ses positions éthiques contre un ascétisme
épicurien jugé, au terme de la correspondance et de sa vie, mou.

Pour conclure, Démétrius constitue ainsi un modéle vivant, frappant
et palpable de la securitas du sage qui encourage le philosophe stoicien a
pousser ses propres limites dans la recherche de la vertu. Mais Démétrius
reste un modele transitoire auquel Sénéque ne pouvait en tant que romain et
stoicien s’identifier. En réalité, I'auteur confere plutot a I'indigence cynique
une nouvelle fonction. D’abord, intégrée au cercle des happy few — Sénéque,
ses amis, les philosophes et ses lecteurs —, I’egestas cynique s’inscrit dans
une perspective plus large de la correspondance: celle pour Sénéque de
redéfinir les liens a soi et aux autres a la fin de sa vie. Enfin, prise dans
un «réseau» complexe de lexiques et de motifs, intériorisée, cette egestas
nourrit I'itinéraire spirituel de Sénéque et de ses lecteurs.

3.3. Tubéron réhabilité

Reste enfin a déterminer si I'egestas cynique se cantonne au domaine
strictement moral ou si elle revét aussi une dimension politique dans
les Lettres. Sénéque lui dénie-t-il entiérement toute valeur transgressive ?
Cet aspect mériterait d’étre développé; contentons-nous ici de dire que
le contexte politique de I’époque et la situation personnelle de Iauteur
conduisent ce dernier 2 promouvoir un autre modéle de vertu extréme qui
appartient, cette fois-ci au passé romain : nous voulons parler de Tubéron.

Membre de I’élite romaine, neveu de Scipion, Tubéron était stoicien ; il
fut le disciple de Panétius, mais il suivit la tendance cynique de son école ;
il était célébre pour sa frugalité® . Tubéron organisa un banquet sacrificiel
trés sobre pour célébrer la mémoire de son oncle Scipion I’Africain : il fit
installer des lits en planches avec des peaux de boucs en guise de couverture
et de la vaisselle d’argile. Ce dénuement extréme choqua le peuple romain
et entraina la chute politique du magistrat. Mais, alors que dans le Pro
Murena Cicéron condamne comme une « perversa sapientia» ce sacrifice
qui, selon lui, convenait davantage a4 «la mort de Diogene le Cynique
(quasi uero esset Diogenes Cynicus mortuus)» qu’a celle « du divin Africain
(non diuini hominis Africani mors)»®, Sénéque, dans les Lettres 95 et 98,
érige, pour la premicre fois, en véritable modele de vertu cet homme
qui, en «consacrant, selon les termes de I'auteur, la pauvreté au Capitole
(paupertatem in Capitolio consecrare) », sut conformer ses actes a ses paroles
au détriment de sa carriére politique®. La situation de crise personnelle
et politique que connait le philosophe a la fin de sa correspondance le

67 Cic., Ac. 135; Fin. 4,23.
% Cic., Mur. 75-76.
9 Ep. 95,72,



QUAND UN MILLIARDAIRE FAIT L’ELOGE DE LA PAUVRETE 419

conduit ainsi & louer une figure romaine du stoicisme cynicisant. L’auteur
oppose aux excés du régime néronien et a la déliquescence morale de ses
contemporains un modeéle extréme de frugalité qui ne reste pas enfermée
dans la sphére privée, mais touche de prés aux rites religieux romains et a la
politique’? : c’est sans doute une maniére pour lui de montrer ses réserves
face aux excés des adulateurs qui multiplient honneurs et célébrations au
prince Néron.

Conclusion

Prenons, en guise de conclusion, de la hauteur. Les présences du cynisme
dansles Lettres a Lucilius soulévent une question plus générale : comment la
société romaine, régie par des normes en apparence rigides, a-t-elle accepté
des pratiques et des notions étrangeres, jusqu’a faire de celles-ci I'une des
dominantes de son idéologie ? Pour comprendre un tel paradoxe on ne
peut aborder le cynisme a Rome comme un bloc monolithique inchangg.
Précisément parce qu’il a en horreur tout systéme doctrinal, le cynisme finit
en partie, au gré de ses rencontres avec des traditions morales et ascétiques
diverses, par s’acclimater a une culture qui a priori lui est hostile; une
culture, une société, une langue qui ’ont a leur tour converti. En effet, c’est
au contact de la société romaine que le cynisme, aux allures anarchistes,
devient, pour les intellectuels romains, dans un contexte de décadence
morale, un marqueur incontournable de ce contre quoi son fondateur
Diogéne avait toujours lutté: a savoir les valeurs sociales et éthiques de
la cité.

L’importance croissante accordée par les Romains a la subjectivité,
dont Les lettres a Lucilius constituent un tournant majeur, tout comme la
situation de crise, personnelle et politique, que traverse I'auteur ne pou-
vaient que renforcer la valorisation de I’autarcie et du bonheur individuel
cyniques. L’indigence cynique revue par le stoicien Séneque insuffle a ce
dernier vieilli et dégu du pouvoir cette ardeur juvénile qu’il connut lorsqu’il
était le disciple des Sextii et qui se révele étre nécessaire pour combattre les
passions.

Loin de nous en tenir aux seuls témoignages explicites, nous avons choisi
d’explorer ailleurs des traces de cynisme, en essayant de dégager un réseau
complexe de motifs et de termes qui sans étre spécifiquement « cyniques »
touchent, a des degrés divers, a cette philosophie. Cette méthode n’en
est qu'a ses débuts, mais elle a pour vocation d’éviter les deux écueils

70 Sur ce sujet, ¢f. Francesca Romana Berno, « In Praise of Tubero’s Pottery.
A Note on Seneca, Ep. 95.72-73 and 98.13 », in : Jula WILDBERGER, Marcia L. CoLisH
(éds), Seneca Philosophus, Berlin, W. de Gruyter, 2014, p. 369-391, et Jordi
PiA-CoMELLA, « Le traitement ambigu de la superstitio dans les Lettres a Lucilius
de Sénéque », Maia 69 (2017), p. 386-400.



420 JORDI PIA-COMELLA

habituels qui consistent soit a sous-estimer 'influence réelle du cynisme,
soit, a I'inverse, dans une démarche impressionniste, a en voir partout,
sans distinguer ce qui reléverait du simple topos appartenant a la littérature
morale, des références conscientes a cette philosophie.



	Quand un milliardaire fait l'éloge de la pauvreté : les cynismes de Sénèque dans les Lettres à Lucilius

