
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 151 (2019)

Heft: 4

Artikel: Quand un milliardaire fait l'éloge de la pauvreté : les cynismes de
Sénèque dans les Lettres à Lucilius

Autor: Pià-Comella, Jordi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-869449

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-869449
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 151 (2019), P. 393-420

QUAND UN MILLIARDAIRE FAIT L'ÉLOGE
DE LA PAUVRETÉ

Les cynismes de Sénèque dans les Lettres à Lucilius1

JORDI PlÀ-CoMELLA
Maître de conférences Sorbonne-Nouvelle, Chercheur invité St Andrews,

Membre junior Institut universitaire de France

Résumé

Les références au cynisme sont très rares dans les Lettres à Lucilius de

Sénèque. Pourtant, le philosophe romain adopte une position très ambivalente
à son égard: car, alors qu'il condamne avec virulence l'indigence et la liberté
de parole de certains cynicjues de son époque, il érige en modèle de vertu
Diogène et son ami Démétrius dont il admire l'indifférence totale pour les

biens matériels. De plus, la situation politique et personnelle très instable
de l'auteur semble le conduire à porter une attention plus grande à l'idéal
d'autarcie. C'est pourquoi, loin de nous en tenir aux seuls témoignages
explicites, nous proposons d'explorer dans d'autres passages des traces de

cynisme, en essayant de dégager un réseau complexe de motifs et de termes
qui sans être spécifiquement « cyniques» touchent, à des degrés divers, à cette
philosophie. Associée aux traditions philosophiques, adaptée à la personnalité
de l'auteur - richissime romain, simple progressant et philosophe stoïcien -,
l'ascèse cynique fait alors l'objet d'une réappropriation toute personnelle. En
ce sens, les Lettres à Lucilius de Sénèque nous semblent constituer un tournant
majeur de l'acclimatation du cynisme à Rome.

1 Je remercie les prof. Ilsetraut Hadot et Jean-Pierre Schneider qui ont eu
l'amabilité de relire l'article et de me faire part de leurs remarques. Ce travail a

également bénéficié des lumières des prof. Jean-Jacques Aubert, Montserrat Jufresa,
Valéry Laurand et Mathilde Simon-Mahé : qu'ils soient ici remerciés pour leurs
suggestions et leurs critiques précieuses. Sauf indication contraire, les traductions
sont personnelles.



394 JORDI PIÀ-COMELLA

Introduction

L'éloge de la pauvreté constitue un leitmotiv des Lettres à Lucilius
au point que tout récemment encore, pour fustiger le consumérisme de

notre époque, l'ancien président de l'Uruguay, José Mujica, citait la
célèbre sentence : « Non qui purum habet, sed qui plus cupit, pauper est »

(« pauvre est non celui qui a peu mais qui désire plus»)2. On pourrait une
nouvelle fois relever les contradictions d'un philosophe qui tout en louant
la sobriété est, après Néron, l'homme le plus riche de Rome; l'accuser
même de «cynisme». 11 est, pourtant, une autre forme de «cynisme» qui
jusqu'à présent a été peu étudié et que nous souhaiterions explorer dans
cet article: que doit la valorisation de la pauvreté dans les Lettres au
cynisme ancien? À première vue, pas grand-chose. D'abord, le cynisme
comme mode de vie volontaire est inconcevable pour l'élite romaine dont
la vie était régie par les codes de sociabilité : l'indigence (egestas, inopia)
était synonyme d'exclusion3 ; c'est d'ailleurs ce qu'indique Sénèque dans
sa correspondance lorsqu'il range celle-ci parmi les maux tels que la
souffrance, la maladie, l'exil ou la mort4. Ensuite, les références au cynisme
se limitent à quelques passages, dont deux condamnent l'indigence et la
liberté de parole (roxppTiaia) des Cyniques5.

2 Cf., par exemple, le site web du ministère de l'Éducation et de la Culture de

l'Uruguay (3.09.2013): http://www.mec.gub.uy/innovaportal/v/39874/61/mecweb/
pobres-son-los-que-precisan-mucho?parentid=28545.

3 Ainsi, dans les Paradoxes des Stoïciens (6,45), Cicéron écrit-il : « Itaque istam
paupertatem uel potius egestatem ac mendicitatem tuam numquam obscure tuiisti »
(«C'est pourquoi ta pauvreté ou mieux ton indigence et ta mendicité, tu ne les as

jamais supportées en les cachant»). L'egestas conduit l'homme à renoncer à son
honneur et à devenir mendiant ; elle le dégrade, car elle le force à demander assistance
à n'importe quelle personne, indépendamment de son rang et de ses liens sociaux.

4 Ep. 59,8; 82,10. Sur la question de la pauvreté chez Sénèque, cf. Vincent
J. Rosivach, « Seneca on the Fear of Poverty in the Epistulae Morales », L'Antiquité
Classique 64 (1995), p. 91-98.

5 Ep. 5,1-4; 29,1 (sur les Cyniques en général); 20,9; 62,3; 67,14; 91,19
(Démétrius) ; 29,1 ; 47,12 ; 90,14 (Diogène). - Sur la philosophie cynique en général,
nous renvoyons aux études suivantes : Donald R. Dudley, A History of Cynicism
From Diogenes to the 6th Century A. D., Londres, Methuen, 1937 ; Ragnar Höistad,
Cynic Hero and Cynic King. Studies in the Cynic Conception of Man, Lund, Carl
Bloms Boktryckeri, 1948; Gabriele Giannantoni (éd.) Socraticorum Reliquiae,
4 vols, Rome, Ed. dell'Ateneo-Bibliopolis, 1983; Aldo Brancacci, Oikeios Logos.
La filosofia del linguaggio di Antistene, Naples, Bibliopolis, 1990; Peter Marshall,
Demanding the Impossible. A History of Anarchism, Londres, HarperCollins, 1992 ;

Luis E. Navia, Classical Cynicism. A Critical Study, Wesport, Greenwood Press,
1996; Marie-Odile Goulet-Cazé, Les Kynika du stoïcisme, Stuttgart, F. Steiner
Verlag, 2003 ; Robert B. Branham et Marie-Odile Goulet-Cazé (éds), The Cynics.
The Cynic Movement in Antiquity and its Legacy, Berkeley, University of California
Press, 1996; William Desmond, Cynics, Stocksfield, Acumen, 2008; Suzanne



QUAND UN MILLIARDAIRE FAIT L'ÉLOGE DE LA PAUVRETÉ 395

Pourtant, dès que l'on regarde de plus près ces passages on est frappé par
le contraste saisissant entre le rejet de l'indigence cynique et l'admiration
que l'auteur voue à la vertu de Diogène et de Démétrius. La position de

Sénèque vis-à-vis du mode de vie cynique se révèle ainsi très ambivalente
et nous pourrions nous demander si, entre ces deux pôles que constituent
la critique acerbe d'un certain cynisme et la célébration sans réserve de ses

plus illustres représentants, il n'est pas possible de percevoir l'inspiration de

cette philosophie, non en termes d'influence directe, mais sous une forme
plus diffuse et subtile, dans une perspective d'influences réciproques et non
simplement de l'une - le cynisme - sur l'autre - le stoïcisme de Sénèque.

L'importance du cynisme dans les Lettres nous paraît justifiée par le

contexte de crise et de recueillement extrêmes que vit Sénèque. Ce dernier,
vieilli, revenu des illusions du pouvoir, s'est résolu à se consacrer corps
et âme à la quête de l'autarcie6: face à un climat politique de plus en

plus oppressant, la philosophie lui apporte la securitas nécessaire pour
combattre, par exemple, la peur d'être condamné à l'exil et de se voir ainsi

privé de tous ses biens. Sénèque semble même renouer avec le rigorisme
et l'austérité de ses premiers maîtres, qu'il évoque avec nostalgie dans
les Lettres 108 et 110. Dès lors, quelle place occupe l'indigence cynique dans
la tension qui parcourt la correspondance entière entre la tentation du repli
chez un homme dégoûté par la déliquescence morale de ses contemporains7
et l'attention aux autres, facteur de dispersion pour le simple progressant
qu'il est?8 Est-ce dans son irréductible et scandaleuse altérité, ou une fois
recyclée comme un topos de la philosophie morale, diluée dans les traditions
sociales et ascétiques de la Rome impériale

L'analyse des présences du cynisme dans toutes ses nuances appelle
une méthode nouvelle, celle des « réseaux » : je voudrais montrer qu'entre

Husson, Une cité en quête de la nature. La République de Diogène le cynique,
Paris, Vrin, 2011 ; Étienne Helmer, Le dernier des hommes : figures du mendiant en
Grèce ancienne, Paris, Le Félin, 2015; Marie-Odile Goulet-Cazé, Le cynisme, une
philosophie antique, Paris, Vrin, 2017.

6 Sur l'importance accordée à l'autarcie dans la correspondance, cf. Jürgen
Blänsdorf, «L'interprétation psychologique de Yautarkeia stoïcienne chez

Sénèque», in: Raymond Chevallier et Rémy Poignault (éds), Présence de

Sénèque, Paris, J. Touzot, 1991, p. 81-96. Sur la fonction thérapeutique des Lettres,
cf. Catharine Edwards, « Self-Scrutiny and Self-transformation in Seneca's

Letters», Greece & Rome 44 (1997), p. 23-38 ; Ilsetraut Hadot, Sénèque. Direction
spirituelle et pratique de la philosophie, Paris, Vrin, 2014.

7 Comme me l'a rappelé le prof. Jean-Jacques Aubert, il faut relativiser la vision
d'une société néronienne décadente, car elle relève en partie d'une reconstruction de
la part des moralistes de l'époque et des auteurs ultérieurs. Dans cet article nous
nous référons ainsi à la représentation que s'en fait Sénèque.

8 Cette tension a bien été mise en relief par Giancarlo Mazzoli, « Effetti di
cornice neU'epistolario di Seneca a Lucilio » in : Aldo Setaioli, Seneca e la cultura,
Naples, Ed. scientifiche italiane, 1991, p. 69-87.



396 JORDI PIÀ-COMELLA

la description de sa propre ascèse morale et l'évocation de l'indigence
diogénienne, Sénèque tisse des liens thématiques et lexicaux subtils qui
lui permettent de se réapproprier de manière très personnelle le modèle

autarcique cynique : nous soulignerons les termes opérant ces liens dans

nos citations afin de les faire apparaître de manière plus visible.

1. De la critique de l'indigence cynique
à la promotion de la philosophie de Sénèque

Dans la Lettre 5 Sénèque se réfère au mode de vie cynique qu'il critique
avec virulence comme une pratique contre nature. Ce rejet catégorique de

l'indigence cynique se situe au début de la correspondance où l'auteur fait
la promotion de sa philosophie. Sur quels arguments Sénèque fonde-t-il sa

condamnation de la pauvreté cynique qui semble contredire la conception
diogénienne du dénuement comme retour à la nature? Dans quelle mesure
la critique de l'indigence cynique de la Lettre 5 lui permet-elle de définir et
de légitimer sa retraite philosophique contre les accusations d'ostracisme et
de subversion qu'elle pouvait inspirer?

1.1. La mode cynique dans la Lettre 5 ; une caricature de la philosophie

L'une des particularités du cynisme à Rome c'est qu'il ne se limite
plus à quelques individus comme c'était le cas pour Diogène ; il relève
d'une pratique collective, un phénomène de société, qui, à côté de ce

cynisme d'élite, attire les classes les plus pauvres de la société. D'après les

témoignages latins, cette forme de cynisme populaire devient un effet de
mode et l'on voit des hordes de mendiants et de marginaux errer dans les

rues et interpeller violemment les foules9. Dans la Lettre 5, si Sénèque ne

qualifie pas de cynique la nouvelle mode, il s'y réfère clairement à travers
une terminologie qui la caractérise chez d'autres auteurs latins comme
Varron ou Horace :

Je t'engage à ne pas faire comme ceux qui désirent non pas progresser mais
attirer sur eux les regards ; évite de te faire remarquer par ta tenue ou ton genre
de vie : mise grossière, cheveux longs, barbe négligée, haine affichée de l'argent,
matelas sur la dure, et bien d'autres pratiques contre nature dictées par le désir de

paraître (asperum cultum et intonsum caput et neglegentiorem harham et indictum

argento odium et cuhile humi positum, et quicquid aliud amhitio nempe peruersa

9 Sur le cynisme sous la République, cf. Margarethe Billerbeck, « La
réception du cynisme à Rome», L'Antiquité classique 51 (1982), p. 151-173;
Miriam T. Griffin, «Cynicism and the Romans: Attraction and Repulsion», in:
R. B. Branham, M .-O. Goulet-Cazé (éds), op. cit. Sur le cynisme à Rome à l'époque
impériale, cf. M.-O. Goulet-Cazé, « Le cynisme à I époque impériale », ANR W II,
36, 4, 1990, p. 2720-2833.



QUAND UN MILLIARDAIRE FAIT L'ÉLOGE DE LA PAUVRETÉ 397

uia sequitur). Le seul nom de philosophie, même lorsqu'elle est pratiquée avec
retenue, attire la haine ; que se passera-t-il si nous nous retranchons du mode
de vie habituel des hommes À l'intérieur, dissemblance totale ; à l'extérieur,
accordons-nous avec le peuple. Point de toge brillante, ni sordide non plus
(non splendeat toga, ne sordeat quidem). N'ayons pas une argenterie incrustée
de ciselures en or massif ; mais ne croyons pas que ce soit une preuve de frugalité
que de se priver d'or ou d'argent. Faisons en sorte de suivre une vie meilleure
que le vulgaire, et non contraire à la sienne ; autrement ceux que nous souhaitons
corriger, vont nous fuir et nous éviter. Notre comportement fait aussi que, de

peur d'avoir à nous imiter en tout, ils ne nous imitent en rien. Voici d'abord
ce que promet la philosophie : le sens commun, le respect de l'homme, la vie
en communauté: la différence nous écartera de cette devise. Prenons garde,
en cherchant l'admiration, de nous attirer la risée et la haine. N'est-il pas vrai
que notre but est de vivre selon la nature? Or, il est contraire à la nature de

torturer son corps, d'avoir horreur de l'hygiène la plus élémentaire, de rechercher
la saleté et de manger non seulement des aliments au prix le plus bas, mais
dégoûtants et répugnants (hoc contra naturam est, torquere corpus suum et faciles
odisse munditias et squalorem adpetere et cibis non tantum uilibus uti sed taetris
et horridis). [...] «Eh bien! Nous nous conduirons à la manière des autres?
Point de différence entre eux et nous » Si, beaucoup Qu'on nous reconnaisse
dissemblables au vulgaire, en nous examinant de plus près. Lorsqu'on entre chez

nous, qu'on admire plus notre personne que notre ameublement. Grand est celui
qui se sert de la vaisselle en argile comme si elle était en argent. Celui-là n'est pas
moins grand qui se sert de la vaisselle en argent comme si elle était en argile.
Faiblesse d'âme que de ne savoir supporter la richesse10.

Les parallèles formels et thématiques avec la description que donne Horace
des Cyniques sont évidents. Tout comme le poète latin, Sénèque présente
l'indigence cynique de son époque comme une pratique excessive qui
contrevient aux valeurs romaines de la moderatio : selon lui, les Cyniques
affichent un mépris exagéré pour l'argent, une négligence vestimentaire
excessive et une saleté repoussante, évoqués, aussi bien chez Sénèque que
chez Horace11, en des termes hyperboliques. Ils pousseraient à l'extrême la

10 Sen., Ep. 5,1-6.
11 Hor., Ep. 1,17,17-34: «Voici en effet de quelle manière il se dérobait,

dit-on, à la dent du Cynique (mordacem Cynicum): "Nous faisons les amuseurs,
moi pour mon profit, toi au profit du peuple. Ma conduite est, de beaucoup, la
plus raisonnable, et la plus relevée. J'aurai un cheval pour me porter, un roi pour
me nourrir : voilà pourquoi je fais le courtisan ; toi, tu mendies des objets à bas

prix (tu poscis uilia), mais tu es (un mendiant) au-dessous de celui qui te donne,
bien que tu prétendes n'avoir besoin de personne". Toute nuance de vie, toute
situation, toute fortune convenait à Aristippe, visant d'ordinaire à s'élever, mais
sachant s'accommoder du présent. Celui, au contraire, que l'endurance couvre d'un
lambeau plié en deux (duplici panno patientia) m'étonnerait fort s'il s'adaptait à

un changement dans la route de sa vie. Le premier n'attendra pas un manteau
de pourpre ; il se montrera, vêtu d'une manière ou d'une autre, dans les lieux les

plus fréquentés et tiendra avec aisance les deux rôles; l'autre se gardera d'une
chlamyde tissée à Milet (Mileti textam...chlamydem) plus que d'un chien et que d'un
serpent, il mourra de froid (morietur frigore), si tu ne lui rends pas son lambeau



398 JORDI PIÀ-COMELLA

frugalité des philosophes en consommant des aliments infects ou en utilisant
un matelas élémentaire posé sur le sol. Leur ascèse consiste moins à exercer
leur corps qu'à le torturer. Cette nouvelle mode apparaît ainsi comme une
caricature de la vie philosophique.

De manière paradoxale, à force de s'opposer aux valeurs sociales comme
le faisait Diogène, cette forme de dénuement poussée à l'extrême conduit
les nouveaux cyniques à transgresser les lois naturelles les plus élémentaires

comme se nourrir d'aliments sains ou prendre soin de son corps. En réalité,
loin d'être un mouvement à contre-courant de la société, elle n'est, pour
Sénèque, qu'une manifestation particulière de la dépravation ambiante de

son époque. Par exemple, l'évocation des excès dans la dégradation et la

précarisation rappelle la description des banquets et du luxe de l'époque de

Sénèque tels que ce dernier les décrit dans la Lettre 122 :

Qu'ils passent dans le vin et les parfums leur ténébreuse existence, qu'en
banquets mijotés service par service, ils épuisent la série des heures nocturnes
vécues à rebours (peruersae uigiliae) : ils ne festoient pas pour autant, ils mènent
leurs funérailles. [...] Ne mènent-ils pas une vie contre nature (.contra naturam)
ceux qui jettent jusque dans la mer les fondations de leurs thermes et ne croient

pas nager assez voluptueusement si leurs bassins d'eaux chaudes ne sont battus
du flot et de la tempête? Ayant pris pour règle de vouloir tout ce qui va au
rebours de la nature, ils finissent par se couper totalement d'elle (Jesciscunt). « Il
fait jour : c'est le temps du sommeil. Tout repose : c'est le moment de commencer
les exercices, de prendre la litière, de déjeuner. Le jour n'est plus loin : c'est
l'heure du dîner. 11 ne convient pas de faire ce que fait le peuple. Chose sordide
(sordida) que de suivre les sentiers battus, la voie du vulgaire (trita)»12.

En effet, les parallèles lexicaux sont frappants entre la description du cynisme
dans la cinquième Lettre et celle des hommes décadents de la Lettre 122.

Tous recherchent ce qui est hors norme, contre nature (« contra naturam
pugnant») : les Cyniques, des aliments gâtés, les contemporains décadents
de l'auteur, des mets extrêmement raffinés. Tandis que les Cyniques par
leur grossièreté se coupent de la société, les contemporains de Sénèque qui

(pannum) ; rends-le lui et laisse vivre cet idiot. Conduire des opérations, montrer
à ses concitoyens des ennemis captifs, c'est s'élever au trône de Jupiter (attingit
solium louis) et toucher aux honneurs du ciel. » (trad. François Villeneuve légèrement
modifiée). - Sur la question du cynisme chez Horace, cf. l'article de John Moles.
« Cynicism in Horace's Epistles I », Proceedings of the Liverpool Latin Seminar 5

(1985), p. 33-60. D'après Jean-Pierre Cèbe (éd.), Satires Ménippées, Rome-Paris,
École française de Rome, 1972-1999, dans le fragment 244 un Cynique ou un
Stoïcien inviterait ses auditeurs, s'ils veulent être des sages, à se contenter de légumes
grossiers, de ces légumes qui composaient l'ordinaire des Cyniques, en abandonnant
aux autres, les stulti, les nourritures végétales plus raffinées, qu'il nomme en grec car
elles sont spécifiques de l'existence voluptueuse à la grecque: «sed uti serat haec

legumina arte parua pauca : cicer, eruillam ; àtmapayla, alia ötmia ceteris » (« mais

qu'il sème, sans grand savoir-faire, ces quelques légumes: pois chiches, gessettes;
aux autres, asperges et autres légumes »).

12 Sen., Ep. 122,3 et 8-9 (trad. Henri Noblot légèrement modifiée).



QUAND UN MILLIARDAIRE FAIT L'ÉLOGE DE LA PAUVRETÉ 399

recherchent le luxe à outrance se coupent, eux, de la nature. Tous évitent
le mode de vie des autres hommes. La nouvelle mode cynique ne prend
pas pour modèle la nature mais est un pur produit de la société romaine
dépravée. Elle n'est qu'une manifestation particulière de la maladie générale
qui frappe la société néronienne: le goût pour la transgression des lois
naturelles.

1.2. De la condamnation de la mode cynique
à la promotion de la vie philosophique

Pour l'élite intellectuelle romaine de la République et de l'Empire, la
nouvelle mode cynique représente un phénomène de marginalisation sociale
et une pratique transgressive. En réalité, l'indigence cynique constitue au
début de la correspondance le contre-modèle à partir duquel Sénèque va
faire la promotion de sa retraite philosophique. En effet, la Lettre 5 se

situe au premier livre de l'œuvre où l'auteur souligne la fonction sociale
des Lettres contre ceux qui verraient dans son entreprise une forme
d'indifférence à l'égard de la communauté. Par exemple, dans la Lettre 8,
à Lucilius qui lui demande comment il peut concilier ses études avec
l'exigence stoïcienne du lien social, Sénèque présente sa retraite politique - il
s'est coupé (secessi), selon ses propres termes, des hommes et des affaires -,
comme le lieu relationnel par excellence entre le moi, premier cercle dans
la célèbre théorie des cercles concentriques de Eliéroclès, et le cercle ultime,
l'humanité entière13. Lorsqu'il s'exhorte lui-même au bien, c'est en réalité
à tous les hommes - présents et futurs - qu'il parle, donnant ainsi à son
enseignement une dimension universelle et cosmopolite14.

De même, dans la Lettre 5, la critique du cynisme permet à Sénèque de
défendre et légitimer sa retraite philosophique contre ceux qui verraient en
elle une forme de repli égoïste et provocateur.

Pour cela, l'auteur construit tout un système d'oppositions entre la
mode cynique, asociale et transgressive, et sa philosophie, respectueuse des

codes sociaux. En effet, à ses yeux, l'indigence cynique nie ce qui est au

13 Sur la théorie des cercles concentriques, cf. Stobée, IV, 671,7-673,11.
Cf. Valéry Laurand, La Politique stoïcienne, Paris, P.U.F., 2005.

14 Ep. 8,2-6 : « Je me suis coupé des hommes tout comme des affaires, à

commencer par les miennes : je travaille pour la postérité. J'écris quelques préceptes
qui peuvent leur être utiles: j'écris des conseils salutaires, des formules en quelque
sorte de médication pratique, après avoir éprouvé sur mes propres plaies leur
efficacité : elles ne sont pas encore guéries, mais elles ne s'étendent plus. Le droit
chemin, que j'ai connu tardivement, quand j'étais lassé de mes égarements, je le leur
montre. Je crie : "Fuyez tout ce qui plaît au vulgaire, ce que répartit le hasard. [...]
Songez qu'il n'y a rien d'admirable, si ce n'est l'âme ; que pour une grande âme il n'y
a rien de grand". [...] Quand je m'entretiens avec moi, quand je m'entretiens avec la
postérité, ne me trouves-tu pas plus utile que lorsque je m'engageais à comparaître
comme témoin?».



400 JORDI PIÀ-COMELLA

fondement même de l'éthique stoïcienne et du mos maiorum latin : le lien
social. Elle est une « via perversa » : l'expression renvoie à la notion de

perversitas, calque latin du concept stoïcien grec de 5iaarpo(pf|, présentant
toute forme de désobéissance à la loi et d'aliénation sociale comme une
atteinte à la nature. Marc Aurèle va même jusqu'à comparer l'homme qui
perturbe l'ordre social à une excroissance ou à une tumeur du monde15.

Sénèque souligne, d'ailleurs, les aspects pédagogiques néfastes des faux-
Cyniques qui par leur tenue vestimentaire font fuir les hommes au lieu
de les attirer vers eux16. Bien plus, leur indigence les prive de toutes les

ressources qui procurent au Romain la sécurité matérielle et une position
sociale respectable : ils n'ont plus d'argent pour subvenir à leurs besoins

vitaux, ils s'abaissent à la mendicité qui constitue pour les Romains une
forme d'aliénation incompatible avec la dignitas. Pierre Cordier rappelle
que la négligence vestimentaire associe un autre facteur de dégradation à

Yegestas : la saleté, le port de haillons de l'indigent «le désignent comme
un "moins que rien"»17. En effet, «les soins apportés à la présentation du

corps (cultus) sont un signe de socialisation et, plus largement, les degrés de

leur raffinement correspondent à une humanitas de plus en plus accomplie ;

le vêtement joue le rôle non seulement de marqueur de statut social, mais
aussi d'emblème de distinction. Le négligé vestimentaire... marginalise et
constitue un facteur de ségrégation»18.

L'indigence cynique apparaît ainsi comme une pratique exclusive qui
coupe (« excerpere ») l'homme de l'humanité, à laquelle Sénèque oppose
sa philosophie, respectueuse des valeurs sociales : « hoc primum philosophia
promittit, sensum communem, humanitatem et congregationem». Appliquée
à la philosophie stoïcienne, l'expression: « sequitur... vitam meliorem se-

quamur quam valgus, non ut contrariam », rappelle que vivre conformément
à la nature n'implique pas nécessairement le rejet de toutes les coutumes,
car selon le cosmopolitisme stoïcien la petite cité peut être le reflet, certes
imparfait, mais bien réel, de la «grande cité». Bien plus, Sénèque présente
sa philosophie comme une pratique modérée de la sobriété : « Frugalitatem
exigit philosophia, non poenam.Hic mihi modus placet : temperetur vita inter

15 Marc Aurèle, Pensées 4,29: «C'est un exilé celui qui fuit la raison sociale
[...], un abcès du monde (ÜTtöcruripa kôouou), celui qui s'écarte et s'éloigne de la raison
de la nature commune et est contrarié par les événements survenus, car la nature qui
a produit cela est celle qui t'a aussi produit ; un membre amputé de la cité, celui qui
coupe son âme particulière de celle des êtres raisonnables, parce que l'âme est une ».

16 Epictète (Entretiens 3,22,87-89) affirme que le Cynique doit se maintenir en

forme, se laver et non rester sale, autrement il fait fuir les hommes. Par ailleurs, dans
la Lettre 29,2, Sénèque s'en prend au franc-parler (Ttapppoia) excessif des Cyniques,
qu'il juge également inefficace du point de vue éducatif, car il rend leur enseignement
repoussant.

17 Pierre Cordier, Nudités romaines. Un problème d'histoire et d'anthropologie,
Paris, Les Belles Lettres, 2005, p 132.

18 P. Cordier, op. cit., p. 124.



QUAND UN MILLIARDAIRE FAIT L'ÉLOGE DE LA PAUVRETÉ 401

bonos mores et publicos». Inspirée du decorum panétien, elle est soucieuse,
dirait-on aujourd'hui, du «vivre ensemble», d'une conciliation entre les

exigences éthiques du stoïcisme et les usages sociaux.
Pourtant, cette philosophie du compromis soulève une question :

comment l'homme de bien peut-il s'adapter aux coutumes d'une société
totalement corrompue sans pour autant déroger aux principes de l'éthique
stoïcienne

La solution de Sénèque est de promouvoir une pratique de la philosophie

discrète, intérieure et intériorisée, aux antipodes de l'exhibitionnisme
du nouveau cynisme, tourné exclusivement vers l'apparence. En effet,

pour l'auteur, l'indigence cynique relève d'une passion bien particulière :

Yambitio, ce désir effréné de popularité qui implique une attention excessive

au regard d'autrui («conspici... indictum»). L'adoption du mode de vie

cynique ne semble motivée que par le souci de se distinguer des autres et
de se faire voir par eux : celle-ci est donc vidée de sa signification originelle
profonde qui était de falsifier la monnaie et d'assurer l'autarcie. Elle n'est

plus que pure extériorité19.
La philosophie de Sénèque, au contraire, offre un modèle de conversion

morale qui échappe au premier coup d'œil, mais s'avère être beaucoup plus
profond que l'indigence de surface des nouveaux cyniques. Sénèque prône
ainsi une pratique conciliatrice et modérée de son entreprise qu'il dissocie
clairement des excès du cynisme, de manière à éviter toute confusion
entre les deux philosophies. On rappellera à ce sujet que celles-ci étaient
souvent confondues : certains stoïciens romains, comme Blossius de Cumes,
avaient renoué avec la veine cynique de Zénon. Sous la République,
l'élite intellectuelle romaine tendait à ridiculiser le rigorisme de l'éthique
stoïcienne en l'assimilant à l'ascèse cynique20. Enfin, à l'époque de Sénèque,

19 La même critique sera également formulée par Épictète. Dans le célèbre

chapitre des Entretiens sur les Cyniques, il reproche à des jeunes de réduire la
profession de Cyniques à la seule tenue vestimentaire et physique (3,22,10). Lucien
qualifie malicieusement la voie cynique de « raccourci vers la renommée » Vies à

l'encan 11), raillant la définition du cynisme, philosophie en actes qui se passe de

doctrine, comme une « voie courte » vers la sagesse : « Le sage cynicisera, car le

cynisme est un chemin raccourci vers la vertu, comme le dit Apollodore dans son
Ethique » («kuvieïv t' aùrôv eîvat yàp töv Kuvtapôv aùvropov èit' àpetqv ôSôv, (ire

À7to/J.68o)poç év xfi 'HGiKfj ») (D. L. VII, 121).
20 Cf., par exemple, le fragment 245 des Satires Ménippèes de Varron : « Solus

rex, solus rhetor, solusformosus, fortis, aecus uel ad aedilicium modium, purus putus :
si ad hune xapaKxfjpa KXsâvdovç conveniet, caue attigeris hominem » (« Seul roi, seul

orateur, seul bel homme, courageux, juste même selon la mesure de l'édile, pur et

propre : s'il correspond à ce type de Cléanthe, garde-toi de toucher l'homme »).
D'après Jean-Pierre Cèbe, op. cit., p. 1139-1140, Varron se moquerait des Stoïciens

qui se regardent « comme faits d'un autre bois que le reste de l'humanité, comme
des êtres sacrés » ; il présenterait les Stoïciens comme des hommes qui fuient le genre
humain ; or pour l'auteur c'est eux que l'homme doit fuir, s'il veut être raisonnable.



402 JORDI PIÀ-COMELLA

certains sénateurs comme Musonius Rufus ou Thraséa Paétus manifestent
une certaine sympathie pour la philosophie cynique face à l'oppression
croissante du pouvoir. Si nous revenons à la Lettre 8, nous pourrions dire
avec M. Billerbeck que Sénèque s'est retiré de la société (secedi) sans pour
autant s'en couper (excedi)21. L'indigence cynique représente ainsi le point
culminant de marginalisation sociale, d'où Sénèque définit et défend son

propre modèle de retraite spirituelle. Dénoncer le cynisme revient pour
Sénèque à montrer que son entreprise philosophique est une Retraite et non
une coupure avec et contre le reste des hommes.

2. L'indigence cynique intégrée dans les traditions ascétiques grecques
et romaines

Pourtant, la condamnation de cette nouvelle mode dans la Lettre 5

implique-t-elle le rejet définitif de l'indigence cynique dont Sénèque
percevait le caractère transgressif et asocial? Si l'on s'en tient aux seules
références explicites, nous pourrions le penser ; mais les nombreux échos

thématiques et lexicaux entre la Lettre 5 et le reste de l'œuvre nous inclinent
à affirmer le contraire. Avant d'étudier ces tissages subtils, rappelons
brièvement le statut ambivalent du cynisme aussi bien à Rome que chez

Sénèque.
D'une part, si le cynisme s'acclimate très difficilement à Rome, au point

qu'il faut attendre le Ier siècle après J.-C. pour voir apparaître son premier
grand représentant romain, il suscite une certaine fascination auprès de

l'élite intellectuelle romaine dès le Ier siècle av. J.-C. Par exemple, dans
les Satires Ménippées, Varron voit dans la valorisation cynique de la
simplicité, de la nature et de l'effort un moyen de renouer avec les grands
principes du mos maiorum mis en danger par l'enrichissement croissant de

l'empire romain.
D'autre part, à la fin de la République et au début de l'Empire, le

cynisme se trouve progressivement absorbé par les divers courants
philosophiques qui accordaient une place fondamentale aux motifs du tiovoq
(effort) et de l'ascèse : que l'on songe au stoïcisme qui, depuis ses origines,
oscille entre adhésion et rejet du cynisme, à l'école des Sextii, première
école tenue par des Romains, ou à celle du néo-pythagorisme de Sotion,
toutes deux fréquentées par Sénèque lorsqu'il était jeune22. Ainsi, dans
la Lettre 108, évoquant avec émotion ses premiers maîtres en philosophie,
Sénèque met en scène son maître Attale : comme B. Del Giovane l'a bien

rappelé, le rigorisme moral qu'il prône à travers cette figure, sans pouvoir

21 Margarethe Billerbeck, Der Kyniker Demetrius. Ein Beitrag zur Geschichte
der frühkaiserzeitlichen Popularphilosophie, Leiden, Brill, 1979.

22 Sur l'école des Sextii, cf. coll., Langue latine, langue de la philosophie.
Actes du colloque de Rome (17-19 mai 1990), Rome, École Française de Rome,



QUAND UN MILLIARDAIRE FAIT L'ÉLOGE DE LA PAUVRETÉ 403

être défini stricto sensu comme «cynique», inclut de nombreux motifs
d'inspiration diogénienne, et ce n'est pas par hasard si le portrait que dresse

Sénèque de son maître présente des similitudes saisissantes avec Diogène et
Démétrius tels qu'il les décrit dans le De Providentia ou le De beneficiis22.

Enfin, confronté à la menace possible d'un exil, à la perte de tous ses

biens et à sa mort future, l'auteur des Lettres reconnaît dans ces pratiques
philosophiques du passé, aux antipodes des mœurs de son temps, selon lui,
dissolues, son aspiration présente et profonde à une vie plus authentique :

elles représentent pour Sénèque, d'après la belle formule de Lana, une forme
de « retour aux origines»24.

Associée à d'autres traditions ascétiques et aux valeurs du mos maiorum
latin, l'indigence cynique jouerait-elle alors un rôle plus déterminant que ne
le laisse supposer la Lettre 5 Si tel est le cas, se pose pourtant la question
de savoir dans quelle mesure ce modèle de dénuement extrême pouvait
convenir à notre philosophe si attaché à l'argent et, de son propre aveu,
simple progressant.

2.1. L'indigence cynique dans la Lettre 18 :

un exercice limité dans le temps et dans l'espace

La Lettre 5 laissait en suspens un autre problème : si l'indigence cynique
est inacceptable tant qu'elle est étalée sur la place publique, serait-elle

légitime dès qu'elle est confinée à la sphère privée de la philosophie Selon

nous, Sénèque répond de manière implicite à la question dans la Lettre 18 :

Si je t'avais ici, je m'entretiendrais volontiers avec toi sur la conduite que tu
jugerais la plus convenable : faut-il changer son comportement quotidien, ou, de

peur que nous paraissions être en désaccord avec les mœurs publiques, doit-on
faire des dîners plus gais et déposer la toge? En effet, ce qui ne se pratiquait
autrefois que dans les temps d'alarmes et de calamités publiques, nous avons
changé d'habits par plaisir et pour les jours de fête. Si je te connais bien,
remplissant le rôle d'arbitre, tu ne nous aurais voulu ni tout à fait semblables

au peuple en bonnet de liberté ni dissemblables en tous points (dissimiles)...

1992, p. 109-124 ; Ilsetraut Hadot, « Versuch einer doktrinalen Neueinordnung der
Schule der Sextier», Rheinisches Musemi für Philologie 150 (2007), p. 179-201 et

ead., «L'école des Sextii», paru sur Academia (http://www.academia.edu/6245097/
L%C3%A9cole_des_Sextii), article que la savante m'a très aimablement transmis ;

qu'elle en soit ici remerciée.
23 Barbara Del Giovane, « Attalus and the Others. Diatribic Morality, Cynicism

and Rhetoric in Seneca's Teachers», Maia 67 (2015), p. 3-24.
24 Italo Lana, «La scuola dei Sestii», art. cit. Comme le rappelle

Éliane Escoubas, «Ascétisme stoïcien, ascétisme épicurien», Les Études

philosophiques 22,2, Questions épicuriennes, 1967, p. 163-172, l'ascétisme apparaît
comme un retour à une nature non dénaturée. Sur la déliquescence morale de la
société julio-claudienne, rappelons l'article de Luciano Cicu, « Non ciuis sed homo.
La crisi del sistema culturale romano e la solitudine del saggio », Paideia 53 (1998),
p. 89-134.



404 JORDI PIÀ-COMELLA

Il est bien plus courageux de rester sec et sobre au milieu d'une foule ivre et
vomissant ; mais on fait preuve de plus de tempérance à ne pas se couper des

autres (excerpere), à ne pas se singulariser (insignire) ; sans se mêler à tous les

hommes, on fait les mêmes choses, mais d'une manière toute différente. En effet,
on peut bien célébrer une fête sans tomber dans la débauche25.

L'extrait précède la célèbre description des Saturnales. Il présente des parallèles

frappants avec la Lettre 5. Sénèque reprend le thème de la conciliation
possible entre vie vertueuse et sociabilité en utilisant pratiquement les

mêmes termes : « ne dissidere uideremur cum publiais moribus » (« de peur
que nous paraissions être en désaccord avec les mœurs publiques»). Les
deux verbes « excerpere se nec insignire », qui fixent les lignes rouges à ne pas
franchir, rappellent les deux traits principaux de la nouvelle mode cynique :

l'exhibitionnisme («notabilia... indictum... ambitio...») et la marginalité
(excerpere).

Pour pouvoir résister à l'influence pernicieuse des mœurs de son époque
sans pour autant rompre publiquement avec elles, Sénèque invite alors son
ami à pratiquer l'austérité des anciens philosophes :

Du reste, je suis à ce point déterminé à éprouver la fermeté de ton âme que pour
toi aussi je tirerai ce précepte établi par de grands philosophes : réserver dans sa
vie quelques jours où, satisfait de la nourriture la plus modique et chétive, du
vêtement le plus rude et grossier (minima ac uilissimo cibo, dura atque horridu
ueste), tu puisses dire: «C'est ça qui me faisait peur?» Qu'en pleine sécurité,
l'âme se prépare aux difficultés et que contre les attaques de la fortune elle se

fortifie lorsqu'elle jouit de ses bienfaits. En pleine paix, le soldat manœuvre ;

sans ennemi devant lui, il établit un retranchement. [...] Tu ne veux pas qu'au
fort de l'action un homme perde ses moyens? Exerce-le avant l'action. Ils ont
suivi ce principe les hommes qui en imitant la pauvreté ont quasiment atteint
l'indigence pour ne jamais être épouvantés par un mal dont ils avaient souvent
fait l'apprentissage. [...] Que ce soit un vrai grabat, un sayon, du pain dur et
sordide (grabatus ille uerus sit et sagum et punis durus ac sordidus). Soutiens ce

régime trois ou quatre jours, et même plusieurs jours ; fais-en une épreuve, et

non un jeu ; alors, crois-moi, Lucilius, tu exulteras en te trouvant rassasié pour
tes deux as et tu comprendras que pour atteindre la sécurité (securitutem) tu n'as

pas besoin de la fortune ; car le nécessaire elle nous le donne, même lorsqu'elle
est en colère. [...] Ce n'est pas chose délectable que l'eau, la polente, un morceau
de pain d'orge ; mais c'est le comble du plaisir que de savoir tirer de ces choses
du plaisir et de s'être restreint à des aliments dont aucune injustice de la fortune
ne peut nous priver26.

À aucun moment l'auteur ne se réfère à l'indigence cynique: dans
la Lettre 18, il n'est question que de l'ascèse philosophique en général

que lui et Lucilius doivent pratiquer. Pourtant, les termes que Sénèque
utilise pour introduire et décrire celle-ci sont précisément ceux qui servaient
à caractériser l'indigence cynique dans la Lettre 5 : les aliments sont de

25 Ep. 18,2-4.
26 Ibid, 5-7 et 10.



QUAND UN MILLIARDAIRE FAIT L'ÉLOGE DE LA PAUVRETÉ 405

très bas prix et modiques et Lucilius doit revêtir des grabats. Comment
expliquer que cet excès soit ici légitimé alors qu'il faisait précédemment
l'objet de vives critiques

Tout d'abord, l'éloge de ce mode de vie relève de la stratégie rhétorique :

par des formules chocs, Sénèque veut frapper vivement l'esprit de Lucilius
et lui donner l'envie de se livrer corps et âme à une ascèse rigoureuse. En
ce sens, l'auteur s'inspire des Sextii, qui, d'après la Lettre 64, par exemple,
recouraient à des images fortes pour insuffler chez l'homme l'amour ardent
de la vertu. Tout comme ces derniers, Sénèque promeut une philosophie qui
par ses discours vigoureux pousse l'homme à l'action. Le rapprochement est
d'autant plus probable que dans le passage cité, Sénèque met l'accent sur la
fermeté d'âme, thème central dans les philosophies cynique et stoïcienne
mais qui était aussi au cœur de l'enseignement des Sextii. À ce propos,
l'éloge de l'ascèse se développe dans un contexte typiquement cynique : on
retrouve le motif de la fortune imprévisible contre laquelle l'homme doit
s'armer27 ou l'idée du plaisir que procure la simplicité de vie28. Ces motifs
sonnent comme des topoi au premier siècle après J.-C., mais, par les jeux
d'échos avec la Lettre 5, ils accentuent la coloration cynique du passage.

Ensuite, les liens formels et thématiques entre les deux lettres suggèrent

que Sénèque procède à une réappropriation toute personnelle du modèle
cynique, à travers une composition en thème et variations qui lui est chère.
En effet, ce qui change d'une lettre à l'autre c'est qu'ici l'indigence apparaît
non comme un mode de vie mais comme un exercice spirituel limité dans le

temps et dans l'espace ; c'est, en outre, un exercice réservé à l'élite romaine
et non plus, comme dans la Lettre 5, aux couches sociales les plus pauvres.

Il s'agit pour lui et Lucilius d'imiter (« imitati ») la pauvreté, ce qui, à la
manière d'une praemeditatio malorum, permettra aux riches Romains qu'ils
sont de se préparer à la misère, afin d'amortir le choc si jamais ils venaient
à tout perdre. À ce propos, il ne faut pas oublier que la très grande fortune
de Sénèque pouvait susciter chez les autres Romains la jalousie et l'exposer
à l'ire de Néron : le risque d'être à nouveau condamné à l'exil et privé de

tous ses biens était réel29. Limitée dans le temps, la pauvreté reste, en outre,
confinée à la sphère du privé : elle doit transformer l'intériorité de l'homme
et non son apparence ni son statut social.

Enfin, l'ascèse cynique est légitime à condition d'être associée - au sens
fort du terme - aux autres traditions spirituelles de l'antiquité30. Dans
la Lettre 18, Sénèque se présente comme le disciple des philosophes grecs et
romains qui prônaient l'ascèse. Parmi ces derniers, il cite Epicure, cher à son
Lucilius : il exhorte son ami à suivre les conseils de ce dernier qui prescrivait

27 Stobée, Anthologie II, 8,21.
28 Maxime de Tyr, Dissertations 32,9.
29 Je dois la remarque au prof. Jean-Jacques Aubert.
30 Les ascèses cynique et épicurienne présentent certains aspects similaires,

cf. M. Gigante, Cinismo e Epicureismo, Naples, Bibliopolis, 1992.



406 JORDI PIÀ-COMELLA

de s'apprêter aux tâches difficiles même dans le temps de sécurité («In ipsa
securitate animus ad difficilia se praeparet et contra iniurias fortunae inter
bénéficia firmetur»), Un peu plus loin, d'ailleurs, il n'hésite pas à prendre
pour modèle Épicure qui «avait ses jours marqués où il apaisait sa faim
chichement » (« certos habebat dies ille magister uoluptatis Epicurus, quibus
malignefamem extingueret»). I. Avotins rappelle que la méthode utilisée au
paragraphe 9 de la Lettre 18 pour apprendre à trouver du plaisir dans des

choses simples est la même que celle employée par Épicure dans la Lettre
à Ménécée (131) pour acquérir l'autarcie, à savoir l'entraînement pendant
une période déterminée31.

Autrement dit, intégrée dans une tradition ascétique beaucoup plus
vaste, l'indigence d'inspiration cynique ne condamne pas l'auteur et ses

lecteurs à l'isolement; elle les fait, tout au contraire, participer à la plus
illustre et universelle communauté qui soit : celle des êtres vertueux.

2.2. L'indigence d'inspiration cynique chez Sénèque :
une pratique non assumée

2.2.1. Diogène, un modèle excessif d'austérité

Sénèque semble dès lors se poser en héritier d'une vaste tradition
ascétique qui remonterait au moins à Diogène et s'étendrait à son maître
Attale en passant par les anciens Romains. C'est à l'intérieur de ces cercles

concentriques, de cette reconstitution des traditions philosophiques en un
continuum plus qu'en une rupture radicale que l'indigence de Diogène
trouve aux yeux de Sénèque une certaine légitimité.

Rappelons à ce propos que, selon C. Lévy, la correspondance suivrait
une temporalité circulaire: le moi des Lettres tente de retrouver l'unité
originelle de la raison qui se serait progressivement perdue avec l'arrivée
et le développement de la civilisation jusqu'à pratiquement disparaître au
cours de la période néronienne, point culminant de la dépravation et des
passions32. Dans la Lettre 90, Diogène apparaît comme le philosophe qui
cherche à retrouver la simplicité des premiers hommes, avec cette différence
majeure qu'eux pratiquent ce mode de vie instinctivement, alors que lui le

fait de manière consciente et réfléchie. Contre la thèse posidonienne selon

laquelle les inventeurs des arts seraient des sages, l'auteur oppose-t-il, aux
paragraphes 14-15, Dédale, inventeur de la scie mais esclave des passions,
à Diogène affranchi des biens superflus?

31 Ivars Avotins, «Training in Frugality in Epicurus and Seneca », Phoenix 3

(1977), p. 214-217.
32 Carlos Lévy, « Sénèque et la circularité du temps », in : Béatrice Bakhouche

(éd.), L'ancienneté chez les Anciens, t. 2, Montpellier, Université Montpellier III,
2003, p. 491-511.



QUAND UN MILLIARDAIRE FAIT L'ÉLOGE DE LA PAUVRETÉ 407

Je te le demande, comment pourrait-on éprouver pour Diogène et Dédale la
même admiration Qui des deux est sage à tes yeux L'inventeur de la scie ou
ce Diogène qui, après avoir vu un enfant boire dans le creux de sa main, jeta
aussitôt et brisa le gobelet qu'il avait dans sa besace, s'adressant à lui-même
ces récriminations: «Insensé que je suis d'avoir porté si longtemps un bagage
superflu » l'homme enfin qui s'enroulait dans un tonneau comme dans un lit
(cubitauit)? Aujourd'hui enfin, lequel te paraît plus sage, celui qui, par des

tuyaux cachés, a trouvé moyen de faire monter le parfum du safran à une hauteur
prodigieuse ; qui remplit ou dessèche, par des irruptions d'eaux subites, nos
vastes Euripes ; qui accumule les plafonds mobiles de nos salles à manger, au
point qu'ils se succèdent continuellement sous des formes nouvelles et changent
à chaque service ; ou bien celui qui, montrant à lui-même et aux autres combien
il est peu dur et peu difficile d'obéir à la nature, nous enseigne que nous pouvons
nous loger sans le secours du marbrier et du forgeron; nous vêtir sans le

commerce des Sères ; satisfaire enfin à tous nos besoins en nous contentant de ce

que la terre a placé à sa surface Si le genre humain voulait écouter cette voix, il
saurait que les cuisiniers lui sont aussi inutiles que les soldats. Ils étaient sages ou
ressemblaient beaucoup aux sages, ces hommes que le soin de leur corps occupait
si peu33.

Diogène est décrit ici comme un homme d'une vertu exceptionnelle, capable
de s'affranchir de la servitude de la fortune en renonçant aux biens
matériels. L'anecdote de l'enfant rappelle le célèbre épisode dans lequel
Diogène aurait décidé de ne vivre qu'avec un manteau, une besace et un
bâton après avoir vu une souris courir de tous côtés sans craindre ni désirer
rien 34. Déjà dans le De la tranquillité de l'âme, Sénèque louait l'autarcie de

Diogène qui doit sa securitas au renoncement de tous les biens, y compris
de son esclave Manès35.

Pourtant, dans le même passage Sénèque affirme que Diogène, si

admirable soit-il, révèle une vertu trop exigeante et inadaptée à lui et à

ses lecteurs36. Bien plus, dans le De la brièveté de la vie, il rappelle que le

cynisme est une philosophie de l'excès : « Nous pouvons discuter des vérités
avec Socrate, douter avec Carnéade, nous reposer avec Épicure, vaincre
la nature humaine avec les Stoïciens, la dépasser avec les Cyniques.»37
Le cynisme dépasse le stoïcisme dans son exigence absolue d'autarcie,
dans la volonté de libérer l'homme de toute nécessité. Si nous revenons
à la Lettre 90, l'inspiration diogénienne transparaît plus loin (§ 16) dans

l'expression «non desiderabis artifices; sequere naturam » («tu n'auras

pas besoin de techniciens ; suis la nature ») qui exprime le rejet cynique
des techniques comme inutiles, voire nuisibles; cependant, le dénuement
cynique, qui rappelle celui des premiers hommes, ne satisfait nullement

33 Ep. 90,14-16.
34 D. L. VI 22.
35 De tranquillitate animi 8,4-8.
36 Ibid., 8,9.
37 De breuitate uitae 14,2 : « Disputare cum Socrate licet, dubitare cum Carneade,

cum Epicuro quiescere, hominis naturam cum Stoicis uincere, ciun Cynicis excedere».



408 JORDI PIÀ-COMELLA

Sénèque. Il opte pour un modèle naturel plus tempéré, inspiré, comme le

rappelle Giovanni Zago, du modèle que Lucrèce offre de l'évolution de

l'espèce humaine dans le célèbre passage du Chant V38.

Ce qui distingue le philosophe stoïcien de Diogène, c'est que ce dernier
concevait la nature comme ambivalente, à la fois référence normative à

laquelle on doit se conformer et entité hostile qu'il faut dépasser, tandis

que Sénèque, lui, voit en celle-ci une puissance providentielle pourvoyant
aux besoins de l'homme.

2.2.2. De Diogène à Scipion

En réalité, dans cette représentation du passé, le cynisme est présent
mais de manière plus diluée, associé à l'austérité des anciens Romains.
Ainsi, dans la Lettre 86 Sénèque se livre à une longue description de la villa
et de la vie austère de Scipion l'Africain, qu'il oppose au luxe exubérant de

ses contemporains :

J'ai pris beaucoup de plaisir à contempler les mœurs de Scipion par rapport aux
nôtres. Dans ce réduit, « la terreur de Carthage », à qui Rome doit de n'avoir
été prise qu'une seule fois, lavait son corps épuisé des travaux de la campagne.
Car il s'exerçait à ce labeur et suivant la coutume antique labourait lui-même
son champ. Sous ce toit sordide cet homme a habité; voici le vil pavé qui a
soutenu ses pas. Qui, aujourd'hui, souffrirait de se laver dans ces conditions?
On se regarde pauvre et sordide (Pauper sibi uidetur ac sordidus) si les parois de

la salle de bains ne diffusent l'éclat de larges disques de marbre incrustés, si des

marbres de Numidie ne s'incrustent, pour les faire ressortir, dans les marbres
d'Alexandrie, si le tout n'est entouré d'un encadrement recherché, polychrome
comme si c'était de la peinture, si du verre ne cache la voûte. [...] « Je n'envie pas
Scipion : il vivait vraiment dans l'exil s'il se lavait de la sorte » Pire encore si

l'on savait qu'il ne se lavait pas tous les jours ; car, d'après les témoignages sur
les anciennes mœurs de Rome, il se lavait tous les jours les bras et les jambes que
le travail avait salis et on ne prenait un bain complet que les jours de marché.
Ici j'entends quelqu'un dire : « Qu'est-ce qu'ils étaient répugnants (liquet mihi
inmundissimos fuisse) ». Selon toi, quelle était l'odeur de ces gens-là L'odeur de
la guerre, du labeur, l'odeur de l'homme39.

Au regard de la société néronienne, la villa et l'hygiène de Scipion sont
«sordidi», terme qui peut désigner dans la Lettre 5 et dans la littérature
latine les Cyniques. Scipion n'est pas un cynique mais le représentant de

la rusticitas des maiores40. Sa simplicité est la version édulcorée, tempérée

38 Giovanni Zago, Sapienza fitosofica e culture materiale: Posidonio e te altre
fond dell'Epistola 90 di Seneca, Bologne, Il Mulino, 2012.

39 Ep. 86,5-6 et 12.
40 Sur le rôle de Scipion, cf. Paolo Mantovanelli, « "Perversioni" morali e

letterarie in Seneca », in : Paolo FEDELi(éd.), Scienza, cultura, morale in Seneca. Atti
del Convegno di Monte S. Angelo (27-30 settembre 1999), Bari, Edipuglia, 2001,

p. 53-86 ; Victoria Rimell, « The Best Man Can Get : Grooming Scipio in Seneca's

Epistle 86», Classical Philology 108 (2013), p. 1-20.



QUAND UN MILLIARDAIRE FAIT L'ÉLOGE DE LA PAUVRETÉ 409

et romanisée de l'indigence diogénienne. Elle peut pourtant être appelée
«cynique» en ce qu'elle est en décalage avec la société néronienne, en
ce qu'elle introduit une dissonance qui permet à Sénèque de « falsifier la
monnaie»41 : selon les propres termes de l'auteur, Scipion sert de prisme
à travers lequel le philosophe stoïcien peut juger de manière critique les

mœurs de son époque. Mais à l'opposé de la philosophie cynique, la
description de la villa de Scipion est destinée à dénoncer les conventions
d'une époque pour renouer avec les valeurs sociales romaines d'autrefois :

l'inspiration cynique a ainsi pour finalité, non de saper, mais de restaurer les

principes du mos maiorum, mis à mal par les contemporains de Sénèque42.

2.2.3. La « honte » de Sénèque

Où se situe cependant Sénèque dans cette oksicoaiç, cette appropriation
philosophique? Pour le dire autrement, peut-il être à la fois un homme de

son temps et l'héritier des valeurs ancestrales? La Lettre 87 nous montre à

quel point cet exercice d'équilibriste est difficile : car au moment même où
il se pose en héritier des anciens Romains, Sénèque avoue son impossibilité
de suivre leur exemple jusqu'au bout.

Après avoir célébré la frugalité de Scipion, dans la lettre suivante
Sénèque raconte comment au cours d'un voyage en province il fait
l'expérience concrète de l'autarcie heureuse en s'exerçant à la pauvreté avec
son ami Maximus:

Sans autres serviteurs que ceux qu'un seul équipage peut contenir, sans autres
effets que ceux que nous avions sur nous, mon ami Maximus et moi menions

41 D. L. VI 64: «[Diogène] entrait au théâtre à contre-courant des gens qui
sortaient. Comme on lui en avait demandé la raison, il dit : "C'est ce que je m'efforce
de faire tout au long de ma vie". » Sur la « falsification de la monnaie », cf. D. L. VI
20-21.

42 Les dernières œuvres de Sénèque accordent une importance plus grande à

la rusticitas comme seul antidote à la décadence de la société néronienne, alors que
Cicéron, dans son De officiis, défendait davantage l'urbanitas en prêtant, à l'instar
de Panétius, une attention plus grande aux règles de sociabilité ; cf. Rita Pierini,
« Modelli etici e société da Cicerone a Seneca », in : Mario Citroni (éd.), Letteratura
e civitas. Transizioni dalla Repubblica all'impero. Atti del convegno internazionale
(Firenze, 4-6 dicembre 2008), Pise, Edizioni di storia e letteratura, 2012. De même, si

dans le De officiis Cicéron condamne le cynisme au nom de la verecundia - attention
portée à la conduite et qui nous détourne des initiatives dures ou insolentes par
lesquelles on pourrait heurter les hommes -, dans la Lettre 5, ce principe moral qui
nous rend digne de l'estime de la collectivité est totalement absent. Les perspectives
ont changé : en pleine guerre civile, Cicéron s'efforce de réagir à la division de la cité
en proposant une éthique de réconciliation fondée sur l'exemple des maiores et sur les

principes du stoïcisme; dans un contexte de crise morale, politique et personnelle,
ce qui importe avant tout à Sénèque c'est sa conversion intérieure et celle de son
lecteur, dût-elle - et elle le doit - impliquer une rupture affichée avec le mode de vie
de ses contemporains, de simples stulti.



410 JORDI PIÀ-COMELLA

la vie la plus heureuse depuis deux jours. Un matelas à terre (culcita in terra
iacet), et je suis sur le matelas ; deux manteaux font office, l'un de drap (ex duubus

paenulis altera stragulum), l'autre de couverture. Quant au déjeuner, impossible
d'en retrancher rien ; il est prêt en moins d'une heure ; nulle part je ne suis sans

figues sèches (concis), sans mes tablettes; les figues nie tiennent lieu de fricot,
quand j'ai du pain (si panent haheo) et de pain, quand je n'en ai pas. [...] L'âme
ne s'élève jamais plus que lorsque, dégagée des biens extérieurs, elle a conquis la

paix en ne craignant rien, la richesse, en ne désirant rien43.

Dans cet extrait Sénèque met en scène sa frugalité. L'équipage composé
de quelques esclaves et d'une seule voiture rappelle la simplicité de la villa
de Scipion; il annonce le caractère rudimentaire de l'équipage de Caton
quelques lignes plus loin dans la Lettre 87 :

Caton le Censeur, dont la naissance fut aussi heureuse pour la République que
celle de Scipion (car si l'un fit la guerre à nos ennemis, l'autre la fit à nos mœurs),
Caton le Censeur, donc, voyageait sur un cheval hongre, chargé encore d'un
bissac de selle, de manière à ne porter avec lui que le nécessaire. [...] Quel siècle

glorieux, où un général, honoré du triomphe, censeur, pour tout dire, Caton, se

contentait d'un seul cheval (uno caballo esse contention)44.

Cet équipage, métaphore et signe de l'autarcie, n'est pas sans rappeler la
besace diogénienne : il en est la version romanisée. Enfin, à travers un réseau
lexical et thématique traversant l'œuvre entière, le régime alimentaire très

frugal et l'usage d'un matelas recouvert de deux manteaux de voyage situent
Sénèque au bout d'une longue chaîne allant des premiers hommes à, nous
le verrons, Démétrius le Cynique, en passant par Diogène, les diverses
traditions ascétiques, mentionnées dans les Lettres 18 et 20, et Attale45.

Pourtant, avant même d'inscrire son moi dans la communauté
intemporelle des êtres vertueux, Sénèque avoue l'échec de son entreprise dans un

passage qui se situe au milieu des deux extraits cités :

La voiture où l'on m'a mis est un véhicule de campagne ; les mules prouvent
par leur marche seule qu'elles sont bien vivantes ; le muletier va pieds nus et ce
n'est pas à cause de la chaleur. 11 m'est très difficile de vouloir montrer que cet

équipage m'appartient. Elle dure encore cette honte monstrueuse de bien faire
(adhuc peruersa recti uerecundia), et chaque fois qu'un train plus reluisant vient
sur nous, je rougis malgré moi ; c'est la preuve que ces principes que j'approuve,

43 Ep. 87,2-3.
44 Ep. 87,9-10.
45 Sur les parallèles possibles entre la Lettre 87 et la philosophie cynique,

cf. Giuseppina Allegri, Progresso verso la virtus. Il programma délia Lettera 87
di Seneca, Cesena, Stilgraf, 2004. Par exemple, l'expression « Culcita in terra iacet »

annonce l'éloge de la pauvreté par Attale dans la Lettre 108 (« laudare solebat A ttulus
culcitam quae résisteret corpori; tali utor etiam senex, in qua vestigium apparere
non possit. »). L'usage du manteau de voyage, la paenula, rappelle Diogène dans

D. L. VI 22. Là encore, la frugalité en question n'est pas proprement cynique, mais
s'inspire de diverses traditions philosophiques comme l'épicurisme: Epicure prône
aussi la consommation de figues sèches.



QUAND UN MILLIARDAIRE FAIT L'ÉLOGE DE LA PAUVRETÉ 411

que je loue, n'ont pas encore une base solide et inébranlable. Qui rougit d'un
équipage sordide (sordido uehiculo) tirera gloire d'une voiture de prix. J'ai bien

peu progressé ; je n'ose pas encore vivre ma frugalité en public ; je continue de

me soucier de l'opinion des passants46.

Sénèque est incapable de faire son «coming out spirituel»47. L'expression
«verecundia... perversa » fait pendant à la formule «perversa via » de
la Lettre 5 appliquée aux faux cyniques. Ce sont deux formes de Staaxpotptj :

l'une pêche par impudeur - àvodSeia - et marginalise dans la société les

nouveaux cyniques, tandis que l'autre coupe l'auteur de la communauté
des êtres rationnels en ce qu'elle est une passion48, la crainte excessive
de la doxa, et une forme pervertie du pudor romain. La correspondance
met ainsi en scène un moi écartelé entre deux mondes: le cercle des

hommes vertueux dont Diogène constituerait la manifestation extrême et la
société néronienne avec laquelle Sénèque partage encore des préjugés. On

remarquera, cependant, avec quel sens de l'autodérision Sénèque avoue ses

propres défauts. L'intrusion de l'humour rend le philosophe plus humain ;

elle est aussi comme le lointain écho de la TOppqoia cynique, sa forme
intériorisée, puisque Sénèque se l'applique ici à lui-même.

3. Deux figures cynique et cynico-stoïcienne romaines :

Démétrius et Tubéron

On pourrait penser que l'indigence cynique n'est plus présente dans
les Lettres qu'une fois reliée aux autres traditions philosophiques, comme
simple topos. Nous pensons que la réalité est plus complexe. Plus que
pour toute autre philosophie, la survie du cynisme dépend essentiellement
du charisme et de l'exemplarité de ses adeptes, dans la mesure où il se

présente comme une vertu en acte et non comme une doctrine. Or en
réalité, ce n'est pas tout à fait le cas, car toute la singularité de l'œuvre
de Sénèque et plus particulièrement des Lettres c'est d'offrir pour la

première fois dans la littérature latine un modèle positif, vivant et incarné
du cynisme; c'est de présenter la figure cynique comme un paradigme
moral positif. En effet, c'est dans l'œuvre de Sénèque que fait irruption
la première figure du cynisme romain: à savoir Démétrius. Ainsi, dans

quelques lettres, le cynisme est bel et bien présent comme philosophie
et pas simplement comme topos à travers la figure de Démétrius. Dans
quelle mesure l'indigence du cynique Démétrius influence-t-elle l'ascèse de

46 Ep. 87,4-5.
47 Nous empruntons l'image à Abennour Bidar dans son article : « Coming

out spirituel. Pour une nouvelle société à venir», paru au Huffington Post
le 17.02.2017 (https://www.huffingtonpost.fr/abdennour-bidar/coming-out-spirituel
_a_21714557/).

48 S VF I 559.



412 JORD1 PIÀ-COMELLA

Sénèque? Comment comprendre que cette egestas soit positive dans le

cas de Démétrius, alors qu'elle était condamnée dans la Lettre 5 Enfin,
joue-t-elle uniquement un rôle moral ou remplit-elle aussi une fonction
politique et transgressive contre la tyrannie néronienne

3.1. Le cynique en société Le cas de Démétrius, ami de Sénèque

Démétrius est le premier cynique latin ; il n'est pas le fait du cynisme
«populaire» décrit dans la Lettre 5, mais il relève plutôt, dirions-nous,
d'un cynisme élitiste: il fréquente les cercles stoïciens de l'époque et se lie
d'amitié avec des personnalités politiques aussi importantes que Thraséa

ou Sénèque49.

Ce que je souhaiterais à présent montrer c'est que Démétrius conduit
Sénèque à redéfinir ses rapports avec les autres; mais à son tour ce

modèle va être reconfiguré, retravaillé de manière à s'adapter davantage
à la personnalité de Sénèque, un simple progressant qui reste encore trop
attaché à ses richesses.

3.1.1. Démétrius dans la Lettre 20 :

de l'épicurisme aux indifférents

La première apparition de Démétrius a lieu dans la Lettre 20 à propos du
principe selon lequel il faut adapter les paroles aux actes, véritable leitmotiv
de la correspondance :

Tu pourras bien me regarder de travers; c'est encore Epicure qui voudra bien
solder le compte pour moi : « Crois-moi, tes discours paraîtront plus imposants,
si tu les prononces en portant un grabat et des haillons (in grcihuto videbitur et
in panno) : ce ne seront pas seulement des paroles, mais des preuves». Quant
à moi j'écoute dans d'autres dispositions les paroles de notre ami Démétrius
lorsque je l'ai vu nu (cum ilium vidi nudum), couché sur ce qui n'est même pas
une paillasse (stramentis incubantem) ; il n'est pas maître ès-lettres de la vérité ;

il en est le témoignage vivant50.

D'abord, ce qui est intéressant c'est que ce soit un cynique, Démétrius,
qui représente l'importance de l'adéquation des actes aux paroles, vérité

qui, certes, est devenu un simple topos de la littérature morale, mais qui
constitue un des principes majeurs du cynisme51. Ce principe se trouve

par conséquent revivifié et «recynicisé» par ce philosophe. Aux yeux
de Sénèque, les paroles de Démétrius sont plus consistantes que celles

d'Épicure, louées pourtant dans la Lettre 18, en ce que ses haillons et son

49 Son amitié avec Thraséa est telle qu'il assiste à son suicide (Tac.,
Ann. XVI 35) ; cf. Margarethe Billerbeck, op. cit., p. 46.

50 Ep. 20,9.
51 Sur la pauvreté cynique comme sagesse en acte, cf. Stobée, Anthologie IV

32,11. Voir aussi Diogène Laêrce, VI 11, qui rappelle que pour Antisthène la vertu
relève des actes et n'a besoin ni de longs discours ni de connaissances.



QUAND UN MILLIARDAIRE FAIT L'ÉLOGE DE LA PAUVRETÉ 413

indigence - ce sont les sens qu'il faut donner ici à l'adjectif nudus - sont pour
l'auteur et le lecteur qui se trouvent en position de spectateur, une preuve
palpable, vivante et visible de l'autarcie du sage52.

Ensuite, comme le souligne Pierre Cordier, pour la première fois dans
la littérature latine, l'adjectif « nudus » en relation avec l'indigence reçoit un
sens positif : si dans le livre 5 des Tusculanes Cicéron valorise le mépris de la
richesse comme une garantie de la securitas à travers les figures de Socrate,
du Scythe Anacharsis ou de Diogène, il évite soigneusement de qualifier
la pauvreté du sage en utilisant le terme d'egestas. Sénèque va encore plus
loin que l'Arpinate en célébrant la nuditas de Démétrius : c'est le signe d'un
certain détachement envers les obligations sociales et le regard de l'autre, en
faveur d'une attention plus grande au soin de l'âme53. À ce propos, Sénèque
ne qualifie jamais dans la Lettre 5 de nudi les faux-cyniques : il investit ainsi

l'adjectif d'une valeur philosophique purement positive qui a trait non à

l'apparence physique ou sociale, mais à l'intériorité du sujet. En outre,
alors que dans le passage des Tusculanes cité la paupertas philosophique est

représentée par un Grec, un barbare ou un marginal, dans la Lettre 20 elle
est portée par un Romain, ami de Sénèque, qui fréquente l'élite sénatoriale.
Le cynique, figure radicale de l'altérité de Plaute à Cicéron, devient ici un
paradigme de la philosophie romaine.

Le personnage de Démétrius et, de manière plus large, le cynisme
romain viennent ainsi radicaliser ce que la frugalité d'Epicure pouvait avoir
de trop tempéré: ils ne se confondent pas avec la philosophie du Jardin
mais s'en détachent clairement. Démétrius doit ainsi permettre à Sénèque
de conduire progressivement Lucilius de l'éthique épicurienne à la doctrine
stoïcienne des indifférents dont le cynique représente la voie courte. La
valorisation de cette nuditas traduit en outre un changement radical de

perspective dans les Lettres : Sénèque se détourne davantage des questions
politiques pour se centrer sur le perfectionnement intérieur.

52 Sur le sens de « nudus » comme signifiant le port de haillons, cf., par exemple,
Sen., Ben., 5,13,3 : « Quaedam, etiam si uera non sunt, propter similitudinem eodem
uocabulo comprehensa sunt. [...] Sic, qui maie uestitum et pannosum uidit, nudum
uidisse se dicit » (« Certains objets, même sans être la chose authentique, doivent à la
ressemblance d'être compris sous le même nom. [...] Ainsi, qui a vu un homme mal
vêtu, en haillons, dit qu'il l'a vu tout nu»). Sur l'équivalence «.nudus» «egens», voir
le célèbre plaidoyer de Cicéron en faveur de Sex. Roscius (22,144) et le commentaire
qu'en fait Pierre Cordier, op. cit., p. 125-129.

53 Pierre Cordier, op. cit., p. 138-144.



414 JORDI PIÀ-COMELLA

3.1.2. Le couple Démétrius-Sénèque dans la Lettre 62

Démétrius réapparaît dans la Lettre 62, mais cette fois-ci étroitement
associé à Sénèque, intégré dans son cercle d'amis :

J'ai du temps libre, oui, beaucoup de temps libre, mon cher Lucilius, et où que je
sois (ubicumque), je suis à moi. Je ne me livre pas aux choses, je m'y prête, et je ne

cours pas après les prétextes à perdre mon temps. Où que je séjourne, je me livre
à mes méditations et je tourne et retourne en mon esprit une pensée salutaire.
Quand je me donne à mes amis (cum me amicis dedi),je ne me détourne pourtant
pas de moi ; je ne m'attarde pas avec des personnes (cum Ulis moror) avec qui j'ai
été mis en rapport soit dans une circonstance fortuite soit en raison de quelque
obligation sociale, mais je suis avec les plus vertueux (cum optima quoque sum) ;

quel que soit le lieu, quel que soit le siècle dans lequel ils ont vécu, c'est vers
eux que je porte mon esprit. Démétrius, le plus vertueux des hommes, je le mène

avec moi (mecum circumfero) et, laissant les empourprés (relictis conchyliatis), je
discute avec ce dépenaillé (cum illo seminuclo loquor) ; je l'admire. Comment ne

pas l'admirer? J'ai vu qu'il ne lui manque rien. Tel est capable de tout mépriser;
nul n'est en état de tout posséder ; la voie la plus courte vers la richesse c'est de

la mépriser (hreuissima ad diuitias per contemptum diuitiarum uia est). Or, notre
ami Démétrius vit de telle manière qu'il semble moins mépriser toute chose qu'en
abandonner aux autres la possession54.

Démétrius est qualifié de «seminudus», terme qui désigne chez Apulée
et chez Épictète les cyniques déguenillés55 ; mais chez Tite-Live, appliqué
à des consuls romains, à un roi ou à un soldat, il est le signe de

l'ignominie56. Démétrius considère ainsi comme un indifférent la richesse,
le prestige social et le statut de citoyen libre que pouvait représenter le

port de la toge prétexte. Or ici Sénèque valorise cette attitude, comme le

suggère l'opposition « et relictis conchyliatis cum illo seminudo ». Comment
comprendre que cette egestas soit positive dans le cas de Démétrius, alors

qu'elle était condamnée dans la Lettre 5

D'abord, l'indigence de Démétrius n'est pas pure apparence, mais elle

est la marque d'un esprit et d'un mode de vie authentiques. Ensuite, elle

joue un rôle doublement social. D'une part, elle sert de correctif aux mœurs
dissolues de la société néronienne d'après, du moins, la vision qu'en donne

l'auteur; d'autre part, elle est révélatrice des nouveaux liens sociaux que
recherche Sénèque dans sa correspondance et dont il offre une définition
précisément au début de cette même lettre. En effet, l'auteur propose une
communauté d'amis vertueux dans laquelle le rapport à l'autre ne nuit pas
au recueillement solitaire mais le favorise, comme le suggère le jeu de mots
avec cum : « cum Ulis moror. ..congregauit.. .sed cum optimo quoque sum...

.mecum circumfero.. .cum illo seminudo ». « Cum » et « circum » soulignent

54 Ep. 62,1-3.
55 Epict., Entr. 3,22,10 ; cf. le commentaire qu'en fait Margarethe Billerbeck,

Vom Kynismus: Epiktet, Leiden, Brill, 1978, p. 50 ; 56 sq. ; Apulée, Florides 22,42.
56 Tite-LIVE, 9,6,1; 24,40,12.



QUAND UN MILLIARDAIRE FAIT L'ÉLOGE DE LA PAUVRETÉ 415

l'idée de compagnie, d'association et de circularité : ils rappellent la théorie
stoïcienne des cercles concentriques de Hiéroclès et du cosmopolitisme, le

monde étant conçu comme la cité la plus éminente réunissant les êtres de

raison.
Sénèque «sociabilise» le Cynique Démétrius, mais, en retour, le

Cynique offre un modèle de sociabilité stoïcienne resserré, centré sur
l'autarcie (nihil ei deesse) et fondé sur une certaine indifférence à l'égard des

conventions sociales. L'auteur ne rougit nullement de s'afficher en public
aux côtés de Démétrius ; il assume cette pauvreté dès lors qu'elle est exhibée

par l'autre et non portée par lui, comme ce sera le cas dans la Lettre 87.

L'expression «brevissima ad divitias... via est » implique l'indifférence
envers les biens extérieurs et la doxa. Elle pourrait aussi faire allusion à

la célèbre formule d'Apollodore décrivant le cynisme comme la voie courte
vers la sagesse, Sénèque représentant ici le stoïcisme comme la voie longue,
une voie laborieuse pour le simple progressant qu'il est, enclin aux rechutes
et attentif au regard extérieur57. Par conséquent, le cynisme de Démétrius
conduit Sénèque à prendre une certaine distance avec le lien de la «petite
cité» pour mieux renouer avec la «cité universelle»; mais il n'est légitime
que dans sa relation à l'autre, dans les cercles de Vamicitia, «recyclé»,
réactualisé par la philosophie stoïcienne de Sénèque.

3.2. Echos « cyniques »

L'auteur ne fait plus mention de Yegestas de Démétrius ; cependant,
celle-ci se trouve intégrée dans un réseau thématique et lexical plus vaste : la

vertu de Démétrius est présente, par diffraction et fragmentation, comme
« miroir brisé » à recomposer.

3.2.1. Réseaux lexicaux

Sans être spécifiquement cynique, l'adjectif «nudus » incorpore l'indigence

extrême de Démétrius à l'éloge plus général que Sénèque fait de la

frugalité dans sa correspondance. Par exemple dans la Lettre 22, l'auteur
emploie le terme «nudus » en lien avec le motif de la voiture pour se

moquer des hommes ambitieux qui ne peuvent se déplacer sans un équipage
abondant:

Or i! est facile, mon cher Lucilius, de se dérober aux occupations, si on en méprise
les bénéfices qu'on retire d'elles ; ce sont eux qui nous arrêtent et nous retiennent.
« Quoi renoncer à de si belles espérances? S'en aller au moment de la récolte
Partir nu, la litière sans escorte, la maison vide {nudum erit latus, incomitata
lectica, atrium uacuum) »58.

57 D. L. VII 121.
58 Ep. 22,9.



416 JORDI PIÀ-COMELLA

11 se pourrait bien que l'interlocuteur dont se moque ici Sénèque soit
l'auteur lui-même, si l'on se souvient que dans la Lettre 87 il avoue rougir
de son équipage si modeste. Or on retrouve le motif de l'équipage rattaché
à celui de la nuditas dans les Lettre 62, à propos de Démétrius que Sénèque

transporte dans sa litière59. Ces lettres abordent la question d'une frugalité
assumée devant les autres, la litière constituant cet objet par lequel l'homme
s'expose et expose au regard d'autrui son statut social.

L'auteur applique de nouveau l'adjectif nudus cette fois-ci à Jupiter
lui-même dans la Lettre 31 consacrée à la force d'âme du sage :

Ce qui te fera l'égal de Dieu (purem gutem te deo), ce n'est pas l'argent : Dieu
ne possède rien ; ni la prétexte (praetexta) : Dieu est nu (deux nudus). Ni la
réputation, ni le fait de te parader, ni la célébrité de ton nom propagée parmi
les peuples : nul ne connaît Dieu...60

Une nouvelle fois, l'adjectif nudus en lien avec le dénuement est connoté
positivement parce qu'il symbolise le total détachement du sage. L'extrait
ne présente pas de lien apparent avec le cynisme ; pourtant, à y regarder
de plus près, le motif de la nudité de Jupiter fait écho au chapitre 8

du De tranquillitate animi dans lequel l'auteur rapprochait déjà la félicité
de Diogène de celle des dieux qui sont «nus»61. À cela, nous ajouterons
qu'aussi bien dans la Lettre 31 que dans la Lettre 62 le motif de la nudité
est opposé à celui de la toge prétexte, symbole des distinctions sociales.

Ainsi, par un réseau thématique et lexical subtil, l'indigence cynique
se trouve intégrée dans une apologie plus générale de la pauvreté. Mais
Sénèque va encore plus loin en intériorisant, en faisant sienne dans sa

correspondance les discours de Démétrius qu'il transposait dans le De

bénéficié. C'est ce que nous allons à présent essayer de montrer.

59 C'est le sens qu'il faut donner au verbe « circumfero », comme le rappelle
Margarethe Billerbeck, op. cit., p. 28, n. 54.

60 Ep. 31,10.
61 De tranquillitate animi 8,4-5 : « Qui doute de la félicité de Diogène, pourrait

même aussi douter de l'état des dieux immortels, et croire qu'ils mènent une vie
bien malheureuse, parce qu'ils ne possèdent ni propriétés, ni jardins, ni champs qui
coûtent cher grâce aux soins d'un colon étranger, ni capitaux rapportant gros sur la
place. N'as-tu pas honte de t'extasier à la vue des richesses Allons, tourne les yeux
vers l'univers: tu verras que les dieux sont nus (nudos uidebis deos), donnant tout,
ne gardant rien. Penses-tu qu'il est pauvre l'homme semblable aux dieux immortels
qui se débarrasse de tous les biens de la fortune? ».



QUAND UN MILLIARDAIRE FAIT L'ÉLOGE DE LA PAUVRETÉ 417

3.2.2. La voix du cynique intériorisée

Alors que dans le De beneficiis Sénèque rapporte longuement des

discours que son ami Démétrius aurait prononcés, dans sa correspondance
il ne le cite qu'une seule fois et de manière très brève62. C'est bien la preuve
que Démétrius n'est qu'un modèle transitoire. Pourtant, peut-on y voir
aussi le signe que sa voix, loin d'être absente, est en réalité intériorisée? Par
exemple, dans la Lettre 110, la dure diatribe qu'adresse Attale contre le luxe
présente des parallélismes frappants avec le cynisme et avec Démétrius :

Tourne-toi plutôt vers la véritable richesse : apprends à te contenter de peu et
avec toute la ferveur d'une grande âme crie ces nobles paroles {illam uocem

magnus atque animosus exclama) : de l'eau, de la polente Rivalisons de félicité
avec Jupiter même. Rivalisons, je te le demande, même si ces aliments devaient
nous manquer ; il est honteux de fonder son bonheur sur l'or et l'argent ; mais il
est tout aussi honteux de le fonder sur l'eau et la polente. « Que dois-je donc faire,
si je n'ai pas ces deux choses?» Tu demandes quel est le remède à l'indigence
(inopia) La faim tue la faim (famem fumes finit). [...] L'eau et la polente en

question dépendent elles-mêmes du bon vouloir extérieur à toi ; or, libre est celui,
non qui laisse peu de prise sur lui à la Fortune, mais qui ne lui en laisse aucune.
C'est ainsi : il faut que tu n'aies aucun besoin si tu veux défier Jupiter63.

L'expression « illam uocem... exclama» rappelle l'expression «hanc quoque
animosam Demetriifortissimi uiri uocem audisse me memini » introduisant la

prière de Démétrius aux dieux dans le DeProvidentia64. Le discours d'Attale
s'inspire de nombreux motifs du cynisme, devenus au premier siècle après
J.-C. des topoi : le combat contre la Fortune ; la condamnation du luxe et

l'éloge de la pauvreté. De plus, Attale reprend la citation épicurienne de

la Lettre 18 selon laquelle l'eau et la polente suffisent pour être heureux;
mais cette fois-ci, il pousse encore plus loin l'exigence autarcique : «aeque
turpe in aqua et polenta », citation qui rappelle la doctrine stoïcienne
des indifférents. Barbara Del Giovane montre que la formule véhémente
et incisive: afamem fames finit» évoque la célèbre formule de Diogène
«la faim est la nourriture la plus appétissante et suffisante»65. Cette
formule n'est pas proprement cynique, mais elle peut aussi être rattachée
à la tradition socratique66. Pourtant, si l'on rapproche la Lettre 110 de

la Lettre 20, on s'aperçoit que ces deux expressions viennent opérer, tout

62 Ep. 91,19:« Eleganter Demetrius noster solet dicere eodem loco sibi esse uoces

inperitorum quo uentre redditoscrepitus. "Quidenim, inquit, mea, susum istian deosum

sonent ?" » (« Notre cher Démétrius a l'habitude de dire avec beaucoup d'esprit qu'il
fait aussi peu de cas de ce qui sort de la bouche des ignorants que des bruits de
leurs intestins : "Que m'importe, dit-il, qu'ils fassent du bruit par en haut ou par en
bas !" ».

63 Ep. 110,18-20.
64 Prov. 5,5.
65 Barbara Del Giovane, art. cit., p. 7, qui cite Dion Chrysostome VI 12.
66 B. Del Giovane, ibid., qui cite Xénophon, Mémorables 1,3,5.



418 JORDIPIÀ-COMELLA

comme c'était le cas avec Démétrius dans la Lettre 20, ce même passage
d'une sagesse modérée - l'épicurisme - à un rigorisme moral extrême. À
travers elles, l'auteur radicalise ses positions éthiques contre un ascétisme

épicurien jugé, au terme de la correspondance et de sa vie, mou.
Pour conclure, Démétrius constitue ainsi un modèle vivant, frappant

et palpable de la securitas du sage qui encourage le philosophe stoïcien à

pousser ses propres limites dans la recherche de la vertu. Mais Démétrius
reste un modèle transitoire auquel Sénèque ne pouvait en tant que romain et
stoïcien s'identifier. En réalité, l'auteur confère plutôt à l'indigence cynique
une nouvelle fonction. D'abord, intégrée au cercle des happyfew- Sénèque,
ses amis, les philosophes et ses lecteurs -, Yegestas cynique s'inscrit dans

une perspective plus large de la correspondance : celle pour Sénèque de

redéfinir les liens à soi et aux autres à la fin de sa vie. Enfin, prise dans

un « réseau » complexe de lexiques et de motifs, intériorisée, cette egestas
nourrit l'itinéraire spirituel de Sénèque et de ses lecteurs.

3.3. Tubéron réhabilité

Reste enfin à déterminer si Yegestas cynique se cantonne au domaine
strictement moral ou si elle revêt aussi une dimension politique dans
les Lettres. Sénèque lui dônie-t-il entièrement toute valeur transgressive?
Cet aspect mériterait d'être développé; contentons-nous ici de dire que
le contexte politique de l'époque et la situation personnelle de l'auteur
conduisent ce dernier à promouvoir un autre modèle de vertu extrême qui
appartient, cette fois-ci au passé romain : nous voulons parler de Tubéron.

Membre de l'élite romaine, neveu de Scipion, Tubéron était stoïcien ; il
fut le disciple de Panétius, mais il suivit la tendance cynique de son école ;

il était célèbre pour sa frugalité67. Tubéron organisa un banquet sacrificiel
très sobre pour célébrer la mémoire de son oncle Scipion l'Africain : il fit
installer des lits en planches avec des peaux de boucs en guise de couverture
et de la vaisselle d'argile. Ce dénuement extrême choqua le peuple romain
et entraîna la chute politique du magistrat. Mais, alors que dans le Pro
Murena Cicéron condamne comme une «perversa sapientia» ce sacrifice

qui, selon lui, convenait davantage à «la mort de Diogène le Cynique
(quasi uero esset Diogenes Cynicus mortuus) » qu'à celle « du divin Africain
(non diuini hominis Africani mors)»6S, Sénèque, dans les Lettres 95 et 98,

érige, pour la première fois, en véritable modèle de vertu cet homme

qui, en «consacrant, selon les termes de l'auteur, la pauvreté au Capitole
(paupertatem in Capitolio consecrare) », sut conformer ses actes à ses paroles
au détriment de sa carrière politique69. La situation de crise personnelle
et politique que connaît le philosophe à la fin de sa correspondance le

67 Cic., Ac. 135 ; Fin. 4,23.
68 Cic., Mur. 75-76.
69 Ep. 95,72.



QUAND UN MILLIARDAIRE FAIT L'ÉLOGE DE LA PAUVRETÉ 419

conduit ainsi à louer une figure romaine du stoïcisme cynicisant. L'auteur
oppose aux excès du régime néronien et à la déliquescence morale de ses

contemporains un modèle extrême de frugalité qui ne reste pas enfermée
dans la sphère privée, mais touche de près aux rites religieux romains et à la

politique70 : c'est sans doute une manière pour lui de montrer ses réserves

face aux excès des adulateurs qui multiplient honneurs et célébrations au

prince Néron.

Conclusion

Prenons, en guise de conclusion, de la hauteur. Les présences du cynisme
dans les Lettres à Lucilius soulèvent une question plus générale : comment la
société romaine, régie par des normes en apparence rigides, a-t-elle accepté
des pratiques et des notions étrangères, jusqu'à faire de celles-ci l'une des

dominantes de son idéologie? Pour comprendre un tel paradoxe on ne

peut aborder le cynisme à Rome comme un bloc monolithique inchangé.
Précisément parce qu'il a en horreur tout système doctrinal, le cynisme finit
en partie, au gré de ses rencontres avec des traditions morales et ascétiques
diverses, par s'acclimater à une culture qui a priori lui est hostile; une
culture, une société, une langue qui l'ont à leur tour converti. En effet, c'est

au contact de la société romaine que le cynisme, aux allures anarchistes,
devient, pour les intellectuels romains, dans un contexte de décadence

morale, un marqueur incontournable de ce contre quoi son fondateur
Diogène avait toujours lutté : à savoir les valeurs sociales et éthiques de

la cité.

L'importance croissante accordée par les Romains à la subjectivité,
dont Les lettres à Lucilius constituent un tournant majeur, tout comme la
situation de crise, personnelle et politique, que traverse l'auteur ne
pouvaient que renforcer la valorisation de l'autarcie et du bonheur individuel
cyniques. L'indigence cynique revue par le stoïcien Sénèque insuffle à ce

dernier vieilli et déçu du pouvoir cette ardeur juvénile qu'il connut lorsqu'il
était le disciple des Sextii et qui se révèle être nécessaire pour combattre les

passions.
Loin de nous en tenir aux seuls témoignages explicites, nous avons choisi

d'explorer ailleurs des traces de cynisme, en essayant de dégager un réseau

complexe de motifs et de termes qui sans être spécifiquement « cyniques »

touchent, à des degrés divers, à cette philosophie. Cette méthode n'en
est qu'à ses débuts, mais elle a pour vocation d'éviter les deux écueils

70 Sur ce sujet, cf. Francesca Romana Berno, «In Praise of Tubero's Pottery.
A Note on Seneca, Ep. 95.72-73 and 98.13 », in : Jula Wildberger, Marcia L. Colish
(éds), Seneca Philosophus, Berlin, W. de Gruyter, 2014, p. 369-391, et Jordi
Pià-Comella, « Le traitement ambigu de la superstitio dans les Lettres à Lucilius
de Sénèque», Maia 69 (2017), p. 386-400.



420 JORDI PIÀ-COMELLA

habituels qui consistent soit à sous-estimer l'influence réelle du cynisme,
soit, à l'inverse, dans une démarche impressionniste, à en voir partout,
sans distinguer ce qui relèverait du simple topos appartenant à la littérature
morale, des références conscientes à cette philosophie.


	Quand un milliardaire fait l'éloge de la pauvreté : les cynismes de Sénèque dans les Lettres à Lucilius

