
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 151 (2019)

Heft: 4

Artikel: La théologie libérale en Allemagne : de quelques questions que
masque un chiffre théologique

Autor: Tétaz, Jean-Marc

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-869448

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-869448
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 151 (2019), P. 353-391

LA THÉOLOGIE LIBÉRALE EN ALLEMAGNE

De quelques questions que masque un chiffre théologique1

Jean-Marc Tétaz
Fellow au Max- IVeber-KoIleg, Erfurt

Résumé

Dans une première partie (1), l'article analyse l'histoire du concept de

«théologie libérale» afin de préciser les différents phénomènes historiques
désignés par ce chiffre théologique. Dans une seconde partie (2), l'article
reconstruit le profil systématique de la théologie libérale en suivant cinq
axes: la liberté (2.1), la religion (2.2), le statut de la théologie (2.3),
l'histoire (2.4) et l'éthique (2.5).

1. À propos de l'histoire d'un chiffre théologique

L'encyclopédie Die Religion in Geschichte und Gegenwart est l'un des

projets phares du libéralisme théologique du début du xxe siècle2. Dans la

première édition, parue entre 1909 et 1913, on cherchera pourtant en vain
un article «Théologie libérale» ou «Libéralisme théologique». Le lemme
«Théologie libérale» est certes pris en compte dans la deuxième édition
(1927-1931), mais il ne fait l'objet que d'un article bref d'une quarantaine de
lignes3. Dans la troisième édition (1957-1965), le lemme renvoie à l'article
«Libéralisme III: libéralisme théologique et ecclésial»4. C'est seulement
dans la dernière édition en date, la quatrième, parue de 1998 à 2005

1 Une version abrégée du présent article a été présentée, à l'invitation de
Valentine Zuber et de Pierre-Olivier Léchot, à l'Institut protestant de théologie (IPT)
de Paris le 5 mai 2018 dans le cadre d'une journée d'étude du Groupe de recherche
sur l'histoire des protestantismes (GRHP).

2 Ruth Conrad, Lexikonpolitik. Die erste Auflage des RGG im Horizont
protestantischer Lexikographie, Berlin-New York, W. de Gruyter, 2006.

3 Friedrich Traub, art. «Liberale Theologie», RGG2, vol. 3, 1929,
col. 1612 sq. ; on comparera aussi les articles «Liberalismus II: Liberalismus
und Kirche» et « Liberalismus III : Kirchlicher Liberalismus», dus respectivement
à Erich Foerster et Martin Rade, col. 1624-1626 et 1626-1629.

4 RGG3, vol. 4, 1960, col. 344 et 351-355 ; l'article « Liberalismus III : Theologischer

und kirchlicher Liberalismus » est dû à Hans Grass.



354 JEAN-MARC TÉTAZ

que la théologie libérale fait l'objet d'un article important et détaillé de
5 colonnes5, qui réunit les plumes de Friedrich Wilhelm Graf, Matthias
Wolfes, Robert Schelander et, peut-être plus surprenant, Klauspeter Blaser

pour la section « théologie de la mission ».
Cet état de fait est significatif de l'histoire du concept. Or, depuis

les travaux de Reinhart Koselleck6, nous savons que faire l'économie
d'une réflexion sur l'histoire des concepts que nous utilisons se paie d'une
naïveté historiographique qui fait l'impasse aussi bien sur le lieu historique
d'où parle (ou écrit) l'historien que des modifications de la structuration
de son objet. Ces modifications sont toujours en interaction avec les

transformations du monde social, politique, économique et mental ; elles se

reflètent justement dans les variations de l'outillage conceptuel avec lequel
tout à la fois nous décrivons et structurons le monde.

Cela vaut naturellement aussi pour le concept de théologie libérale. Que
nous apprend donc, en première approche, le résultat de la comparaison
des quatre éditions de la RGG? Elle nous montre d'abord qu'au début
du xxie siècle, le concept de « théologie libérale » est devenu un concept
historiographique fermement établi, en référence auquel on formule
souvent des programmes théologiques7. Le concept de «théologie libérale»
a donc aujourd'hui un double usage, un usage rétrospectif comme concept
historiographique et un usage constructifcomme concept programmatique.
Ensuite, et c'est peut-être plus surprenant pour un francophone, la
comparaison des éditions successives de la RGG nous montre qu'au début du
xxe siècle, le concept de théologie libérale n'était pas revendiqué par ceux
qu'un siècle plus tard, l'historiographie de la théologie identifie comme des

5 RGG4, vol. 5, 2002, col. 310-314.
6 On pensera naturellement d'abord au grand dictionnaire Geschichtliche

Grundbegriffe. Historisches Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland,
8 vol., paru de 1972 à 1997 chez Klett-Cotta à Stuttgart sous la direction d'Otto
Bruner, Werner Conze et Reinhart Koselleck. En français, cf. Le futur passé.
Contributions à la sémantique des temps historiques, Paris, EHESS, 1990;
L'expérience de l'histoire, Paris, Seuil-Gallimard, 1997. La conception de Koselleck a
donné lieu à d'importants débats, cf. Mark Bevir, Hans Erich Bödeker (dir.),
Begriffsgeschichte, Metapherngeschichte, Diskursgeschichte, Göttingen, Wallstein,
2002; Hans Joas, Peter Vogt (dir.), Begriffene Geschichte. Beiträge zum Werk
Reinhart Kosellecks, Berlin, Suhrkamp, 2011; Ernst Müller, Falko Schmieder
(dir.), Begriffsgeschichte und historische Semantik. Ein kritisches Kompendium, Berlin,

Suhrkamp, 2016.
7 Cf. Friedrich Wilhelm Graf, Liberale Theologie. Eine Ortsbestimmung

(Troeltsch-Studien, Bd. 7), Gütersloh, Mohn, 1993; Jörg Lauster, « Liberale Theologie.

Eine Ermunterung», NZSTh 50 (2007), p. 291-307. Werner Zager (dir.),
Liberales Christentum. Perspektiven für das 21. Jahrhundert, Neukirchen-Vluyn,
Neukirchener, 2009.



LA THÉOLOGIE LIBÉRALE EN ALLEMAGNE 355

«libéraux». Ainsi, dans la rubrique «Libéralisme et Église» de l'article
«Libéralisme», écrite par Hermann Mulert (1879-1950)8, on lit:

Il est préférable d'éviter de parler de libéralisme théologique ou de théologie
libérale parce que les étiquettes désignant les partis de la politique ecclésiastique
ne rendent pas justice à la complexité du travail théologique scientifique et aux
différences innombrables des conceptions scientifiques9.

Mulert ajoute que ce terme trouve son origine dans les conflits de politique
ecclésiastique et sert à désigner toutes les positions rejetées par les cercles

conservateurs dans l'Église. Au début du xxe siècle, le concept de « théologie
libérale» est donc un concept polémique et péjoratif, en général récusé par
ceux qu'il est censé désigner.

C'est cet usage polémique que s'approprie la «théologie dialectique».
L'exemple le plus célèbre de cette reprise est probablement dû à Rudolf
Bultmann. Dans un article de 1924 qu'il placera en tête de Glauben und
Verstehen en 1933, « La théologie libérale et le récent mouvement théologique »,
Bultmann résume son diagnostic dans une formule lapidaire : « L'objet de

la théologie est Dieu, et le reproche fait à la théologie libérale est qu'elle n'a
pas traité de Dieu, mais de l'homme»10. Comme le relève Hans-Joachim
Birkner dans un bref article de 1974 qui a fait date dans la recherche,
l'usage du concept de «théologie libérale» usuel depuis les années 1920,

qui est à mettre essentiellement au débit de la «théologie dialectique»,
correspond au « langage de la presse ecclésiastique que les nouveaux maîtres
à penser de la théologie ont repris», dans le style d'une «théologie pour

8 Hermann Mulert est un représentant classique de la théologie libérale de la
première moitié du xxesiècle; élève d'Otto Baumgarten, le cousin de Max Weber,
puis professeur à Kiel, il prendra en 1932 la direction du principal organe de

presse du libéralisme théologique allemand, la Christliche Welt fondée par Martin
Rade. Comme Max Weber, Martin Rade, Wilhelm Bousset, Rudolf Otto ou Ernst
Troeltsch, Mulert était membre du parti libéral de gauche de la République de

Weimar, la Deutsche Demokratische Partei ; adversaire du national-socialisme, il
demandera en 1935 à être libéré de ses obligations professorales et se retirera
après 1942 en Saxe (dont il était originaire) où il rejoignit le mouvement quaker. Sur
Hermann Mulert, cf. Matthias Wolfes, Hermann Mulert. Lebensbild eines Kieler
Theologen (1879-1950), Neumünster, Wachholtz, 2000.

9 RGG1, vol. 3 (1912), col. 2107-2109, ici 2109. On trouve les mêmes réserves

un quart de siècle plus tard sous la plume d'Erich Foerster, à l'occasion de

sa recension du livre de Walter Nigg, Geschichte des religiösen Liberalismus.
Entstehung, Blütezeit, Ausklang, Zürich, 1937 ; cf. Erich Foerster, « Die Aufklärung
in der Theologie des 19. Jahrhunderts», Theologische Rundschau NF 10 (1938),
p. 329-357, ici p. 334.

10 Rudolf Bultmann, Glauben und Verstehen, vol. I, Tübingen, Mohr, 1933,

p. 1-25, ici p. 2.



356 JEAN-MARC TÉTAZ

non-théologiens et pour étudiants de premier semestre»11. Bref, l'usage
courant du concept de « théologie libérale » appartient à ce qu'en tradition
francophone il faut bien appeler le « bêtisier» de la théologie.

Mais l'article de Birkner rend attentif à un autre élément encore,
lui aussi important pour l'histoire du concept. Le rejet indifférencié de
la théologie libérale par les représentants de la «théologie dialectique»
s'inscrit dans un mouvement plus large, que la recherche a parfois qualifié
d'«harmonie antilibérale»12. La plupart des représentants rassemblés par
leurs adversaires sous l'étiquette de « théologie libérale » avaient en effet
partie liée avec le libéralisme politique, qu'ils s'engagent en politique dans
l'un des partis libéraux de l'Empire et de la République de Weimar ou
qu'ils se contentent de défendre des positions libérales dans la politique
ecclésiastique.

Sur ce point aussi, l'article de Mulert pour la première édition de la
RGG est symptomatique. Mulert souligne en effet les affinités électives
entre les idées du libéralisme politique et le protestantisme. Selon Mulert,
le libéralisme politique est caractérisé par deux idées centrales : un élément
démocratique, qui demande la participation de tous au règlement des
affaires étatiques, et un trait individualiste, qui résiste aux violations étatiques
des droits de la personnalité. Or ces deux idées, estime-t-il, trouvent des

équivalents fonctionnels dans l'ecclésiologie protestante avec d'une part la
constitution presbytéro-synodale (à la différence de la constitution
aristocratique, voire monarchique, de l'Église catholique romaine) et d'autre part
la liberté de confession reconnue aux membres des Églises protestantes, qui
les autorise à contester la confession de foi normative de leur Église sans en
être exclus13.

11 Hans-Joachim Birkner, «Liberale Theologie», in: Martin Schmidt-
Georg Schwaiger (dir.), Kirche und Liberalismus im 19. Jahrhundert, Göttingen,
Vandenhoeck & Ruprecht, 1976, p. 33-42, ici p. 39. L'article avait paru d'abord
en 1974.

12 Klaus Tanner, Die fromme Verstaatlichung des Gewissens. Zur
Auseinandersetzung um die Legitimität der Weimarer Reichsverfassung in Staatsrechtswissenschaft

und Theologie der zwanziger Jahre, Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht
1989, p. 64-68. Cf. aussi l'article inaugural de Klaus Scholder, «Neuere deutsche
Geschichte und protestantische Theologie », in : id., Die Kirchen zwischen Republik
und Gewaltherrschaft. Gesammelte Aufsätze (K. O. von Aretin et G. Besier, éd.),
Berlin, Siedler, 1988, p. 75-97; l'article fut publié d'abord en 1963 dans Evangelische

Theologie. Pour tous ces débats, deux livres ont joué un rôle central : Kurt
Sontheimer, Antidemokratisches Denken in der Weimarer Republik. Die politischen
Ideen des deutschen Nationalismus zwischen 1918 und 1933 (1962), Munich, Deutscher

Taschenbuch Verlag, 19923 ; Christian Graf von Krockow, Die Entscheidung.
Eine Untersuchung über Ernst Jünger, Carl Schmitt und Martin Heidegger, Stuttgart,
Enke, 1958 ; réimpression : Francfort, Campus, 1990 ; on ne saurait trop recommander

la lecture de ce dernier livre aux interprètes de Rudolf Bultmann.
13 RGG1, vol. 3, col. 2108.



LA THÉOLOGIE LIBÉRALE EN ALLEMAGNE 357

Qui lit ces développements de Mulert avec les lunettes rétrospectives de

l'historien ne peut s'empêcher de constater que M ulert identifie le protestantisme,

ou du moins l'ecclésiologie protestante, avec les buts politiques poursuivis

justement par le parti ecclésiastique des libéraux. L'introduction du
système presbytéro-synodal dans toutes les églises allemandes et le refus du
caractère obligatoire, pour les pasteurs aussi, des confessions de foi, étaient
en effet les deux éléments centraux du programme ecclésiastique libéral ;

mais ils étaient loin de faire l'unanimité. Ainsi, pour les conservateurs qui,
sous l'égide de Frédéric-Guillaume IV, le « Romantique sur le trône des

Césars» (David Friedrich Strauß), dominaient sans partage les instances

ecclésiastiques prussiennes dès les années 1840, le gouvernement direct de

l'Église par le sumépiscope, c'est-à-dire par le roi, était la seule constitution
ecclésiastique théologiquement légitime. Et jusqu'à l'aube de la Première
Guerre mondiale, les procédures introduites contre les pasteurs pour des

raisons doctrinales furent des sources de conflits constantes entre les défenseurs

d'une théologie dénoncée comme libérale par leurs adversaires et les

instances ecclésiastiques14.
Cette connotation politique de l'expression «théologie libérale» est

constitutive de l'histoire du concept, aussi et surtout dans le champ
théologique. Selon les options politiques que l'on défendait, qualifier une
position de «libérale» pouvait ainsi exprimer un jugement de valeur
appréciatif ou dépréciatif. Et lorsque, après 1918, il se fit une certaine
unanimité contre le libéralisme, du moins parmi ce que l'on pouvait
alors qualifier d'avant-garde intellectuelle, cette affinité entre le libéralisme
politique et le libéralisme ecclésiastique viendra renforcer le rejet de ce

qu'on regroupait sous l'étiquette maintenant infamante de «théologie
libérale ». Nonobstant leurs divergences politiques, qui éclateront au grand
jour en 1933 lorsque Gogarten adhérera aux Deutschen Christen, en 1918

Karl Barth et Friedrich Gogarten appartenaient sans conteste à ces avant-
gardes intellectuelles, comme en témoigne le style de l'un et de l'autre, qui
représente une forme d'expressionnisme théologique15.

Contrairement à une doxa répandue par Karl Barth et ses amis, la
Première Guerre mondiale n'a pas mis fin à l'existence de la théologie

14 Ces conflits se nouèrent en particulier autour de la valeur obligatoire du
Symbole des Apôtres et de son usage liturgique.

15 Cf. Friedrich Wilhelm Graf, «Friedrich Gogartens theologische Deutung
der Moderne. Ein theologiegeschichtlicher Rückblick» (1989); «"Der Götze
wackelt". Erste Überlegungen zu Karl Barths Liberalismuskritik», (1986); «Der
Weimarer Barth - ein linker Liberaler?» (1987), in : id., Der heilige Zeitgeist. Studien zur
Ideengeschichte der protestantischen Theologie in der Weimarer Republik, Tübingen,
Mohr Siebeck, 2011, p. 265-328, 425-446 et 447-460. Cf. aussi l'article de Klaus
ScHOLDER. Op. Cit.



358 JEAN-MARC TÉTAZ

libérale16. Les formes institutionnelles, les organes de presse et les vecteurs
éditoriaux de la théologie libérale continuèrent d'exister après 1918, malgré
l'influence toujours grandissante de ce que l'on ne craignait pas d'appeler
alors l'«oekoumenê antilibérale»17. Quelques-uns des plus importants
théologiens de l'entre-deux-guerres appartenaient à la tradition de la théologie

libérale18 ; la plupart des théologiens libéraux allemands soutinrent la

République de Weimar. Ce qui marqua véritablement la fin (provisoire) de

la théologie libérale, ce fut la prise de pouvoir par les nationaux-socialistes
en 1933. La «mise au pas» (Gleichschaltung) des Églises protestantes par
les Deutschen Christen provoqua une polarisation des positions entre les

partisans des Deutschen Christen et leurs adversaires, qui se regroupèrent
en 1934 dans l'Église confessante. Les libéraux furent pris en étaux entre
deux options ecclésiologiques qui avaient en commun un refus sans réserve
du libéralisme, aussi bien théologique que politique. Dans ce contexte, il ne

restait plus aux défenseurs d'une position libérale qu'à rejoindre les rangs
de l'Église confessante, parfois avec d'importantes réserves théologiques,

16 Reprenant la façon dont Karl Barth aimait à styliser son propre parcours
théologique, le rôle de l'automne 1914 et de l'«Appel des 93 intellectuels» a

souvent été exagéré dans l'historiographie théologique. Ils ne constituent ni le

symbole de l'effondrement de la culture nationale bourgeoise et protestante ni
la crise ou la fin de la théologie libérale. Sur 1'« Appel des 93 intellectuels»,
cf. Wilfred Härle, « Der Aufruf der 93 Intellektuellen und Karl Barths Bruch mit
der liberalen Theologie», ZThK 72 (1975), p. 207-224; Bernhard vom Brocke,
«"Wissenschaft und Militarismus". Der Aufruf der 93 "An die Kulturwelt!" und
der Zusammenbruch der internationalen Gelehrtenrepublik im Ersten Weltkrieg»,
in : William M. Calder III, Helmut Flashar, Theodor Lindken (éd.), Wilamowitz
nach 50 Jahren, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1985, p. 649-719.
Quant aux nouveaux mouvements théologiques qui se formèrent après la guerre,
ils entretiennent des liens beaucoup plus complexes avec les théologies libérales que
ce que veulent nous faire accroire leurs protagonistes, cf. Hartmut Ruddies, Karl
Barth und die Liberale Theologie. Fallstudien zu einem theologischen Epochenwechsel,
Diss. Theol., Göttingen, 1994; Heinrich Assel, Der andere Aufbruch. Die
Lutherrenaissance. Ursprünge, Aporien und Wege - Kar! Holl Emanuel Hirsch, Rudolf
Herman (1910-1935), Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1993. La recherche
récente sur Karl Barth a en particulier montré que les prémisses de ses idées

fondamentales ultérieures se trouvent déjà dans les prédications de 1913-1914,

cf. Cornelis van der Kooi, Anfängliche Theologie. Der Denkweg des jungen Karl
Barth (1909-1927), Munich, Chr. Kaiser, 1987, spéc. p. 21-36 et 92-121.

17 Cf. Friedrich Wilhelm Graf, «Einleitung», in: id., Der heilige Zeitgeist
(op. cit.), p. 1-110, ici p. 48 et notes 137 et 138. On a trop oublié quels esprits
présidèrent à la naissance du mouvement œcuménique.

18 Cf. Matthias Wolfes, Protestantische Theologie und moderne Welt. Studien

zur Geschichte der liberalen Theologie nach 1918, Berlin-New York, W. de Gruyter,
1999.



LA THÉOLOGIE LIBÉRALE EN ALLEMAGNE 359

ou à se retirer dans une sorte d'exil intérieur19. La logique dualiste, qui
ne connaît d'autre différence que l'opposition ami-ennemi (Carl Schmitt),
avait pris le pouvoir dans le champ théologique20. Elle le gardera pendant
un demi-siècle. Il n'y avait plus de place pour une position défendant la

légitimité théologique du pluralisme.
Le cadre étant ainsi posé, il est possible de s'interroger de façon

plus précise sur l'usage de l'expression entre la fin du xvnie siècle et le

début du xxe siècle. On constate alors que c'est dans la seconde moitié du
xixe siècle que l'expression « théologie libérale » prend un sens positionnel
et programmatique21. Dans ce contexte, on peut distinguer trois usages
du mot pour désigner des positions théologiques au sein d'une théologie
protestante devenue plurielle.

1. À la fin du xixe siècle et au début du xxe siècle, l'expression « théologie
libérale» désigne un groupe de théologiens héritiers de la tradition trans-
cendantale et spéculative de l'idéalisme allemand, mais aussi du travail
de critique historique de Ferdinand Christian Baur. Les noms les plus
fréquemment cités à ce titre sont le théologien zurichois Alois Emmanuel
Biedermann 1819-1885), parfois associé à son collègue Alexander Schweizer

(1808-1888), un ancien élève de Schleiermacher à Berlin22; le professeur
berlinois Otto Pfleiderer (1839-1908), un élève de Ferdinand Christian
Baur23; Richard Adalbert Lipsius (1830-1892), professeur de théologie à
Iéna24 ; enfin Flermann Lüdemann (1842-1933), un Allemand professeur de

théologie à Berne. A ces systématiciens, il faut ajouter les représentants des

disciplines bibliques, qui défendaient la légitimité théologique et la nécessité

19 Sur ce point Friedrich Wilhelm Kantzenbach, « Kirchlich-theologischer
Liberalismus und Kirchenkampf. Erwägungen zu einer Forschungsaufgabe », ZKG 87

(1976), p. 298-320.
20 Symptomatique, Alfred de Quervain, Die theologischen Voraussetzungen

der Politik. Grundlinien einer politischen Theologie, Berlin, Furche Verlag, 1931 ; la
référence à Carl Schmitt et à l'opposition ami-ennemi se trouve à la p. 170 (cité
d'après Friedrich Wilhelm Graf, Der heilige Zeitgeist [op. cit.], p. 84, n. 237).

21 Les meilleures synthèses de l'histoire de l'Église et de la théologie protestantes
allemandes dans le cadre de l'histoire sociale et politique de l'Allemagne entre 1870

et 1933 sont les deux introductions de Friedrich Wilhelm Graf in : Friedrich Wilhelm
Graf (dir.), Profile des neuzeitlichen Protestantismus. Bd. 2: Kaiserreich Teil 1,

Gütersloh, Mohn, 1992, p. 12-117, et id., Der heilige Zeitgeist (op. cit.), p. 1-110.
Fondamental pour l'histoire du protestantisme libéral, Gangolf Hübinger,
Kulturprotestantismus und Politik. Zum Verhältnis von Liberalismus und Protestantismus im
wilhelminischen Deutschland, Tübingen, Mohr, 1994.

22 Sur Alexander Schweizer, cf. Emidio Campi et al. (dir.), Alexander Schweizer
und seine Zeit, Zürich, TVZ, 2008.

23 Sur Pfleiderer, cf. Friedrich Wilhelm Graf, Theonomie. Fallstudien zum
Integrationsanspruch neuzeitlicher Theologie, Gütersloh, Mohn,1987, p. 128-192.

24 Sur Lipsius, cf. Markus Iff, Liberale Theologie in Jena. Ein Beitrag zur
Theologie- und Wissenschaftsgeschichte des ausgehenden 19. Jahrhunderts, Berlin-
New York, W. de Gruyter, 2011, p. 35-42 et 93-107.



360 JEAN-MARC TÉTAZ

scientifique d'une approche «historico-critique»25 des textes bibliques et
des autres documents des premiers siècles chrétiens. Les théologiens
libéraux allemands s'organisèrent dans le Protestantenverein, fondé en 1863

par Richard Rothe et Daniel Schenkel, tous deux professeurs à Heidelberg
(Schenkel était de nationalité suisse)26.

Dans ce contexte, la figure de Biedermann est particulièrement
significative. C'est en effet Biedermann qui écrivit, en 1844, le livre qui peut
être considéré comme le manifeste programmatique de cette conception
théologique : Diefreie Theologie, oder Philosophie und Christentum in Streit
und Frieden21. C'est lui également qui, un an plus tard, dans un article,
utilisa, semble-t-il pour la première fois, la formule «liberale Theologie»
pour désigner le type de position que son manifeste défendait28. Enfin, c'est
le seul parmi les représentants de cette conception de la théologie libérale
à s'être engagé activement en politique : il siégea comme représentant du
Freisinn (le parti libéral zurichois) au Grand Conseil zurichois dès 1871

et participait régulièrement à la Mittwochgesellschaft d'Alfred Escher. Il
était par ailleurs très actif dans la vie sociétale zurichoise et fut durant de

nombreuses années le président du Club Alpin Suisse29.

2. Au début du xxe siècle, on démarqua de ce groupe, alors réuni sous

l'appellation « Alt-Liberalen », un nouveau groupe de théologiens, désignés

comme les « Jung-Liberalen » : il s'agit des théologiens formant 1'« École de

l'histoire des religions», soit Hermann Gunkel, Wilhelm Bousset, Rudolf

25 Le terme « historico-critique» a été introduit par Ferdinand Christian Baur
dans son article « Über Zweck und Veranlassung des Römerbriefs und die damit
zusammenhängenden Verhältnisse in der römischen Gemeinde. Eine historischkritische

Untersuchung» (1836), maintenant in : F. C. Baur, Ausgewählte Werke in

Einzelausgaben (Klaus Scholder, éd.), vol. 1 : Historisch-kritische Untersuchungen
zum Neuen Testament, Stuttgart-Bad Cannstatt, Frommann, 1963, p. 147-266.

26 Cf. Claudia Lepp, Protestantisch-liberaler Aufbruch in die Moderne. Der
deutsche Protestantenverein in der Zeit der Reichsgründung und des Kulturkampfes,
Gütersloh, Kaiser, 1996.

27 Tübingen, Fries, 1844. Sur la Freie Theologie, cf. en outre Thomas K. Kuhn,
Der junge Alois Emanuel Biedermann. Lebensweg und theologische Entwicklung bis

zur «Freien Theologie», Tübingen, Mohr, 1997, p. 379-387.
28 Alois Emanuel Biedermann, « Das apostolische Glaubensbekenntnis und die

schweizerische Predigerversammlung in Zürich. 23. Juli 1845», in : Die Kirche der

Gegenwart. Eine Monatschrift für die reformierte Schweiz 1 (1845), p. 333-347, ici

p. 345 sq.
29 Pour un aperçu biographique, cf. Rudolf Dellsperger, «Alois Emanuel

Biedermann », in : Stephan Leimgruber, Max Schoch (dir.), Gegen die Gottvergessenheit.

Schweizer Theologen im 19. und 20. Jahrhundert, Freiburg i. Br. [etc.], Herder,

1999, p. 86-103. Sur le système théologique de Biedermann, cf. Otto Reinmuth,
Religion und Spekulation. Alois Emanuel Biedermann, Berne [etc.], Peter Lang, 1993.

Un article de Biedermann a été traduit en français et publié en 1882 par la RThPh
(p. 253-268) : « Strauss et la théologie contemporaine » ; il est caractéristique du
positionnement de Biedermann.



LA THÉOLOGIE LIBÉRALE EN ALLEMAGNE 361

Otto, William Wrede, Ernst Troeltsch et quelques autres. À l'instar de

Troeltsch, les membres de l'École de l'histoire des religions se démarquaient
des positions défendues par les «libéraux» des générations antérieures.

Après 1900, des théologiens comme Adolf Harnack, Martin Rade ou
Wilhelm Herrmann se rapprochèrent des «jeunes libéraux» sans toutefois
adhérer à toutes les positions qu'ils défendaient30. Les «jeunes libéraux»
s'organisèrent essentiellement dans le cercle des « Amis de la Christlichen
Welt»31 et dans le «Congrès évangélique social», présidé par Harnack
de 1901 à 1912, puis par Otto Baumgarten de 1912 à 192532. Contrairement
à une opinion répandue, les théologiens libéraux continuèrent à exercer une
influence prépondérante dans l'université allemande après 1918, avec des

figures comme Otto Baumgarten (Kiel), Horst Stephan (Leipzig), Georg
Wehrung (Tübingen) ou Georg Wobbermin (Göttingen, puis Berlin)33.

De nombreux représentants de l'École de l'histoire des religions
s'engagèrent après 1918 dans le «Parti Démocratique Allemand» (Deutsche
Demokratische Partei), le parti libéral de gauche fondé par Alfred Weber (le
frère de Max) et ses amis34. Ce parti, qui voulait rompre avec les pratiques
politiques des partis libéraux de l'avant-guerre, prenait en quelque sorte la
succession du Nationalsozialer Verein de Friedrich Naumann, le beau-frère
de Martin Rade, dans lequel s'étaient retrouvés dans les années 1890 Martin
Rade, Max Weber et Ernst Troeltsch (et qu'Adolf Harnack avait soutenu
financièrement)35. Le Parti Démocratique Allemand fut la cheville ouvrière
de la coalition dite de Weimar à laquelle appartenaient également les partis
socio-démocrate et catholique (Zentrum) et qui porta les premiers
gouvernements démocratiques de la République de Weimar. Ernst Troeltsch

30 Sur 1'«École de l'histoire des religions», cf. Gerd Lüdemann (dir.),
Die « Religionsgeschichtliche Schule» (op. cit.).

31 Hans Manfred Bock, «"Die christliche Welt" 1919-1933. Organisierte
Akteure und diskursive Aktivitäten in der kulturprotestantischen Zeitschrift», in:
Michael Grunewald, Uwe Puschner (dir.), Das evangelische Intellektuellenmilieu
in Deutschland, seine Presse und seine Netzwerke (1871-1963), Berne [etc.], Peter
Lang, 2008, p. 341-382.

32 Gottfried Kretschmar, Der evangelisch-soziale Kongreß. Der deutsche
Protestantismus und die soziale Frage, Stuttgart, Evangelisches Verlags-Werk, 1972;
Harry Liebersohn, Religion and Industrial Society. The Protestant Social Congress
in Wilhelmine Germany, Philadelphie, American Philosophical Society, 1986.

33 Cf. M. Wolfes, Protestantische Theologie und moderne Welt (op. cit.).
34 Sur le DDP, cf. Werner Stephan, Aufstieg und Verfall des Linksliberalismus

1918-1933. Geschichte der Deutschen Demokratischen Partei, Göttingen,
Vandenhoeck & Ruprecht, 1973. Theodor Heuss, le premier président de la
République fédérale allemande (1949-1959), fut l'un des quatre derniers députés de la
DDP (devenue Staatspartei en 1929) dans le Parlement allemand en 1933 ; il vota les

pleins pouvoirs à Hitler le 23 mars 1933.
35 Dieter Düding, Der Nationalsoziale Verein (1896-1903). Der gescheiterte

Versuch einer parteipolitischen Synthese von Nationalismus, Sozialismus und
Liberalismus, Munich, Oldenbourg, 1972.



362 JEAN-MARC TÉTAZ

fut même durant presque deux ans Sous-secrétaire d'État parlementaire au
Ministère prussien des Cultes.

3. Dans un sens plus large, le terme désigne une des trois grandes
orientations théologiques de la théologie allemande du xixe siècle. On distingue
alors la théologie libérale de la « théologie de la médiation » Vermittlungstheologie),

qui rassembla nombre d'élèves directs de Schleiermacher, et de
la théologie confessionnelle du néo-luthéranisme, désignée parfois aussi

comme la «théologie confessionnelle positive», ce qui implique naturellement

que la théologie libérale serait une théologie de la négation, une
théologie négative.

Dans cette acceptation large, le terme regroupe alors aussi des

théologiens qui ne se seraient pas définis eux-mêmes comme «libéraux». Car,
ne l'oublions pas, si Albrecht Ritschl est considéré aujourd'hui comme
une des figures centrales du libéralisme théologique, cette incorporation
rétrospective va à l'encontre de la façon dont Ritschl se comprenait lui-
même, et était d'ailleurs compris par les libéraux de son époque.

Outre cet usage positionnel, il existe un usage plus ancien de l'expression
«théologie libérale», qui remonte à Johann Salomo Semler (1725-1791),
professeur de théologie à Halle. Auteur d'une célèbre Abhandlung vonfreier
Untersuchung des Canons (4 vol., 1771-1775) et d'un Apparatus ad liberalem
Veteri Testamenti interpretationem (1773), il publia une Institutio ad Doc-
trinam Christianam liberaliter discendam (1774) qu'il traduisit trois ans plus
tard en allemand sous le titre Versuch einer freieren theologischen Lehrart
{Mil). C'est dans ce texte qu'apparaît pour la première fois l'expression
«liberalis theologia». Mais, dans ce contexte, le terme «liberalis» n'a pas
encore le sens programmatique et positionnel qu'il recevra dans la seconde
moitié du xixe siècle. Il désigne une forme plus généreuse, plus tolérante, et
ce sens plus libre de pratiquer la théologie, d'où l'usage du comparatif dans
le titre allemand. On retrouve le même emploi chez Kant lorsqu'il parle
de « la manière de penser libérale du christianisme - également éloignée de

la servilité et du dérèglement »36. Chez Semler, l'enjeu consiste à affranchir
l'interprétation des Écritures du carcan dans lesquels les enfermait la lecture
dogmatique de l'orthodoxie. Il s'agit donc d'utiliser la critique historique,
dont Semler fut l'un des fondateurs, en faveur d'une lecture des Écritures

capable de nourrir la religiosité personnelle des individus et de l'affranchir
de la théologie officielle de l'Église.

Que conclure de ce survol de l'histoire complexe du concept « théologie
libérale»? Je résumerai le résultat en quatre thèses :

1. Au sens historique, le terme «théologie libérale» désigne dans
le contexte allemand certaines positions théologiques développées dans

36 Emmanuel Kant, «La Fin de toutes choses», in: Œuvres III (Ferdinand
Alquié, dir.), Paris Gallimard (Pléiade), 1986, p. 307-325, ici p. 323.



LA THÉOLOGIE LIBÉRALE EN ALLEMAGNE 363

le protestantisme à partir du milieu du xixe siècle, en opposition aux
théologies conservatrices (néo-confessionnelles ou revivalistes) et à la
Vermittlungstheologie. Il est donc anachronique de qualifier Semler ou
Schleiermacher de théologiens libéraux, même si les théologiens libéraux de
la fin du xixe siècle se placent eux-mêmes dans une généalogie théologique
pour laquelle les figures philosophiques et théologiques de la fin du xvme et
du début du xixe siècle jouent un rôle systématique fondamental.

2. Entre les années 1860 et les années 1920, les groupes désignés comme
représentants de la « théologie libérale » ont varié ; il s'agit essentiellement
des théologiens héritiers de la tradition idéaliste et de l'École de Tübingen
fondée par Ferdinand Christian Baur (« Alt-Liberalen ») et des membres de
1'«École de l'histoire des religions» («Jung-Liberalen»). Ces groupes ont
toutefois deux points communs : ils comprenaient la tâche de la théologie
libérale comme une contribution à la « réconciliation de la religion et de la
culture »37 et défendaient une approche historico-critique du christianisme
et de la Bible. Ils entendaient en effet surmonter la «profonde diastase

entre le christianisme et la culture générale »38 en développant une « science

psychologico-historique de la religion chrétienne» attentive entre autres
à «ses effets culturels globaux sur la vie de notre génération»39. Martin
Rade, le fondateur et rédacteur en chef de la Christliche Welt, résumera
cette visée en parlant de la « signification culturelle du christianisme »40.

3. Les représentants de la théologie dialectique ont repris le terme
de «théologie libérale» pour lui faire désigner l'ensemble de la théologie
« libre » ou « moderne » dont ils entendaient se démarquer ; dans cet usage
péjoratif, le terme «théologie libérale» désigne alors toute la tradition
théologique issue de Semler et de Schleiermacher, y compris les auteurs
qui, comme Ritschl, se comprenaient comme des adversaires de la théologie
libérale.

4. Depuis quelques décennies, le terme a reçu un sens positif et
constructif; il désigne maintenant toutes les formes de théologie qui,
d'une façon ou d'une autre, s'inscrivent dans la continuité de la tradition
théologique issue de Semler et de Schleiermacher et conçoivent la théologie

37 Richard Rothe, « Durch welche Mittel können die der Kirche entfremdeten
Glieder ihr wieder gewonnen werden?», in : id., Gesammelte Vortrüge und Abhandlungen

Dr. Richard Rothe's aus seinen letzten Lebensjahren (Friedrich Nippold, éd.),
Eberfled, R. L. Friederichs, 1886, p. 129-147.

38 Werner Elert, Der Kampf um das Christentum. Geschichte der Beziehungen
zwischen dem evangelischen Christentum in Deutschland und dem allgemeinen Denken
seit Hegel und Schleiermacher, Munich, Chr. Kaiser, 1921, p. 258.

39 Karl Sell, Die Entwicklung der wissenschaftlichen Theologie in den letzten
fünfzig Jahren. Rede beim Antritt des Rektorats der Universität Bonn am 18. Okober
1912, Bonn, Marcus, 1912, p. 6.

40 Martin Rade, « Die Bedeutung der theologischen Fakultäten für die heutige
Kultur», in Akademische Rundschau 1 (1913), p. 632-650, ici p. 647.



364 JEAN-MARC TÉTAZ

comme une démarche critique explicitant le sens du christianisme au gré
d'un diagnostic porté sur le monde contemporain.

2. De quelles questions l'expression « théologie libérale »

est-elle le chiffre?

L'histoire complexe du concept «théologie libérale» nous incite à

distinguer entre une acception positionnelle du terme, qui désigne un ou
plusieurs groupes de théologiens au sein du spectre des positions en conflit
au xixe siècle, et une acceptation programmatique, qui fait commencer
l'histoire de la théologie libérale à la fin du xvme siècle et la relit à

partir des résultats auxquels a abouti l'histoire ainsi reconstruite41. On

pourrait alors parler d'une acception «généalogique» du terme, au sens

où cette conception a partie liée à une démarche historiographique qui
reconstruit la généalogie de la théologie libérale sans prétendre que les

théologiens qu'elle fait figurer dans cette lignée se seraient eux-mêmes

compris ou désignés comme des théologiens « libéraux ». Car il ne fait aucun
doute que Schleiermacher, malgré son engagement politique libéral42,
ne s'est jamais compris comme un théologien libéral, c'est-à-dire, à son

époque, rationaliste43. Et Albrecht Ritschl, autre figure incontournable
dans une généalogie du protestantisme libéral, s'est toujours positionné
comme un adversaire aussi intransigeant des libéraux que des théologiens
confessionnels. Il n'a d'ailleurs lui-même pas eu d'adversaires plus décidés

que les représentants de la théologie libérale que l'on désignera plus tard
comme les « Alt-Liberalen ». En témoignent les protestations des libéraux
lorsque l'on nomma Hans-Hinrich Wendt (1853-1928), un élève de Lotze

41 Sur cette distinction, cf. Manfred Jacobs, art. «Liberale Theologie», TRE 21,

p. 47-68 ; Matthias Wolfes, Protestantische Theologie und moderne Welt (op. cit.),
p. 12.

42 Sur l'engagement politique de Schleiermacher, fondamental : Matthias
Wolfes, Öffentlichkeit und Bürgergesellschaft. Friedrich Schleiermachers politische
Wirksamkeit, Berlin-New York, W. de Gruyter, 2004; Andreas Arndt, Die

Reformation der Revolution. Friedrich Schleiermacher in seiner Zeit, Berlin, Matthes
& Seitz, 2019. Le lecteur francophone trouvera une brève présentation des activités
politiques de Schleiermacher dans ma « Présentation générale » des « Conférences
sur la théorie de l'État et l'art politique » in : Friedrich Schleiermacher, Conférences
sur l'éthique, ht politique et l'esthétique (1814-1833). Traduction, introduction,
présentations et notes de Jean-Marc Tétaz, Genève, Labor et Fides, 2011, p. 267-281.

43 « Au lieu de ces noms hésitants, on ferait mieux d'appeler les supranatu-
ralistes les ultras théologiques et les rationalistes les libéraux théologiques » (Karl
Gottlieb Bretschneider, «Die Ultras und die Liberalen in der Théologie» [1820],
repris in : id., Kirchenpolitische Zeitfragen behandelt in zerstreuten Aufsätzen, Leipzig,

1847, p. 1-7, ici p. 2.



LA THÉOLOGIE LIBÉRALE EN ALLEMAGNE 365

et de Ritschl, pour succéder à Lipsius à Iéna44, ainsi que l'opposition
catégorique de Pfleiderer à la nomination de Harnack à Berlin45. Dans une
perspective généalogique et systématique, ce qui importe n'est cependant
pas tant l'intention des auteurs et leur positionnement concret dans le

champ pluriel des positions théologiques de leur époque que la façon dont
leur héritage a pu être revendiqué rétrospectivement comme une source ou
une possibilité de la théologie libérale.

Cela oblige naturellement à s'interroger sur ce que pourrait signifier,
dans une telle perspective généalogique, le terme « théologie libérale ». En
accord, me semble-t-il, avec la recherche allemande récente46, je propose
de comprendre la théologie libérale comme une théologie qui construit sa

position en référence critique et constructive avec l'histoire de la théologie
chrétienne afin de trouver dans cette histoire les ressources conceptuelles
capables de mettre en évidence la pertinence religieuse et culturelle du
christianisme comme religion de l'individu autonome en déployant une théorie
du christianisme en prise sur les ambivalences de la modernité.

Cette définition permet d'esquisser cinq questions systématiques autour
desquelles s'est cristallisé le travail de la théologie libérale et qui constituent
aujourd'hui encore une sorte de topographie du libéralisme théologique.

2.1. Liberté

La théologie libérale se déploie à l'enseigne d'une théorie de la liberté
comme autonomie. Elle s'oppose du coup à toute forme de contrainte en
matière de religion : «contre toute culture de la contrainte, [le libéralisme]
défend la liberté de l'individu religieux»47. Mais cette défense de la liberté
ne s'arrête pas à la liberté religieuse; elle a aussi une dimension
politique, dont on trouve un exemple particulièrement probant dans Y Éthique
théologique de Richard Rothe (3 vol., 1845-1848; 5 vol., 1867-18712).

Comme Schleiermacher avant lui, Rothe défend un constitutionnalisme
reconnaissant dans la liberté politique la «liberté véritablement morale

44 Cf. Hans-Joachim Birkner, «Liberale Theologie» (art. cit.), p. 37. Pour le

contexte d'ensemble, cf. Markus Iff, Liberate Theologie in Jena (op. cit.), p. 72-75.
45 Friedrich Wilhelm Graf, Theonomie (op. cit.), p. 139.
46 Cf. en particulier Friedrich Wilhelm Graf, art. «Liberale Theologie»,

RGG4 ; Hartmut Ruddies, « Liberale Theologie. Zur Dialektik eines komplexen
Begriffs», in : Friedrich Wilhelm Graf (dir.), Liberale Theologie (op. cit.), p. 176-203 ;

Matthias Wolfes, Protestantische Theologie und moderne Welt (op. cit.), p. 56-72.
47 Martin Rade, art. «Liberalismus III. Kirchlicher Liberalismus», RGG2,

vol. III, 1929, col. 1626-1629, ici 1626.



366 JEAN-MARC TÉTAZ

et moralement véritable»48 et faisant obligation à l'État de préserver la

« liberté personnelle et civique » de ses membres49.

Pour sa défense de la liberté religieuse et politique, la théologie libérale
revendique l'héritage de la théologie réformatrice de Luther ; comme
auparavant chez Hegel et Schleiermacher, la référence à Luther est constitutive
du geste critique et constructif au gré duquel la théologie libérale assume
et transforme ce qu'elle hérite de la tradition. Mais cette revendication ne

va pas de soi. En défendant une conception hétéronome de la liberté, la

théologie confessionnelle et le conservatisme politique semblent avoir bien

davantage de droits à se réclamer de Luther et de sa théologie du serf-arbitre

que les défenseurs libéraux de l'autonomie50. Pour riposter à cette critique
en illégitimité, les théologiens libéraux font valoir que la liberté comme
autonomie requiert non seulement sa réalisation dans la liberté politique,
mais aussi l'explicitation de ses présupposés théologiques. Pour la théologie
libérale, le défi consiste alors à expliciter la structure de la liberté en faisant

comprendre l'Absolu comme le principe qui fonde la réalité de la liberté
sans pour autant donner de cette dernière une interprétation hétéronome.
À cette fin, la théologie libérale recourt aux ressources offertes par la
tradition philosophique, qu'il s'agisse du transcendantalisme kantien, de

la philosophie hégélienne de l'histoire ou des spéculations schellingiennes
sur le fondement primordial. La constitution de la liberté relève du coup
d'une théorie de la religion. Fondée théologiquement, l'autonomie devient
«théonomie» (Otto Pfleiderer)51.

La question de la liberté est le champ dans lequel se pose avec le plus
d'acuité la question des liens entre la théologie libérale et le libéralisme
politique. Historiquement, la plupart des théologiens libéraux allemands
de la seconde moitié du xixe siècle et du début du xxe siècle se sont engagés

aux côtés des partis politiques dans lesquels s'organisait le libéralisme

48 Richard Rothe, Theologische Ethik. Vol. 2, Wittenberg, 18672, p. 437.
49 Id., Theologische Ethik. Vol. 3, Wittenberg, 1848, p. 913. Sur l'éthique

politique de Rothe, cf. Arnulf von Scheliha, Protestantische Ethik des Politischen,
Tübingen, Mohr Siebeck, 2013, p. 132-144; Angelika Dörfler-Dierken, Luthertum

und Demokratie. Deutsche und amerikanische Theologen des 19. Jahrhunderts
zu Staat, Gesellschaft und Kirche, Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 2001,

p. 49-113. Les citations de Rothe sont tirées du chapitre d'Arnulf von Scheliha.
50 L'exposé classique des positions conservatrices luthériennes est: Friedrich

Julius (von) Stahl, Die Philosophie des Rechts nach geschichtlicher Ansicht (2 vol.
en 3 tomes), Heidelberg, Mohr, 1830-1837; cf. aussi id.. Der Protestantismus als

politisches Prinzip. Vorträge zu Berlin März 1853, Berlin, Schulze, 1853 (réimpression

: Aalen, Scientia, 1987). Pour une interprétation d'ensemble, cf. Panagiotis
Kondylis, Konservatismus. Geschichtlicher Gehalt und Untergang, Stutttgart, Klett-
Cotta, 1987. Pour une mise en perspective du conservatisme luthérien dans l'histoire
de l'éthique protestante du politique, cf. Arnulfvon Scheliha, Protestantische Ethik
des Politischen (op. cit.), p. 124-132.

51 Cf. Friedrich Wilhelm Graf, Theonomie (op. cit.).



LA THÉOLOGIE LIBÉRALE EN ALLEMAGNE 367

politique. Mais ce dernier est aussi divers que les positions désignées
comme «théologies libérales»52. Nonobstant leurs divergences politiques,
les représentants de la théologie libérale partagent toutefois le souci de

réfléchir aux formes politiques et institutionnelles dans lesquelles peut et
doit se réaliser l'autonomie dont ils analysent les présupposés théologiques.
Ils défendent à ce titre l'État national, le constitutionnalisme et le
parlementarisme, dans lequel ils identifient le cadre le plus adapté à la réalisation

politique de la liberté; aussi soutiennent-ils la politique d'unification
allemande sous l'égide de la Prusse menée par Bismarck (Bismarck est

ministre-président du Royaume de Prusse dès 1862, puis chancelier de

l'Empire allemand de 1871 à 1890), ainsi que l'alliance politique entre
conservatisme et libéralisme sur laquelle s'appuie le chancelier jusqu'à la fin
des années 1870. Contre une conception de l'État comme pure instance de

pouvoir (Machtstaat), les théologiens libéraux soutiennent dans leur grande
majorité une conception de l'État comme État de droit (Rechtsstaat) - se

réclamant le plus souvent de la Philosophie du droit de Hegel - alliée à une
vision culturelle de l'État (Kulturstaat), c'est-à-dire une conception dans

laquelle l'unité et l'intégration de la nation reposent sur une dimension
prépolitique, une appartenance culturelle partagée qui se marque en particulier
par une communauté de langue, de mémoire culturelle et d'appartenance
religieuse53.

Pour les théologiens libéraux de l'époque bismarckienne, le christianisme

protestant est en effet la religion de l'Allemagne et, par conséquent,
le ferment de cette unité intérieure de la nation qu'il convient d'assurer
maintenant que son unification politique est chose acquise depuis la proclamation

de l'Empire à Versailles le 18 janvier 1871 54. Dans une telle conception,

la réalisation de la liberté semble requérir la restriction de la liberté
religieuse, ou tout au moins soumettre la pleine participation à la liberté
politique à des conditions d'intégration religieuse et éthique difficilement
compatibles avec la reconnaissance inconditionnelle des droits individuels.
Le problème de l'émancipation des juifs dans YÉthique théologique de Rothe

52 Sur le libéralisme politique allemand, cf. Dieter Langewiesche, Liberalismus
in Deutschland, Francfort, Suhrkamp, 1988 ; id. (éd.), Liberalismus im 19. Jahrhundert.

Deutschland im europäischen Vergleich, Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht,
1988.

53 La conception de l'État-nation comme Kulturstaat a trouvé son programme
classique dans les Discours à la nation allemande, prononcés par Fichte à Berlin à

partir du 31 décembre 1807 ; ils furent publiés en 1808, cf. J. G. Fichte, Discours à
la nation allemande. Traduction d'Alain Renaut, Paris, Imprimerie nationale, 1992.

L'histoire de la réception des Discours, en Allemagne et à l'étranger (en particulier
en France) est complexe et controversée ; elle ne peut être abordée ici.

54 Cf. Wolfgang Mommsen, Das Ringen um den Nationalstaat. Die Gründung
und der innere Ausbau des Deutschen Reichs unter Otto von Bismarck 1850 bis 1890,
Berlin, Propyläen, 1993.



368 JEAN-MARC TÉTAZ

est particulièrement révélateur de cette ambiguïté55. Pour Richard Rothe,
la question déterminante pour la jouissance des droits civiques n'est pas
l'appartenance formelle à une confession religieuse, mais la participation à

l'éthos chrétien. Les israélites peuvent donc devenir pleinement citoyens à

condition qu'ils participent à cet éthos :

Si les israélites sont christianisés du point de vue de l'éthos [sittlich], alors ils

ne sont certainement plus des juifs, mais de bons Allemands, etc. [...]. On
ne doit au reste pas oublier que l'émancipation politique des israélites est en
général elle aussi un puissant moyen pour favoriser leur christianisation éthique
et leur nouvelle nationalisation [c'est-à-dire leur incorporation dans la nation
allemande, JMT], un moyen sans lequel on ne peut absolument pas parvenir à

un succès complet dans ces deux perspectives56.

Richard Rothe défend donc l'émancipation des juifs dans le but de

favoriser leur intégration à la nation allemande et à l'éthos chrétien (qui
est l'éthos de la nation allemande, appartenance nationale et appartenance
éthique se conditionnant réciproquement)57. En revanche, si les israélites
entendent conserver un éthos spécifique et former une nation juive, ils

ne peuvent prétendre jouir des droits garantis aux citoyens allemands:
l'intégration est à la fois le moyen et la condition de leur émancipation.
L'État a pour tâche de favoriser cette intégration par sa politique scolaire
et économique, mais il doit éviter de porter atteinte à la foi, aux pratiques
et aux usages religieux des israélites58. Ce sont des raisons analogues qui
expliquent que les représentants du libéralisme théologique aient soutenu
la politique anticatholique de Bismarck (Kulturkampf visant à priver le

catholicisme allemand des bases institutionnelles assurant son autonomie
juridique et sociétale.

Cette conception éthico-religieuse de la liberté comme principe de
l'intégration culturelle de la nation constitue, au sens d'Isaiah Berlin, une
conception positive de la liberté59. Cette dernière va de pair avec une

55 En Allemagne, l'émancipation des juifs sera réalisée progressivement à partir
de 1862 (l'édit prussien de 1812, qui accordait aux juifs établis dans le Royaume
de Prusse les droits civils et politiques avait été partiellement révoqué en 1822). Le

premier Etat allemand à accorder aux juifs la pleine émancipation fut le Grand-
Duché de Bade, auquel appartenait l'université de Heidelberg où enseignait Rothe.
La Prusse et le Norddeutscher Bund accordèrent l'émancipation aux juifs en 1869 ;

cette loi s'appliqua à l'ensemble de l'Empire allemand dès 1871.
56 Richard Rothe, Theologische Ethik. Vol. 3, Wittenberg, Zimmermann'sche

Buchandlung, 1848, p. 972 sq. (cité d'après A. von Scheliha, op. cit.).
57 Ibid., 2e éd., vol. V, p. 362.
58 Ibid.
59 Sur l'opposition entre liberté positive et liberté négative, cf. l'essai classique

d'Isaiah Berlin, « Deux conceptions de la liberté », in : id., Éloge de la liberté, Paris,
Calmann-Lévy, 1988. Dans la droite ligne de sa défense de la liberté négative, Berlin
a identifié en Fichte un des ennemis de la liberté, titre qu'il partage entre autres avec
Rousseau et Hegel, cf. Isaiah Berlin, La liberté et ses traîtres. Six ennemis de ta

liberté, Paris, Payot & Rivage, 2009, p. 98-134.



LA THÉOLOGIE LIBÉRALE EN ALLEMAGNE 369

compréhension «idéaliste» de la politique à laquelle souscrivaient à la
même époque la plupart des représentants du libéralisme politique
allemand. Dans une telle conception, l'État est reconnu en tant qu'agent
institutionnel garant de la réalisation de la liberté comme autonomie
personnelle, dans le cadre d'une communauté assurant l'intégration normative
et la stabilisation axiologique des individus60. On retrouve cette option
idéaliste pour une conception positive de la liberté comme autonomie
personnelle dans l'apologie de L'Idée allemande de liberté publiée par Troeltsch
en 1915 dans la Neue Rundschau61.

Il est toutefois caractéristique de l'évolution et de la réflexion (auto-)
critique du libéralisme théologique allemand que Troeltsch ait plaidé
après 1918 pour une synthèse républicaine des traditions personnalistes de

la philosophie idéaliste et des traditions individualistes de la philosophie
libérale occidentale62. Dans cette perspective, chacune des positions en

présence doit servir de correctif à l'autre, la conception idéaliste de la

personne et de la communauté nourrissant la conception contractualiste et
individualiste du libéralisme tandis que cette dernière préserve la conception

idéaliste des risques antipluralistes auxquels l'expose ses tendances à

une intégration normative. On peut cependant douter que cette synthèse
constitue une position philosophiquement consistante. Il convient plutôt

60 Sur l'opposition de l'idéalisme et du libéralisme comme paradigmes
politiques, cf. Peter Hoeres, Krieg der Philosophen. Die deutsche und die britische
Philosophie im Ersten Weltkrieg, Paderborn [etc.], Schöningh, 2004, p. 80-88.

61 Ernst Troeltsch, « Die deutsche Idee von der Freiheit », Neue Rundschau 27

(1916), p. 50-75 ; le texte est repris dans Ernst Troeltsch, Deutsche Zukunft, Berlin,
Fischer, 1916, p. 7-60. Le texte a été publié, dans une version légèrement abrégée,

par Hans Baron in : Ernst Troeltsch, Deutscher Geist und Westeuropa. Gesammelte

kulturphilosophische Aufsätze und Reden, Tübingen, Mohr, 1925, p. 80-107. Sur
les écrits de guerre de Troeltsch et les problèmes que pose leur interprétation,
cf. mon article « Nationalisme et christianisme : deux évangiles? L'interprétation de

la Grande Guerre par Ernst Troeltsch (1914-1915)», ETR 89 (2014), p. 225-263 et
les indications bibliographiques qu'il contient. On ajoutera : P. Hoeres, Krieg der

Philosophen (op. cit.), p. 262-275.
62 Ernst Troeltsch, Naturrecht und Humanität in der Weltpolitik. Vortrag bei

der 2. Jahresfeier der Deutschen Hochschule für Politik, Berlin, Verlag für Politik
und Wirtschaft, 1923 ; maintenant in : id., Schriften zur Politik und Kulturphilosphie
(1918-1923) (Kritische Gesamtausgabe, vol. 15; Gangolf Hübinger, éd.), Berlin-
New York, W. de Gruyter, 2012, p. 477-512. Traduction française in id., Religion
et histoire. Esquisses philosophiques et théologiques, traduction, introduction et
notes de Jean-Marc Tétaz, Genève, Labor et Fides, 1990, p. 263-298. Sur les

débats autour du libéralisme politique dans l'entre-deux-guerres, cf. maintenant Jens

Hacke, Existenzkrise der Demokratie. Zurpolitischen Theorie des Liberalismus in der

Zwischenkriegszeit, Berlin, Suhrkamp, 2018.



370 JEAN-MARC TÉTAZ

d'y voir un dispositif mobile dans lequel chacune des positions contrebalance

l'autre de façon à réaliser un équilibre en constant mouvement63.

Mais, dès les années 1860, la question politique n'est pas le seul

cadre dans lequel se pose le problème de la liberté. Le succès culturel
du matérialisme semble condamner la liberté à n'être qu'une illusion64.
Dès lors se pose avec une nouvelle acuité la question qui était déjà au
centre de la réflexion kantienne sur le problème de la liberté : dans quelle
mesure la liberté est-elle compatible avec le déterminisme naturel? La
virulence prise par cette question après 1860 ne semble plus autoriser une
position comme celle défendue par Schleiermacher, pour lequel liberté et
nécessité s'impliquaient réciproquement : « Dans le domaine de l'être, tout
est exactement aussi libre qu'il est nécessaire»65. Du coup, la référence à

Kant sert à fonder la distinction entre deux perspectives irréductibles l'une
à l'autre : la perspective descriptive de la nature, dans laquelle la liberté n'a
pas de place, et la perspective religieuse, en «contraste» (Ritschl) avec la
première, qui permet à l'homme de s'élever au-dessus de la nature et lui
assure sa liberté66. Le fait de la conscience morale est le seul fondement
dans lequel s'enracine la « vision religieuse du monde », qui s'exprime dans
des «jugements de valeur». C'est la position défendue par Ritschl et ses

élèves. Ils récusent du coup toute pertinence théologique à la connaissance

63 Ce type de dispositif est caractéristique de la réflexion de Troeltsch en
éthique politique, cf. déjà Ernst Troeltsch, Politische Ethik und Christentum,
Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1904, maintenant in: id., Schriften zur
Religionswissenschaft und Ethik (1903-1912). Kritische Gesamtausgabe, vol. 6.1,
Trutz Rendtorff (éd.), Berlin-New York, W. de Gruyter, 2014, p. 134-195.

64 Sur la discussion du matérialisme autour de 1860-1870, cf. l'ouvrage classique
de Friedrich Albert Lange, Geschichte des Materialismus und Kritik seiner Bedeutung
in der Gegenwart, 2 vol., Leipzig, Iserlohn, 1876-18773; traduction française:
Histoire du matérialisme et critique de son importance à notre époque. Traduction
de B. Pommerol, Paris, Reinwald, 1877-1879, réimpression avec une préface de
Michel Onfray, Chécy, Coda, 2004. Le livre de Lange ne joua pas seulement un rôle
essentiel pour Nietzsche (dans sa première édition); il fut aussi largement reçu par
les théologiens libéraux qui le citent fréquemment.

65 Friedrich Schleiermacher, Vorlesungen über die Dialektik (Kritische
Gesamtausgabe, 11/10 ; Andreas Arndt, éd.), Berlin-New York, 2002, Teilband I,
p. 134 (cahier de 1814/1815, § 197). Schleiermacher commente cette thèse de la
façon suivante: «Tout est libre dans la mesure où il est une identité posée pour
soi de l'unité de la force et de la pluralité des manifestations: il est nécessaire
dans la mesure où il est mêlé au système de Pêtre-ensemble comme une succession
d'états» (ibid.). Cf. aussi les compléments du cours de 1822: «Nous devons ainsi
présupposer l'identité de la liberté et de la nécessité en chaque point de l'être
fini» (leçon XL1V, ibid., p. 259), ainsi que les cahiers d'étudiants correspondants,
Teilband II, p. 218-220 et 543-545. Pour la critique de cette conception, cf. Wilhelm
Herrmann, Ethik, Tübingen, Mohr, 19094, p. 70.

66 Cf. Albrecht Ritschl, Die christliche Lehre von der Rechtfertigung und
Versöhnung, t. 3, Bonn, Marcus, 1874, 18883, p. 173 sq.



LA THÉOLOGIE LIBÉRALE EN ALLEMAGNE 371

métaphysique et à ce qu'ils appellent la « théologie naturelle », préfigurant
ainsi le rejet radical de toute forme de théologie naturelle par Karl Barth67.

Les représentants de la théologie libérale «ancienne» ne pouvaient
souscrire à une telle conception. Ils tenaient en effet à défendre une « vision
du monde unitaire» établissant la compatibilité du christianisme avec les

résultats de la recherche scientifique68. Les « Alt-Liberalen » ne renoncent
donc pas à une fondation métaphysique de la théologie, même s'ils sont
conscients des difficultés systématiques auxquelles se heurte ce programme.
Aussi le statut exact et la possibilité de la connaissance métaphysique
font-ils l'objet de débats complexes entre les principaux représentants du
libéralisme théologique du dernier tiers du xixe siècle (Biedermann, Lipsius,
Pfleiderer)69. Si l'on essaie de dégager rétrospectivement une sorte de

consensus libéral sur ces questions, on le trouvera vraisemblablement dans
la thèse selon laquelle le concept de Dieu a une double fonction. Il doit
d'une part permettre de surmonter le dualisme entre liberté et dépendance,
ou entre la conscience du monde, comme réalité régie par le déterminisme,
et la conscience de soi, comme conscience d'indépendance ou de liberté, afin
d'éviter que ce dualisme ne prenne la forme d'une diastase. Il doit d'autre
part conférer une nouvelle qualité à la conscience de la liberté en élevant
l'homme au-dessus du monde et en lui permettant de découvrir en Dieu le

fondement de sa liberté ou de son «indépendance infinie»70. Jusque dans
le choix du vocabulaire, ce type de positions renoue avec les analyses de

Schleiermacher et de Hegel pour les reformuler dans un contexte intellectuel

67 Wilhelm Herrmann, Die Metaphysik in der Theologie, Halle, Niemeyer,
1876; id., Die Religion in ihrem Verhältnis zum Welterkennen und zur Sittlichkeit.
Eine Grundlegung der systematischen Theologie, Halle, Niemeyer, 1879; Albrecht
Ritschl, Theologie und Metaphysik. Zur Verständigung und zur Abwehr, Bonn,
Marcus, 18872. Cf. Ealk Wagner, «Le problème de la théologie naturelle chez
Albrecht Ritsehl», in: Pierre Gisel et al. (dir.), Albrecht Ritschl. La théologie en
modernité. Entre religion, morale et positivité historique, Genève, Labor et Fides,
1991, p. 35-60; Helga Kuhlmann, «Le concept de liberté dans le cours de Ritschl
"Morale théologique"», ibid., p. 109-133.

68 Cf. Richard Adelbert Lipsius, Philosophie und Religion. Neue Beiträge
zur Grundlegung der Dogmatik, Leipzig, Joh. Ambr. Barth, 1885, p. 276. Pour
la critique libérale de Ritschl, cf. Otto Pfleiderer, Die Ritschlsche Theologie
kritisch beleuchtet, Braunschweig, Schwetschke, 1891 ; Richard Adelbert Lipsius,
« Die Ritschlsche Theologie. Vortrag gehalten auf dem Thüringer Kirchentag zu
Hildburghausen 1888», in: id., Glauben und Wissen. Ausgewählte Vorträge und
Aufsätze (F. R. Lipsius, éd.), Berlin, Schwetschke, 1897, p. 321-355.

69 Sur ces questions, cf. Markus Iff, Liberale Theologie in Jena (op. cit.),
p. 93-188, ainsi que les indications bibliographiques données par l'auteur.

70 Cf. Alois Emanuel Biedermann, Die christliche Dogmatik, Zürich, Orell
Füssli & Co., 1869, p. 32. Sur le problème de la métaphysique en théologie, cf. id.,
« Eine Bilanz über die rationellen Grundbegriffe in der Theologie », Zeitschrift für
wissenschaftliche Theologie 14(1871), p. 1-30.



372 JEAN-MARC TÉTAZ

dominé par une conception déterministe de la nature qui ne laisse plus de

place à l'organicisme des philosophies de la nature du début du siècle.

2.2. Religion

On vient de le relever, le débat sur le fondement théologique de la liberté
dans la controverse avec le matérialisme et ses conséquences déterministes
est mené dans le cadre de la philosophie de la religion. Dans la tradition
libérale, cette discipline joue le rôle d'une théologie fondamentale.

Dans son dispositif disciplinaire, la théologie libérale présuppose la

distinction, introduite par Semler, entre religion et théologie71. Pour
Semler, la religion est une réalité vécue, individuelle, alors que la théologie
est une démarche doctrinale et, à ce titre, institutionnelle. La religion est
donc la réalité originelle, la théologie une dimension secondaire, qui tire
sa légitimité de la première. Richard Rothe résume parfaitement cette

position, dont il relève qu'elle «peut compter sur une acceptation assez

générale » : « considérée en soi, la religion est à l'origine quelque chose de

subjectif, la piété - la religion subjective est ce qui est primitif, la religion
objective ce qui est dérivé. Notre théologie le sait grâce à Schleiermacher,
et elle ne pourra plus jamais l'oublier»72. Le rôle fondamental reconnu
à la religion explique l'importance prise par la question de l'expérience
(Erfahrung), et même de l'expérience vive (Erlebnis) dans la réflexion
théologique. Dans la théologie libérale, cette question sera mise à l'ordre
du jour avec une vigueur particulière par Wilhelm Herrmann.

Chez Semler, l'enjeu de la distinction entre religion et théologie consiste
à trouver dans la réalité vécue de la religion le principe d'une réforme
de la théologie qui la libère du carcan de la dogmatique orthodoxe. La
théologie libérale se considère à juste titre comme l'héritière de ce

programme dont Schleiermacher a proposé la première réalisation classique.
Son exposé de La foi chrétienne (1821/22, 1830/312) s'ouvre par une longue
« Introduction » (près de 200 pages dans la seconde édition) dont l'essentiel
du propos relève de ce que Schleiermacher appelle la « théologie philosophique

»73. Telle que la comprend Schleiermacher, cette discipline conjoint
une démarche transcendantale, consistant à déterminer l'essence de la piété
(en termes plus modernes, on parlera de «l'essence de la religion»), et
une démarche historique et comparative dont l'enjeu est de définir la place

71 Trutz Rendtorff, Kirche und Theologie. Die systematische Funktion des

Kirchenbegriffs in der neueren Theologie, Gütersloh, Mohn, 19702, p. 32-49.
72 Richard Rothe, Zur Dogmatik, Gotha, Perthes, 1863, p. 2.
73 Cf. Friedrich Schleiermacher, Kurze Darstellung des theologischen Studiums

zum Behufeinleitender Vorlesungen (1811 ; 18312) ; traduction française de Bernard
Kaempf : Le statut de ta théologie. Brefexposé, Paris-Genève, Cerf-Labor et Fides,
1994, §24, §32-42 et 63-68.



LA THÉOLOGIE LIBÉRALE EN ALLEMAGNE 373

du christianisme au sein des religions (on parlera alors de « l'essence du
christianisme»)74.

Il est caractéristique de toutes les formes de théologie libérale qu'elles
placent une théorie de la religion au centre des prolégomènes à la
dogmatique. Mais elles ne se contentent pas de reprendre le modèle schleier-
macherien, même enrichi d'apports kantiens, fichtéens ou hégéliens. Le
développement de la psychologie de la religion et de l'histoire des

religions induit une transformation empirique de la théorie de la religion.
Les exposés systématiques publiés par les principaux protagonistes de la
théologie libérale durant le dernier tiers du xixe siècle en fournissent de

nombreux exemples : l'approche transcendantale, encore privilégiée par
Schleiermacher, est ainsi transformée en une psychologie de la religion,
tandis que la détermination de l'essence du christianisme prend maintenant
la forme d'une histoire de la religion trouvant son accomplissement ultime
dans le christianisme. Dans ces conditions, la question de la validité et du
statut des énoncés religieux doit faire l'objet d'une interrogation spécifique,
sous les traits d'une théorie de la connaissance portant sur la religion. C'est
dans ce cadre qu'on verra apparaître la thèse d'un « a priori religieux »75. La
théologie libérale met ainsi en œuvre une différenciation de la philosophie
de la religion en une série de disciplines complémentaires, ce qui ne va pas
sans poser la question de l'unité de la philosophie de la religion comme
discipline théologique fondamentale.

La comparaison entre les deux versions de la Dogmatique de Biedermann
donne un exemple particulièrement symptomatique de cette différenciation
interne de la philosophie de la religion qui intervient dès les années 187076.

Alors que la première édition proposait d'emblée une détermination de

l'essence de la religion comme «élévation de l'homme, en tant qu'esprit
fini, de sa déterminité naturelle propre à la liberté par rapport à cette
déterminité dans une dépendance infinie»77, la seconde édition contient
de longs développements introductifs sur la théorie de la connaissance
(§ 9-66) et fait précéder l'analyse de l'essence de la religion (§ 81-137) de

la discussion du «concept psychologique de la religion» (§ 69-80). Cette
nouvelle disposition trouve son modèle dans la Dogmatique de Lipsius. Cet

ouvrage définit la question de l'essence de la religion comme une question
psychologique et historique, assignant à l'enquête psychologique la tâche de

74 Cf. Martin Rôssler, Schleiermachers Programm der Philosophischen Theologie,

Berlin-New York, W. de Gruyter, 1994; Christian Albrecht, Schleiermachers
Theorie der Frömmigkeit, Berlin-New York, W. de Gruyter, 1993.

75 Classique: Ernst Troeltsch, «Zur Frage des religiösen Apriori», in: id..
Zur religiösen Lage, Religionsphilosophie und Ethik (Gesammelte Schriften 2),
Tübingen, Mohr, 1913, p. 754-768.

76 A. E. Biedermann, Christliche Dogmatik (op. cit.); 2eédition en deux
volumes: Berlin, Reimer, 1884 et 1885.

77 Op. cit. (1869), §13, p. 30.



374 JEAN-MARC TÉTAZ

démontrer « contre le mépris moderne de la religion, que la religion [...] est

un phénomène fondé nécessairement dans l'essence de l'esprit humain»78 ;

il contient également d'importantes sections consacrées à la connaissance

religieuse (§ 72-115) et à l'histoire de la religion (§ 116-139) qui débouchent
sur la détermination de l'essence du christianisme (§ 140-162) et du
protestantisme (§ 163-213). Cette option pour une approche psychologique de la

religion trouvera son aboutissement dans l'œuvre de Georg Wobbermin, le

traducteur allemand de William James, qui publia entre 1913 et 1925 une
Théologie systématique d'après la méthode de la psychologie de la religion19.

Pfleiderer déplace pour sa part l'accent de la psychologie et de la

théorie de la connaissance à l'histoire. Il reconstruit l'histoire de la religion
comme la genèse de son contenu spéculatif, qu'il identifie dans une théorie
de l'esprit à l'œuvre aussi bien dans le développement historique de la

religion que dans la vie religieuse du sujet. La philosophie de la religion de

Pfleiderer obéit à une démarche «génético-spéculative»80; elle trouve son
aboutissement dans une métaphysique de l'Esprit comme raison se réalisant
dans l'histoire de la religion. L'influence hégélienne est indéniable. Mais
le titre choisi par Pfleiderer indique aussi ce qui distingue la démarche de

Pfleiderer de celle de l'auteur de la Science de la logique : il ne présuppose

pas une logique spéculative du concept, mais prétend découvrir le contenu
spéculatif à l'œuvre dans l'histoire de la religion au gré de l'étude empirique
de cette dernière.

Quoi qu'il en soit de cette différence, la pointe systématique de la
démarche de Pfleiderer consiste sans conteste dans la thèse selon laquelle
l'essence de la religion se révèle au terme de l'histoire de la religion, c'est-
à-dire dans le christianisme. Le christianisme dévoile par conséquent la
vérité de la religion dont il réalise le concept. Et si toute l'histoire de la
religion est l'histoire de la révélation, le christianisme est « l'accomplissement
de l'histoire de la révélation ; en tant qu'il est l'accomplissement et le but
de l'histoire de la religion extra-chrétienne, il est aussi la réalisation et le

dépassement de toute révélation»81. C'est cette affirmation du caractère

78 Richard Adelbert Lipsius, Lehrbuch der evangelisch-protestantischen Dogma-
tik, Braunschweig, 1876, 18933, ici 1876, § 16, p. 19. Biedermann a consacré une
importante recension à la Dogmatique de Lispius, cf. A. E. Biedermann, « Die Dog-
matik von Lipsius », Protestantische Kirchenzeitung 24 1877), p. 21 -32,45-52,65-72,
89-96 et 105-111. Cette recension joue un rôle essentiel dans la transformation à

laquelle Biedermann soumet les prolégomènes de sa propre dogmatique.
79 Georg Wobbermin, Systematische Theologie nach religionspsychologischer

Methode, 3 vol., Leipzig, Hinrichs, 1913-1922-1925; sur Wobbermin, cf. Matthias
Wolfes, Protestantische Theologie und moderne Welt (op. cit.), p. 251-405.

80 Otto Pfleiderer, Genetisch-spekulative Religionsphilosophie, Berlin, Reimer,
1884.

81 Markus Iff, Liberale Theologie in Jena (op. cit.), p. 165. Sur la théologie
de l'histoire de la religion chez Pfleiderer, cf. aussi Reinhard Leuze, Theologie und
Religionsgeschichte. Der Weg Otto Pfleiderers, Munich, Chr. Kaiser, 1980.



LA THÉOLOGIE LIBÉRALE EN ALLEMAGNE 375

absolu du christianisme que Troeltsch récusera deux décennies plus tard
dans sa célèbre conférence sur L'Absoluité du christianisme (1902)82. La
déconstruction de l'absoluité du christianisme est l'aboutissement critique
des tentatives libérales pour restituer les conclusions de la philosophie
hégélienne de la religion en renonçant aux ressources d'une logique spéculative :

l'histoire est le règne du relatif dans lequel l'absolu n'a pas de lieu. Mais
la critique de l'absoluité du christianisme laisse ouverte la question de sa

validité actuelle. La façon dont Troeltsch a remis à deux fois l'ouvrage sur
le métier83 montre les difficultés auxquelles se heurtent les tentatives pour
répondre à cette question sans recourir aux ressources de la philosophie
spéculative84.

La transformation empirique de la philosophie de la religion et 1'«

allongement du questionnaire» (Paul Veynes) qu'elle provoque trouvent une
sorte d'aboutissement dans l'article de Troeltsch «Religionsphilosophie»
pour la Festschrift de Kuno Fischer (2e édition 1907) dans lequel l'auteur
dresse un panorama des recherches contemporaines en matière de religion,
de l'ethnographie à la théologie85. Il n'y faut pas voir un simple éclectisme

(même si cette dimension n'est pas absente), mais plutôt la recherche
d'une théorie totale de la religion, cherchant à intégrer tous les aspects
empiriques et systématiques du phénomène. Dans sa propre conception de

la philosophie de la religion, Troeltsch reste d'ailleurs fidèle à la tradition
de la théologie libérale puisqu'il la conçoit comme une quadruple démarche
faisant se succéder la psychologie, la théorie de la connaissance, l'histoire

82 Ernst Troeltsch, Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte

(1902/1912), Kritische Gesamtausgabe vol. 5 (Trutz Rendtorff, éd.), Berlin-
New York, W. de Gruyter, 1998 ; traduction française in : id., Histoire des religions et
destin de lu théologie, Paris-Genève, Cerf-Labor et Fides, 1996, p. 63-178 et 401 -445.

8? Outre la seconde édition de L'Absoluité du christianisme en 1913, qui donna
lieu à d'importants remaniements et ajouts, Troeltsch aborda à nouveau la question
dans le cadre des conférences qu'il avait l'intention de donner au Royaume Uni (et
qui n'eurent pas lieu en raison de son décès), cf. Ernst Troeltsch, « La place du
christianisme parmi les grandes religions», in : id., Le christianisme, l'histoire et les

grandes religions. Conférences britanniques de 1923. Traduction française de Bernard
Reymond, Paris, van Dieren, 2013, p. 83-107.

84 Pour une reprise actuelle de cette question, cf. Jörg Dierken, Fortschritte
in der Geschichte der Religion. Aneignung einer Denkfigur der Aufklärung, Leipzig,
Evangelische Verlagsanstalt, 2012.

85 Cf. Ernst Troeltsch, «Religionsphilosophie», in: id., Schriften zur
Religionswissenschaft und Ethik (1903-1912). KGA 6,1 (op. cit.), p. 535-613; traduction

française: «Philosophie de la religion», in: id., Religion et histoire (op. cit.),
p. 53-128.



376 JEAN-MARC TÉTAZ

des religions et la métaphysique86. Cette différenciation interne de la
philosophie de la religion marque le siècle séparant Schleiermacher de
Troeltsch. Elle signale que la théorie de la religion est, dans la théologie
libérale, le lieu par excellence du débat, critique et constructif, avec la
philosophie, mais aussi avec les sciences humaines et sociales en voie de

constitution.

2.3. Statut de la théologie

Les débats autour du programme d'une philosophie de la religion et les

questions soulevées par l'interprétation spéculative du christianisme font
apparaître une autre problématique encore : celle du statut épistémologique
de la théologie. On peut regrouper les questions débattues à cette enseigne
autour de deux problèmes: l'organisation systématique des disciplines
théologiques, c'est-à-dire la question de «l'encyclopédie», et le statut de
la dogmatique.

La situation moderne de la théologie est caractérisée par la différenciation

des disciplines constituant le canon de la théologie. Les théologiens

sont dès lors obligés de réfléchir au statut épistémologique de la

théologie et à l'agencement systématique des disciplines la composant.
Le texte classique sur cette question est Le bref exposé des études de

théologie de Schleiermacher (1810, 18302)87. Schleiermacher y définit la
théologie comme une « science positive », c'est-à-dire une science dont le

profil disciplinaire est déterminé par une fonction pratique, en l'occurrence
la direction de l'Église protestante, sans que cette finalité pratique ne porte
atteinte à la rigueur scientifique du travail théologique. Dans ce cadre,
Schleiermacher distingue trois groupes de disciplines : la théologie
philosophique, la théologie historique et la théologie pratique. La dogmatique
et l'éthique, aujourd'hui regroupées avec la philosophie de la religion à

l'enseigne de la théologie systématique, font partie chez Schleiermacher de
la théologie historique.

Au sein de la théologie libérale, le manuel de Schleiermacher exercera
une influence déterminante sur les discussions concernant le statut de la

théologie et son organisation disciplinaire. Sa conception et sa disposition
seront ainsi reprises très fidèlement par Richard Rothe dans son Encyclopédie

théologhjueHH. Au début du xxe siècle, c'est encore de Schleiermacher

86 Ernst Troeltsch, «Wesen der Religion und der Religionswissenschaft»
(1909), maintenant in : id., Zur religiösen Lage (op. cit.), p. 452-499. Sur l'interprétation

de la conception troeltschienne, ef. Georg Pfleiderer, Theologie als Wirklich-
keitswissenschaft. Studien zum Religionsbegriff bei Georg Wobbermin, Rudolf Otto,
Heinrich Scholz und Max Scheler, Tübingen, Mohr Siebeck, 1992, p. 43-72.

87 Friedrich Schleiermacher, Kurze Darstellung des theologischen Studiums
(op. cit.); traduction française : Le statut de la théologie (op. cit.).

88 Richard Rothe, Theologische Encyclopédie. Aus seinem Nachlasse herausgegeben

von Hermann Ruppelius, Wittenberg, Koelling, 1880.



LA THÉOLOGIE LIBÉRALE EN ALLEMAGNE 377

que s'inspire Paul Wernle pour son Introduction aux études de théologie*9.
Wernle y distingue trois groupes de disciplines : la théologie historique, la

théologie systématique et la théologie pratique. L'inspiration schleierma-
cherienne de son approche se trahit dans la fidélité à la conception
fonctionnelle de la théologie, dont la finalité est le « service ecclésial »90, et dans
la reconnaissance de la pleine dignité de la théologie pratique comme
discipline théologique. En revanche, Wernle se démarque de Schleiermacher
en ce qui concerne le statut de la dogmatique. Il tient à lui reconnaître un
statut normatif pour l'Église91 et la rattache pour cette raison à la théologie
systématique dont les principes fondamentaux relèvent de la philosophie
de la religion. Troeltsch défend une conception analogue dans son article
« Regard rétrospectif sur un demi-siècle de science théologique»92.

La conception de Schleiermacher fut cependant loin de faire l'unanimité
au sein de la théologie libérale. Nombre de ses représentants estimaient en
effet que la finalité pratique que Schleiermacher assignait à la théologie
était incompatible avec son caractère scientifique. Il convenait dès lors
de renoncer au caractère fonctionnel de la théologie pour faire droit
aux exigences épistémologiques de la science, et spécifiquement de la
science historique. On sait les conséquences drastiques qu'en tira Overbeck
dans son pamphlet Sur le caractère chrétien de notre théologie actuelle
(1873), conçu comme le pendant théologique de la première Considération
inactuelle de Nietzsche, consacrée à David Friedrich Strauß le confesseur
et l'écrivain93. Au début du xxe siècle, August J. Dorner critique ainsi le

« practicisme » de la théologie et plaide pour une conception purement
historique. Il en résulte une bipartition des disciplines théologiques en

théologie historique et théologie spéculative (apologétique, dogmatique,
éthique), la théologie pratique se voyant réduite au rang de discipline
technique, traitée dans une annexe. Mais, à strictement parler, seule la

théologie historique peut prétendre au statut de science, la théologie
spéculative n'ayant d'autre tâche que de systématiser les résultats de la

théologie historique94.

89 Cf. Paul Wernle, Einführung in das theologische Studium, Tübingen, Mohr,
1908,19112.

90 Op. cit. (19112), p. 15 sq.
91 Ibid., p. 301.
92 Ernst Troeltsch, « Rückblick auf ein halbes Jahrhundert der theologischen

Wissenschaft» (1909), maintenant in: Zur religiösen Lage (op. cit.), p. 193-226.
Traduction française in id., Histoire des religions et destin de la théologie (op. cit.),
p. 243-274 et 487-516, ici p. 224-226 et 272-274.

93 Franz Overbeck, Über die Christlichkeit unserer heutigen Theologie. Streit-
und Friedenschrift, Leipzig, Fritzsch, 1873 ; maintenant in : id., Werke und Nachlass,
Ekkehard W. Stegemann und Nikiaus Peter (éds.), t. 1 : Werke bis 1873, Stuttgart,
Weimar, Metzler, 1994, p. 155-256.

94 Cf. August Johannes Dorner, Grundriss der Encyclopädie der Theologie,
Berlin, Reimer, 1901.



378 JEAN-MARC TÉTAZ

Les discussions sur le statut de la théologie pratique comme discipline
scientifique, ainsi que la contestation de l'interprétation fonctionnelle de

la théologie dans son ensemble, sont l'indice d'une prise de conscience
des tensions croissantes entre les exigences épistémologiques de la science

historique, qui développe dans les dernières décennies du xixe sa « matrice
disciplinaire», et les requêtes pratiques du travail ecclésial aux prises avec

l'opposition de plus en plus marquée des appareils ecclésiastiques. Ces

tensions mettent en difficulté l'équilibre du programme de Schleiermacher.
Pour la théologie libérale, le caractère scientifique de la théologie est

indispensable à la fonction tant culturelle que religieuse qu'ils lui confèrent.
Mais cela ne signifie pas qu'ils aient renoncé à la visée pratique ultime de

la théologie, comme le souligne expressément Pfleiderer dans son manuel
consacré à la doctrine de la foi et à l'éthique chrétienne95.

La théologie pratique n'est pas la seule à faire problème dans les

discussions épistémologiques de la théologie libérale. Comme le montrent
les conceptions de Wernle et de Dorner, mais aussi les introductions
aux exposés dogmatiques publiés par d'autres représentants de ce courant

théologique, le statut épistémologique de la dogmatique est lui aussi

controversé. Pour faire bref, on peut distinguer trois positions
fondamentales. La dogmatique peut être comprise comme herméneutique de la
conscience croyante (Schleiermacher), comme explicitation de la genèse
de la foi (Herrmann) ou comme déploiement des contenus métaphysiques
du christianisme dans la forme, inadéquate, des représentations croyantes
(Biedermann).

On trouve d'abord les auteurs qui, malgré diverses modifications,
restent en principe fidèle à la conception de Schleiermacher : la dogmatique
est fondamentalement « doctrine de la foi » ; cela signifie qu'elle expose sous

une forme systématique la façon dont s'articule la conscience religieuse.
Cette explicitation conceptuelle de la foi chrétienne ne prétend pas au
statut de connaissance métaphysique, pas plus qu'à celui de connaissance

historique. En outre, et c'est un point essentiel pour ce type de positions,
la dogmatique conçue comme «doctrine de la foi» n'est pas une discipline
normative : elle ne prescrit pas ce qui doit être cru, elle décrit et systématise
la façon dont la conscience croyante s'articule à l'époque présente. Pour
satisfaire à sa fonction ecclésiale, elle s'efforce toutefois de se rattacher aux
énoncés traditionnels de la dogmatique, sans craindre de les critiquer et de

les transformer là où ils s'avèrent incompatibles avec la science moderne
ou avec la détermination de la conscience croyante. Elle assume ainsi une
fonction herméneutique consistant à réinterpréter les énoncés doctrinaux
traditionnels afin de les faire comprendre comme des manières pertinentes
d'articuler l'expérience croyante. À strictement parler, la doctrine de la foi

95 Otto Pfleiderer, Grundriss der christlichen Glaubens- und Sittenlehre, Berlin,
Reimer, 1880, 1893s, p. XIII.



LA THÉOLOGIE LIBÉRALE EN ALLEMAGNE 379

ne peut donc prétendre à une autre validité qu'à l'adéquation avec l'état
actuel de la conscience croyante. Elle ne saurait valoir comme une « vérité »

au sens que Schleiermacher donne par ailleurs à ce terme, c'est-à-dire

comme un accord entre la pensée et l'être96.

Parmi les théologiens considérés comme « libéraux », Wilhelm Herrmann
est sans conteste celui qui s'est réclamé avec le plus de vigueur de la

conception de Schleiermacher97. Il souligne à quel point cette manière
de comprendre la fonction de la dogmatique rompt avec la façon dont
on comprenait traditionnellement cette discipline. Comme « doctrine de la
foi », la dogmatique n'expose pas l'objet auquel le croyant doit donner son
assentiment; elle cesse donc d'être une loi doctrinale qui s'imposerait au

croyant. Mais, pour le professeur de Marbourg, Schleiermacher n'a pas
été au bout de son intuition. Herrmann plaide par conséquent pour une
radicalisation de la conception de Schleiermacher, un geste par lequel il
estime renouer avec l'intention la plus propre de la théologie réformatrice
de Luther98. La «doctrine de la foi» n'a pas pour première tâche de

formuler les idées dans lesquelles s'articule la foi (ce que Herrmann appelle
les «idées de la foi»), mais d'expliciter la genèse et l'essence de la foi.
C'est en ce sens précis que la dogmatique est une doctrine de la foi : elle
traite de la compréhension de la foi en tant qu'« obéissance morale », ce qui
constitue la seule « doctrine normative du protestantisme »". Comme la foi
est une expérience vive dans laquelle l'individu découvre la «vérité de son
existence humaine», celle-ci ne peut s'articuler que d'une façon à chaque
fois individuelle. Aussi est-il exclu de vouloir donner une forme normative
et véritative aux énoncés dans lesquels s'articule la foi (les « idées de la foi »).
Toute tentative en ce sens ne peut qu'aboutir à édifier un nouveau carcan
doctrinal, incompatible avec la véracité et l'authenticité de la foi.

Pour les théologiens qui, à un titre ou un autre, se réclament d'un
geste spéculatif, les énoncés dogmatiques ont en revanche une validité
théorique : ils expriment, peut-être sous la forme inadéquate des formules
traditionnelles, le véritable concept de Dieu qui en constitue le noyau

96 Schleiermacher déploie sa conception de la vérité dans les premières pages de
la Dialectique. Une pensée est vraie (c'est-à-dire peut prétendre au statut de savoir)
lorsqu'elle satisfait à trois conditions cumulatives: être en accord avec l'être; être
cohérente avec toutes les autres pensées constituant le savoir; être produite par
tous de la même façon. Dans ces trois conditions, la première est décisive; les deux
autres indiquent les critères (nécessaires, mais non suffisants) auxquels doit satisfaire
une pensée pour pouvoir prétendre au statut de savoir, donc pour être un candidat
sérieux à la vérité.

97 Wilhelm Herrmann, «Christlich-protestantische Dogmatik», in: J.

Wellhausen et al., Die christliche Religion mit Einschluss der israelitisch-jüdischen Religion
(Die Kultur der Gegenwart I,iv), Berlin-Leipzig, Teubner, 1906, p. 583-630.

98 Id., Der Verkehr des Christen mit Gott. Im Anschluß an Luther dargestellt,
Tübingen, Mohr, 19217.

99 Id., « Christlich-protestantische Dogmatik », p. 620.



380 JEAN-MARC TÉTAZ

spéculatif. En ce sens, le moment dogmatique est essentiel, il forme le

centre du christianisme dont il explicite la vérité. Dans cette optique,
la Dogmatique d'Alois Emanuel Biedermann peut être considérée comme
l'exposé classique d'une dogmatique libérale. Elle part de l'examen critique
de la dogmatique chrétienne mise en œuvre par David Friedrich Strauß
dans sa Doctrine de la foi100. Mais tandis que Strauß conclut de cet examen
critique à l'obsolescence du christianisme dont les contenus doctrinaux
succombent à ses yeux à des contradictions insolubles, Biedermann fait
suivre l'examen critique (dans lequel il suit assez fidèlement Strauß) d'une
reformulation doctrinale dans laquelle il s'efforce de mettre en œuvre cette
pacification des relations entre théologie et philosophie dont il avait fait
dès 1844 la visée programmatique de la théologie libérale101. En ce qui
concerne la défense de la vérité du dogme, les représentants de la théologie
spéculative sont ainsi en accord avec les défenseurs de l'orthodoxie comme
avec les représentants d'une religion post-chrétienne de l'esprit, même s'ils
se démarquent des uns et des autres sur le sens du dogme et sur la façon
dont il convient de faire droit à sa vérité. Aussi attaqueront-ils avec la
même verve les thèses défendues par Harnack, dans son Histoire des dogmes

comme dans son Essence du christianisme102.

Dans ce débat, Ernst Troeltsch occupe une position ambiguë. Certes, il
revendique régulièrement le modèle schleiermachérien pour sa conception
de la Doctrine de la foim. Mais, et cela fait tout à la fois l'originalité et
la difficulté de sa position, il maintient l'exigence d'une validité normative

i°° David Friedrich Strauss, Die christliche Glaubenslehre in ihrer geschichtlichen

Entwicklung und im Kampfmit der modernen Wissenschaft 1841), Darmstadt,
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 2009 ; sur Strauß, cf. Friedrich Wilhelm Graf,
Kritik und Pseudo-Spekulation. David Friedrich Strauß als Dogmatiker im Kontext
der positionellen Theologie seiner Zeit, Munich, Chr. Kaiser, 1982.

101 Cf. Alois Emanuel Biedermann, Die freie Theologie (op. cit.).
102 Cf. mon « Introduction » à Adolf von Harnack, L'Essence du christianisme.

Texte et débat. Edition, traduction, introduction et notes de Jean-Marc Tétaz,
Genève, Labor et Fides, 2015, spéc. p. 59-61.

103 Cf. Ernst Troeltsch, «Die Dogmatik der "religionsgeschichtlichen
Schule"», in: id., Zur religiösen Lage (op. cit.), p. 500-524; traduction française:
« La dogmatique de l'"École de l'histoire des religions" », in : id., Histoire des

religions et destin de ta théologie (op. cit.), p. 331-355. Le cours de Troeltsch sur
la Doctrine de la foi a été traduit par Bernard Reymond : Ernst Troeltsch, Traité
du croire. Glaubenslehre, Paris, van Dieren, 2014. Sur la conception de Troeltsch,
cf. Hans-Joachim Birkner, «Glaubenslehre und Modernitätserfahrung. Ernst
Troeltsch als Dogmatiker», in: Horst Renz, Friedrich Wilhelm Graf (dir.),
Umstrittene Moderne. Die Zukunft der Neuzeit im Urteil der Epoche Ernst Troeltschs
(Troeltsch-Studien, vol. 4), Gütersloh, Mohn, 1987, p. 325-337 ; Walter E. Wyman
Jr., «Troeltschs Begriff der Glaubenslehre», ibid., p. 352-373; Dietrich Korsch,
« Identité et intégration. Le rapport entre religion et culture dans l'interprétation
troeltschienne de Schleiermacher», in : Pierre Gisel (dir.), Histoire et théologie chez

Ernst Troeltsch (op. cit.), p. 41-62.



LA THÉOLOGIE LIBÉRALE EN ALLEMAGNE 381

de l'instance doctrinale : la « dogmatique doit être une science normative et

une véritable connaissance»104; elle doit exposer «une vision d'ensemble
normative de la religion chrétienne»105. Pour cela, elle doit pouvoir
s'appuyer sur une philosophie de la religion qui trouvera son double
achèvement dans une philosophie de l'histoire de la religion et dans une
métaphysique de la religion. Du coup, la doctrine de la foi apparaît comme
une adaptation des énoncés historiques et métaphysiques aux traditions
doctrinales de l'Église, attentive à tenir la balance entre la nécessaire

compatibilité avec les résultats des sciences modernes constitutifs de l'image
scientifique du monde et la préservation du vocabulaire et des formules
dogmatiques hérités du passé et constitutifs à ce titre de la mémoire
culturelle du christianisme (protestant). La doctrine de la foi ne peut
donc, à proprement parler, prétendre à un statut scientifique, même si

elle présuppose les connaissances et les méthodes scientifiques106. Mais,
d'autre part, la doctrine de la foi doit être l'expression de la foi. Elle doit
exposer les idées dans lesquelles s'articule la conscience croyante. À ce titre,
elle ne saurait trouver dans la philosophie la source de ses énoncés. Cette
ambiguïté trouve sa solution dans une prémisse plus implicite qu'explicite :

la conscience croyante exprime l'état actuel du christianisme, c'est-à-dire
la forme prise par ce dernier dans une culture travaillée en profondeur
par la conscience historique et scientifique. C'est le phénomène que Max
Weber analyse à la même époque à l'enseigne de la rationalisation. Du
coup, les thèses auxquelles parvient la philosophie de la religion ne sont

pas étrangères à la conscience religieuse. L'intellectualisation du monde
moderne rend la conscience religieuse perméable aux résultats des sciences

modernes. C'est cette perméabilité intellectuelle de la conscience religieuse
qui se reflète dans le statut ambigu que Troeltsch accorde à la doctrine de

la foi.
Cette ambiguïté du statut épistémologique de la dogmatique est un

héritage de la théologique des «Alt-Liberalen». On trouve déjà un
dédoublement analogue chez Otto Pfleiderer. La doctrine de la foi qu'il expose
dans son Grundriss présuppose en effet « le concept idéal du christianisme »

qui fait figure de « norme » pour les énoncés doctrinaux ; mais ces derniers
n'ont de validité que relative, tant il est vrai qu'ils portent la marque
tant de leur époque que des positions personnelles du dogmaticien et

qu'ils obéissent à une finalité pratique107. Pour Pfleiderer, la dogmatique
présuppose donc les résultats de la philosophie génético-spéculative de la

religion, qui seule fournit le «concept idéal du christianisme»; comme
doctrine de la foi, la dogmatique a pour tâche d'adapter à la finalité pratique

104 Ernst Troeltsch, « Rückblick» (art. cit.), p. 224/272 (traduction modifiée).
105 Id., « Die Dogmatik » (art. cit.), p. 505/337 (traduction modifiée).
106 Ibid, p. 514/346.
107 Otto Pfleiderer, Grundriss (op. cit.), § 3 et 4.



382 JEAN-MARC TÉTAZ

de l'enseignement et de la prédication ecclésiale les concepts spéculatifs
exposés par la philosophie de la religion.

2.4. Histoire

Dans le sillage de Ferdinand Christian Baur et de l'École de Tubingue,
l'histoire est pour la théologie libérale le garant et le paradigme du caractère
scientifique de la théologie. La théologie libérale est fondamentalement
une théologie historique et, à ce titre, une théologie critique. Certes, entre
le milieu du xixe siècle et les années 1920, la conception de l'histoire
dans laquelle s'inscrit la théologie libérale se modifie de façon profonde.
D'une compréhension qui cherche dans la logique hégélienne les structures
conceptuelles susceptibles de saisir le sens du développement historique, on
passe au début du xxe siècle au modèle de l'histoire des religions, qui trouve
le moteur des changements historiques en ce domaine dans la constitution
d'idéaux nouveaux, mais aussi dans les emprunts, les métissages et les

syncrétismes donnant naissance à de nouvelles formes religieuses. Quoi
qu'il en soit des modifications de la façon dont est comprise la réalité
historique, la reconnaissance de l'autonomie épistémologique de la science

historique joue un rôle central dans les programmes et les travaux de
la théologie libérale. Lorsque, dans son célèbre essai «Sur la méthode
historique et la méthode dogmatique en théologie»l08, Troeltsch exige que
la théologie adopte sans réserve la méthode historique et souscrive à ses

présupposés épistémologiques et ontologiques (vraisemblance; analogie;
interaction), c'est à cette tradition libérale qu'il se rattache.

Pour les représentants du libéralisme ancien, les travaux de Ferdinand
Christian Baur et de ses élèves jouent un rôle essentiel. Dans la tradition

hégélienne, Ferdinand Christian Baur comprend l'histoire du dogme
comme le procès de l'explicitation de la liberté au gré de la réflexion sur
le contenu doctrinal du christianisme, comme « le travail infini de l'Esprit
en lutte avec soi, visant la liberté de sa conscience de soi dans le contenu
absolu du dogme»109. La théorie spéculative de la liberté fournit à la

108 Ernst Troeltsch, «Ueber historische und dogmatische Methode in der
Theologie» (1900); maintenant in: id., Zur religiösen Lage (op. cit.), p. 729-753.
Traduction française in Ernst Troeltsch, Histoire des religions et destin de la
théologie (op. cit.), p. 39-62.

109 Ferdinand Christian Baur, Lehrbuch der Dogmengeschichte, Tübingen,
Fuess, 18582 ; Leipzig, 18673 ; réimpression : Darmstadt, Wissenschaftliche
Buchgesellschaft, 1979, p. 10. Le protestantisme est la réalisation de l'Esprit comme liberté,
cf. Christian Albrecht, « Historisch gebildete Differenzvermittlung. Ferdinand
Christian Baurs Deutung von Wesen und Funktion des protestantischen Prinzips

», in : Arnulf von Scheliha, Markus Schröder (dir.), Das protestantische
Prinzip. Historische und systematische Studien zum Protestantismusbegriff, Stuttgart
[etc.], Kohlhammer, 1998, p. 137-164. Sur la conception de l'histoire chez Baur,
cf. Wolfgang Geiger, Spekulation und Kritik. Die Geschichtstheologie Ferdinand



LA THÉOLOGIE LIBÉRALE EN ALLEMAGNE 383

fois le but du développement de l'histoire du dogme et le critère pour
la reformulation contemporaine de la doctrine chrétienne. Dans la suite
du siècle, les théologiens libéraux abandonnent toujours davantage la
logique spéculative au profit d'une approche plus empirique, prétendant
découvrir dans le cours du développement historique les processus au gré
desquels advient progressivement la vérité de la religion qui s'accomplit
dans le christianisme. Dès les années 1860 s'impose en effet un historicisme
souvent positiviste110. On voit ainsi apparaître une théologie historique,
ou même historiciste, dans laquelle les questions systématiques du présent
sont abordées par le biais d'un travail historique dont la fonction est à

la fois critique et constructive. Adolf (von) Harnack est caractéristique
de cette conception111. Son Histoire des dogmes (1886-1890; 1908-19094)
obéit à une intention systématique: en montrant comment le dogme est

une « création de l'esprit grec sur le terreau de l'Évangile », il historicise le

dogme et établit ainsi les limites de sa validité ; il peut du coup conclure sa

fresque historiographique par la triple fin de l'histoire des dogmes, à savoir
la Réformation luthérienne, le socinianisme et le catholicisme romain dans
la forme qu'il prend avec le dogme de l'infaillibilité pontificale. L'histoire
des dogmes de Harnack est un plaidoyer historique pour un christianisme
post-dogmatique dont L'Essence du christianisme expose le programmeI12.

La spécificité libérale de la conception harnackienne apparaît peut-être
plus clairement si on la compare à celle de son collègue et antipode (bien
que balte lui aussi) Reinhold Seeberg113. Pour Seeberg, titulaire de la chaire

Christian Baurs, München, Kaiser, 1964 ; Peter C. Hodgson, The Formation of
Historical Theology. A Study of Ferdinand Christian Baur, New York, Harper & Row,
1966; Ulrich köpf, «Ferdinand Christian Baur als Begründer einer konsequent
historischen Theologie», ZThK 89 (1992), p. 440-461.

110 Cf. Friedrich Jaeger et Jörn Rüsen, Geschichte des Historismus, Munich,
Beck, 1992, p. 34-40.

111 Sur Harnack, cf. Kurt Nowak, «Bürgerliche Bildungsreligion? Zur
Stellung Adolf von Harnacks in der protestantischen Frömmigkeitsgeschichte der
Moderne», in: id., Kirchliche Zeitgeschichte interdisziplinär. Beiträge 1984-2001,
Jochen-Christoph Kaiser (éd.), Stuttgart, Kohlhammer, 2002, p. 119-142; Kurt
Nowak et Otto G. Oexle (dir.), Adolf von Harnack. Theologe, Historiker, Wissensschaf

tspolitiker, Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 2001 ; Kurt Nowak et al.
(dir.), Adolf von Harnack. Christentum, Wissenschaft und Gesellschaft.
Wissenschaftliches Svmposium aus Anlaß des 150. Geburtstages, Göttingen, Vandenhoek
& Ruprecht, 2003.

112 Cf. Kurt Nowak, «Postface. Un christianisme sans dogme», in: Adolf
von Harnack, Histoire des dogmes. Traduit de l'allemand par Eugène Choisy
(1893), Paris-Genève, Cerf-Laboret Fides, 1993, p. 462-473. Mon «Introduction»
(p. 7-72) à Adolf von Harnack, L'Essence du christianisme (op. cit.) donne toutes les

informations nécessaires sur le programme du livre et les controverses auxquelles il
donna lieu.

113 Sur Reinhold Seeberg, cf. Friedrich Wilhelm Graf, «Konservativer
Kulturlutheraner. Ein Lebensbild Reinhold Seebergs», in: id., Der heilige Zeitgeist
(op. cit.), p. 211-264.



384 JEAN-MARC TÉTAZ

«positive» créée à Berlin pour faire contrepoids aux positions libérales de

Harnack, l'histoire des dogmes se conclut par la promulgation des textes
normatifs du luthéranisme et du calvinisme, c'est-à-dire par la Formule de

concorde et par les canons du synode de Dordrecht. Telle que la conçoit
Seeberg, l'histoire des dogmes est un plaidoyer historique pour la validité
actuelle des textes doctrinaux normatifs du protestantisme114.

La position de Harnack reste toutefois problématique : comme l'a relevé

Troeltsch dans la longue étude qu'il consacra en 1903 à Y Essence du

christianisme dans la Christliche Welt, la conception de l'histoire défendue

par Harnack ne parvient pas à justifier la validité normative à laquelle il
prétend pour les résultats auxquels il aboutit115. Car son historiographie ne

se contente pas de nous exposer ce qui est effectivement advenu ; en faisant
de l'histoire, elle propose un programme normatif pour le christianisme du
présent. Comme celle de Baur, l'historiographie de Harnack obéit donc à

une double intention, critique et constructive116. Mais cette prétention reste

injustifiable dans le cadre de son historicisme. Le rôle reconnu à l'histoire
par le libéralisme requiert une réflexion philosophique qui justifie les

prétentions normatives du travail historique. Selon la formule souvent citée
de Troeltsch, il s'agit de « surmonter l'histoire par l'histoire» pour préparer
le terrain à une nouvelle construction du christianisme qui intègre celui-ci
dans ce que Troeltsch appellera la «synthèse culturelle du présent»117.

114 Pour les conceptions de l'histoire des dogmes de Harnack et Seeberg,

cf. Michael Basse, Die dogmengeschichtlichen Konzeptionen Adolf von Harnacks und
Reinhold Seebergs, Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 2001. En français, cf. les

indications données dans ma Postface à ma traduction de Dietrich Bonhoeffer, Qui
est et qui était Jésus-Christ. Cours de christologie à Berlin - 1933, Genève, Labor et
Fides, 2013, p. 111-156, spéc. p. 120-126.

115 Cf. Ernst Troeltsch, «Que signifie "Essence du christianisme"?» (1903),
in : Adolf von Harnack, L'Essence du christianisme {op. cit.), p. 307-354.

116 Cf. Ernst Troeltsch, Adolf v. Harnack und Ferd. Christ, v. Baur. Aus der
Festgabefür A. v. Harnack zum 70. Geburtstag, Tübingen, Mohr, 1921.

117 La formule « surmonter l'histoire par l'histoire » apparaît pour la première
fois sous la plume de Troeltsch in : « Regard rétrospectif sur un demi-siècle de
science théologique » (art. cit.), p. 256 ; elle revêt alors un sens négatif et désigne
la façon dont l'école de Ritschl prive l'histoire de son pouvoir critique. Troeltsch se

réapproprie cette formule dans sa philosophie de l'histoire tardive dont il expose les

principes dans Der Historismus und seine Probleme (1922), maintenant : Kritische
Gesamtausgabe, vol. 16, Berlin-New York, W. de Gruyter, 2008. La «synthèse
culturelle du présent » est la visée pratique à laquelle est ordonnée cette philosophie
de l'histoire. Les phrases conclusives du livre conjoignent les deux formules : « L'idée
de la construction signifie surmonter l'histoire par l'histoire et aplanir la plateforme
d'une création nouvelle. C'est sur cette idée que doit reposer la synthèse culturelle
présente, qui est le but de la philosophie de l'histoire». Pour une interprétation
systématique de ces questions, cf. Hans Joas, Comment la personne est devenue
sacrée. Une nouvelle généalogie des droits de l'homme, Genève, Labor et Fides, 2016,

p. 155-210; cf. aussi Pierre Gisel (dir.), Histoire et théologie chez Ernst Troeltsch,
Genève, Labor et Fides, 1992.



LA THÉOLOGIE LIBÉRALE EN ALLEMAGNE 385

2.5. Éthique

Cette visée d'une synthèse culturelle renoue avec une des intentions
fondamentales de Richard Rothe, figure tutélaire de la théologie libérale : l'idée
d'un «âge éthique du christianisme», une idée que Troeltsch reformule
dans le contexte intellectuel et culturel des années 192011S. Fondateur du
Protestantenverein, Richard Rothe avait exposé dans son Éthique
théologique le programme d'une transformation éthique du christianisme se

réalisant dans le Kulturstaat comme forme de réalisation du Bien suprême :

« dans son essence la plus intime, le christianisme veut dépasser l'Église, il
ne veut rien de moins que d'avoir pour organisme propre l'organisme tout
entier de la vie humaine, c'est-à-dire l'État»119. D'inspiration schleierma-
cherienne, cette conception reconnaissait à l'éthique le rôle de discipline
théologique fondamentale. Mais surtout, elle identifiait l'essence du
christianisme dans sa substance éthique, et non dans son élaboration doctrinale.
Avec l'idée d'un «âge éthique du christianisme» appelé à succéder à son

«âge ecclésiastique», Richard Rothe est l'un des principaux représentants
du programme visant à une transformation éthique du christianisme120,

un programme que l'on peut sans doute considérer comme le centre
systématique de la théologie libérale tant il est vrai que c'est dans la substance

éthique du christianisme que les théologiens libéraux identifient la réalisation

religieuse de la liberté.
Dans ce cadre, Wilhelm Herrmann défend une conception originale

qui fait ressortir avec une netteté particulière certaines des préoccupations
centrales du libéralisme théologique au tournant du xxe siècle. La position
de Herrmann prend d'abord la forme d'une théorie de la religion présentant
cette dernière comme le lieu par excellence dans lequel l'individu peut
se comprendre comme un individu libre en se distinguant de la nature

118 Sur Richard Rothe, cf. Volker Drehsen, «La vision d'un âge éthique
non ecclésial du christianisme: Richard Rothe (1799-1867), in: Figures du

néoprotestantisme. RThPh 130/2 (1998), p. 173-192; Christian Albrecht, «Zur herme-
neutischen Funktion der Theorie von der Auflösung der Kirche in den Staat bei
Richard Rothe», in: Albrecht Grözinger et al. (dir.), Protestantische Kirche und
moderne Gesellschaft. Zur Interdependanz von Ekklesiologie und Gesellschaftstheorie
in der Neuzeit, Zürich, TVZ, 2003, p. 155-168. E. Troeltsch a consacré une étude à

Richard Rothe : Richard Rothe. Gedächtnisrede gehalten zur Feier des hundertsten
Geburtstages in der Aula der Universität (1899), maintenant in: id., Schriften zur
Theologie und Religionsphilosophie (1888-1902). Kritische Gesamtausgabe, vol. 1,

Berlin-New York, W. de Gruyter, 2009, p. 722-752.
119 Richard Rothe, Theologische Ethik, vol. V, Wittenberg, 1871, p. 397.
120 Sur l'ensemble de cette question, cf. Stefan Atze, Ethik als Steigerungsform

der Theologie? Systematische Rekonstruktion und Kritik eines Strukturprozesses im
neuzeitlichen Protestantismus, Berlin-New York, W. de Gruyter, 2008.



386 JEAN-MARC TÉTAZ

et de toutes les formes de déterminisme naturel121. Pour Herrmann, la
conscience religieuse trouve en effet sa matrice dans la conscience morale
comme conscience de l'incapacité du sujet à satisfaire les exigences de la
Loi morale et comme découverte de Dieu en tant que «puissance de la
bonté morale». «Vie religieuse et connaissance morale» vont de pair122.

L'émergence de la foi décrit ipso facto la constitution du sujet moral.
C'est par conséquent dans le cadre d'une Éthique que Herrmann reformule
la doctrine traditionnelle de la justification et de la réconciliation123.

Dans la version qu'en propose Herrmann au tout début du xxe siècle, la
transformation éthique de la théologie réfléchit les menaces qui pèsent

sur la liberté de l'individu et sur la conscience que ce dernier peut avoir
de lui-même comme d'un individu libre. En assurant la possibilité d'un
agir éthique en accord avec la conscience du devoir dans laquelle se

manifeste tout à la fois l'exigence morale et la liberté de l'individu, la

religion assure à l'individu la capacité de conduire consciemment sa vie - au
lieu d'être conduit par ses pulsions ou par les conditions sociales - et de
s'inscrire comme un acteur compétent dans les interactions sociales. Dans
cette interprétation éthique, la religion apparaît comme la dimension dans

laquelle la personnalité se constitue et se stabilise ; elle trouve dans l'image
de Jésus le modèle de cet idéal religieux de la personnalité.

Avec son Éthique, Wilhelm Herrmann expose l'une des théories théologiques

de la personnalité les plus profilées du début du xxe siècle. Il fait droit
ainsi à ce qui est une des préoccupations majeures de la théologie libérale
de cette époque, le « sauvetage de la personnalité »I24. Dans un monde dont
les logiques sociales, économiques et politiques semblent enfermer toujours
davantage l'individu dans une «boîte d'acier» (Max Weber), la religion
apparaît comme une forme de contrefactualité qui trouve son point d'appui

121 Wilhelm Herrmann, Die Religion (op. cit.); cf. Falk Wagner,
«Theologischer Neukantianismus. Wilhelm Herrmann 1846-1922», in: Friedrich
Wilhelm Graf (dir.), Profile des neuzeitlichen Protestantismus. Bd. 2 : Kaiserreich,
Teil 2, Gütersloh, Mohn, 1993, p. 251-278.

122 W. Herrmann, «Christlich-protestantische Dogmatik» (art. cit.), p. 621

et 593.
,2:) Cf. Wilhelm Herrmann, Ethik, Tübingen-Leipzig, Mohr, 1901 ; 5e édition :

Stuttgart-Tübingen, Mohr, 1908 6e édition, Tübingen, Mohr, 1921. Pour
l'interprétation de la conception de Herrmann, cf. Dietrich Korsch, Glaubensgewißheit
und Selbstbewußtsein. Vier systematische Variationen über Gesetz und Evangelium,
Tübingen, Mohr, 1989, p. 74-144; Jörg Dierken, «Wollen und Erleben. Wilhelm
Herrmann über Sittlichkeit und Religion», in: id., Selbstbewußtsein individueller
Freiheit. Religionstheoretische Erkundungen in protestantischer Perspektive, Tübingen,

Mohr Siebeck, 2005, p. 281-298.
124 Friedrich Wilhelm Graf, «Rettung der Persönlichkeit. Protestantische

Theologie als Kulturwissenschaft des Christentums», in: Rüdiger vom Bruch,
Friedrich Wilhelm Graf, Gangolf Hübinger (dir.), Kultur und Kulturwissenschaften
um 1900. Krise der Moderne und Glaube an die Wissenschaft, Stuttgart, Franz Steiner,
1990, p. 103-132.



LA THÉOLOGIE LIBÉRALE EN ALLEMAGNE 387

empirique dans le phénomène de la conscience morale et qui se déploie dans

l'interprétation religieuse du monde.
C'est dans la même veine que s'inscrit la conception de «l'Évangile»

exposée par Harnack dans sa célèbre présentation de L'Essence du christianisme

(1900). La prédication de l'évangile par Jésus ouvre sur une nouvelle
compréhension de la justice, libérée de toute casuistique et fondée dans

une disposition d'esprit constante (Gesinnung), l'amour nourri d'humilité.
C'est dans cette disposition d'esprit que se rejoignent la religion et la
morale : «c'est en ce sens qu'on peut appeler la religion l'âme de la morale
et la morale le corps de la religion»125. De même que l'Évangile trouve
son centre religieux dans l'idée de Dieu comme père conférant sa valeur
infinie à l'âme humaine, il trouve son centre éthique dans la constitution
de l'individu moral, c'est-à-dire dans une éthique de la vertu dont Harnack
déploie ensuite les conséquences dans les champs de l'ascèse, de la question
sociale, du droit et de la culture. Cette focalisation sur la question de la vertu
est caractéristique de l'éthique personnaliste du protestantisme libéral.

Un autre aspect de cette transformation éthique du christianisme
concerne ce qu'on appelle à la fin du xixesiècle la «question sociale».
Les transformations économiques et sociales induites dans le dernier tiers
du xixe siècle par l'industrialisation de l'Allemagne confrontent l'éthique
théologique à des questions pour lesquelles les cadres systématiques de

l'éthique protestante se révèlent insuffisants. Cela vaut tant de l'éthique de
la conviction (Gesinnung), dont YÉthique de Herrmann propose l'exemple
le plus accompli, que des modèles traditionnels d'éthique sociale inspirés

par l'organisation hiérarchisée des sociétés prémodernes. Pour faire face
à ces défis inédits, le protestantisme libéral se dote d'un instrument de

réflexion d'un nouveau genre, le Congrès évangélique social126 qui regroupe
théologiens, économistes et sociologues (dont Max Weber) afin de réunir
les compétences nécessaires à la conception d'une éthique et d'une politique
sociales protestantes en prise sur les nouvelles réalités économiques et
sociales. C'est dans ce cadre que le protestantisme libéral adopte le concept de

« dignité humaine », d'origine socialiste, pour désigner le point où l'anthropologie

chrétienne rejoint les problèmes d'éthique sociale. Le droit doit
garantir la possibilité d'une existence conforme à la dignité humaine. Sur cette
base, le Congrès évangélique social formule des exigences concrètes dans le
domaine de la formation, du droit du travail, de la régulation du temps de

125 Adolf von Harnack, L'Essence du christianisme (op. cit.), p. 134. La notion
de Gesinnung est aussi au centre de YÉthique de Herrmann.

126 Fondé en 1890, le Congrès évangélique social regroupe à l'origine les

représentants d'un protestantisme social conservateur, autour du pasteur Adolf
Stocker, et les défenseurs d'un protestantisme libéral, héritiers pour l'essentiel de
Ritschl. Mais les premiers quitteront le Congrès en 1896 déjà.



388 JEAN-MARC TÉTAZ

travail et du contrôle des salaires, des assurances sociales mais aussi des

mesures en faveur de l'épargne populaire127. Ces requêtes politiques rejoignent
sur de nombreux points les mesures exigées de longue date par le parti
social-démocrate. On ne s'étonnera donc pas que certains des membres les

plus influents du Congrès tels Wilhelm Herrmann ou Martin Rade plaident
en faveur d'une reconnaissance des buts politiques de la social-démocratie
malgré les désaccords idéologiques fondamentaux128. Ce rapprochement
pragmatique entre libéralisme théologique et social-démocratie initié par le

Congrès évangélique social contribuera à rendre possible la collaboration
politique entre les partis libéraux et social-démocrate au Reichstag; elle
débouchera sur l'association des socio-démocrates au gouvernement à

partir d'octobre 1918 et sur la constitution de la Coalition de Weimar après
la chute de la monarchie le 9 novembre 1918 et les élections à l'Assemblée
constituante de Weimar en janvier 1919.

Ce n'est toutefois pas le seul chantier auquel les transformations du
monde économique confrontent l'éthique du protestantisme libéral. Comme
le montre Troeltsch dans son maître-livre consacré aux Doctrines sociales
des églises et groupes chrétiens (1912), l'éthique chrétienne s'était organisée
depuis le ne siècle autour du modèle fourni par le droit naturel. Or ce modèle
se révèle incapable de rendre compte des nouvelles réalités politiques,
sociales et économiques caractéristiques du monde moderne. L'éthique
sociale protestante requiert par conséquent la formulation d'un nouveau
cadre systématique, en rupture avec l'héritage de la Réforme. Troeltsch en

expose les grandes lignes dans un long essai, en discussion critique avec
YÉthique de Herrmann129. 11 propose de concevoir cette nouvelle éthique
en s'inspirant de Schleiermacher, et plus spécifiquement de son éthique du
Bien qui analyse les cadres institutionnels de l'agir humain comme autant
de formes tendant à la réalisation du Bien suprême. Mais, et c'est un trait
typique de la conception de Troeltsch, les réalisations institutionnelles du
Bien doivent être placées sous l'horizon d'une dimension transcendante
qui tout à la fois anime la recherche humaine du Bien et relativise ses

réalisations. La religion est certes la force qui nourrit le travail humain en
vue du Bien ; mais elle est aussi l'instance critique qui exclut d'identifier les

réalités d'ici-bas avec l'horizon absolu du sens que dessine l'au-delà.

127 Cf. Julius Kaftan, Die Wahrheit der christlichen Religion, Basel, Detloff,
1889, p. 544; id., «Christentum und Wirtschaftsordnung», in: Bericht über die
Verhandlungen des Vierten Evangelisch-sozialen Kongresses, Berlin, 1893, p. 12-34,
ici p. 34, cité d'après A. von Scheliha, Protestantische Ethik des Politischen {op. cit.),
p. 147 sq.

128 Cf. Friedrich Wilhelm Katzenbach, Politischer Protestantismus. Historische
Profile und typische Konstellationen seit 1800, Saarbrücken, 1987, p. 135-144;
A. von Scheliha, Protestantische Ethik des Politischen (op. cit.), p. 149-151.

129 Cf. « Grundprobleme der Ethik. Erörtert aus Anlaß von Herrmanns Ethik »,
in : id., Zur religiösen Lage {op. cit.), p. 552-672.



LA THÉOLOGIE LIBÉRALE EN ALLEMAGNE 389

Avec ces cinq questions, nous disposons de quelques repères pour une
cartographie de la théologie libérale. Mais sa description serait incomplète
si nous ne prenons pas garde à un aspect signalé dès la définition initiale
que nous avons proposée de la théologie libérale : le travail de la théologie
libérale est en prise sur les ambivalences et les conflits de la modernité.
11 ne s'agit pas là d'une dimension qui viendrait s'ajouter de façon un
peu extérieure et pour tout dire extrinsèque à la réflexion qu'on dirait
alors «proprement théologique». Elle en est au contraire un élément
constitutif. La théologie libérale se conçoit comme une « science culturelle
du christianisme ». À ce titre, elle s'interroge sur la pertinence de la théologie
dans la société et la culture modernes.

Les réponses apportées par la théologie libérale furent diverses. La
recherche récente a souvent souligné que de nombreux théologiens libéraux
conféraient au christianisme protestant (dans sa version libérale, bien sûr)
une fonction d'intégration sociale qui tendait à résorber le pluralisme des

visions du monde et des orientations axiologiques. Car, pour les élites
intellectuelles du protestantisme allemand, ce pluralisme était vécu comme
une menace de désintégration sociale. Cela vaut des programmes d'une
transformation éthique du christianisme de Richard Rothe comme de la

conception théonome de la culture prônée par Otto Pfleiderer. Par certains
aspects, on peut encore inscrire dans cette tendance la recherche d'une
«synthèse culturelle du présent» qui devait faire l'objet du second volume
de la philosophie de l'histoire d'Ernst Troeltsch. Dans toutes ces figures,
il y a incontestablement un moment d'illibéralité au sein même de la

théologie libérale130. C'est dans ce contexte aussi qu'il faut inscrire tous
les programmes qui cherchent à expliciter le rôle de la religion comme
stabilisation de la personnalité face aux mécanismes de dépersonnalisation
à l'œuvre dans la modernité.

Nonobstant ces réserves sur les implications antipluralistes de la
plupart des programmes libéraux exposés dans le protestantisme allemand
entre 1860 et 1920, la théologie libérale a toujours compris qu'elle ne pouvait

remplir son rôle qu'à condition de développer un diagnostic critique du
monde moderne et de faire preuve d'une haute sensibilité herméneutique

pour les risques et les potentiels dont est porteuse la modernité. Bien avant

que Karl Barth et ses amis se fassent les hérauts d'une théologie de la
crise dans laquelle s'articule surtout le malaise d'un corps professionnel
-celui des pasteurs - et qui, pour cette raison, restera durablement une
théologie écrite par des pasteurs pour des pasteurs, la théologie libérale
avait développé, en dialogue avec la sociologie, l'économie politique et les

sciences politiques de l'époque, un diagnostic de la crise du monde moderne
autrement plus fin et précis.

130 Les théologiens libéraux ne furent pas les seuls à aspirer à une réintégration
des sociétés modernes. On retrouve par exemple ce trait dans la sociologie de

Dürkheim.



390 JEAN-MARC TÉTAZ »

Loin de succomber aux charmes d'une assimilation sans critique de
la religion à la culture et du christianisme aux valeurs bourgeoises du
monde moderne, la théologie libérale savait que « la grandeur de la religion
consiste justement dans son opposition à la culture»131. C'est sur cette
tension qu'elle avait construit sa théologie, en proposant de trouver dans la

religion des ressources qui rendaient l'individu capable de résister aux effets
délétères des conflits du monde moderne et de développer des stratégies de
résistance. C'est dans cette perspective que doivent être lus les programmes
d'intégration protestante de la société allemande, aussi illusoires fussent-ils.

La tension systématique entre le diagnostic critique porté sur la
modernité et la formulation de programmes théologiques d'un protestantisme

culturel est caractéristique de la théologie allemande, bien au-delà
des représentants de la théologie libérale. Et elle indique une tâche que
toute théologie doit relever: réfléchir à la pertinence sociale et culturelle
de la religion en général, et du christianisme en particulier. Car, et le

point mérite d'être relevé, dans leur immense majorité, les théologiens
libéraux ont souligné la visée pratique de la théologie : elle est au service
de l'Église et doit préparer à ce service. C'est pourquoi ils ont refusé de
suivre Strauß et de conclure du conflit entre christianisme et vision moderne
du monde, qu'elle soit matérialiste ou déterministe, à l'obsolescence du
christianisme et à la nécessité d'une « transformation du christianisme en
un pur humanisme»132. On sait que ce fut la voie suivie par Ferdinand
Buisson et par de nombreux protestants libéraux français133. Les
théologiens du protestantisme libéral allemand identifiaient en revanche dans
le christianisme la religion capable de stabiliser l'individu menacé par la
modernisation économique et sociale en fondant l'autonomie personnelle
dans la dépendance absolue par rapport à Dieu. Dans la théologie libérale
allemande, religion et culture forment un contrepoint complexe dont les

tensions harmoniques restent fréquemment irrésolues.
Inutile de souligner que le diagnostic porté sur le monde moderne

autour de 1900 ne peut plus être celui qu'on portera au xxie siècle. Aussi
serait-ce se méprendre sur le sens du travail des théologiens libéraux que de
croire qu'on pourrait reprendre aujourd'hui les propositions théologiques
développées voilà un siècle ou plus. Il est cependant au moins aussi illusoire
de croire que l'on puisse aujourd'hui renouer plus ou moins directement
avec les positions d'un Karl Barth ou d'un Rudolf Bultmann. Elles aussi

portent un indice temporel ; mais à la différence des théologies libérales,

131 Ernst Troeltsch, « Die Kirche im Leben der Gegenwart », in : Zur religiösen
Lage(op. cit.), p. 100.

132 David Friedrich Strauss, Der politische und der theologische Liberalismus,
Halle, C. A. Kümmel, 1848, p. 15 ; cité par Markus Iff, Liberale Theologie in Jena

(op. cit.), p. 3, note 8.
133 Cf. Vincent Peillon, Une religion pour la République. La foi laïque de

Ferdinand Buisson, Paris, Seuil, 2011.



LA THÉOLOGIE LIBÉRALE EN ALLEMAGNE 391

elles ne l'explicitent pas, ou rarement (chez Bultmann). Et du coup, elles ne
rendent pas transparents les attendus de leurs constructions, leur conférant
ainsi une illusion d'intemporalité. De la théologie libérale, la théologie du
xxie siècle peut et doit apprendre à réfléchir expressément sa position dans
les conflits du monde moderne et à concevoir la pertinence de la religion et
le sens de la théologie en interaction avec un diagnostic critique porté sur
le monde contemporain.




	La théologie libérale en Allemagne : de quelques questions que masque un chiffre théologique

