
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 151 (2019)

Heft: 4

Artikel: La stabilité des institutions (Rousseau, Rawls)

Autor: Guénard, Florent

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-869447

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-869447
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 151 (2019), P. 337-351

LA STABILITÉ DES INSTITUTIONS

(Rousseau, Rawls)

Florent Guénard
École Normale Supérieure, Paris

Résumé

Comment garantir la stabilité des institutions et, partant, la paix civile
A cette question classique, Rawls répond de deux manières. La première
réponse, pratique, vise à convaincre celles et ceux qui rejettent la conception
politique jugée valide, ou alors à la contraindre, en mettant en œuvre
d'éventuelles sanctions. C'est le modèle de Hobbes. La seconde réponse
cherche à former, à travers les institutions, le sens de la justice parmi les

citoyens, afin que ces derniers prennent la défense de ces institutions. Il s'agit
dans ce cas d'une stabilité pour de bonnes raisons, selon Rawls, qui voit en
Rousseau l'un des principaux partisans de ce modèle. Rawls a-t-il bien lu
Rousseau? Si Rousseau, à partir d'une tout autre vision de l'être humain

que Hobbes, s'est effectivement mis en quête de moyens de stabiliser les

institutions politiques républicaines, il n'est pas certain qu'il ait véritablement
envisagé la possibilité de les stabiliser, ces institutions étant intrinsèquement
fragiles à ses yeux. Il se peut que Rawls n'ait pas adéquatement réfléchi aux
forces institutionnelles non-démocratiques que les institutions démocratiques
génèrent elles-mêmes.

La théorie de la justice proposée par Rawls comporte dans son
élaboration deux moments distincts1. Il faut d'abord mettre en place une
conception politique de la justice, indépendante des différentes doctrines
du bien qui divisent les citoyens. Pour cela, une procédure est nécessaire :

dans une situation originelle hypothétique, des partenaires rationnels
représentant les citoyens s'accordent sous voile d'ignorance (c'est-à-dire
sans connaître leur position sociale ni les liens affectifs qui peuvent les unir
à d'autres individus) sur des principes de justice qui organisent la structure
de base de la société. Il faut ensuite vérifier la stabilité des institutions
formées selon ces principes, c'est-à-dire vérifier qu'elles sont susceptibles
d'engendrer des forces qui les maintiennent à l'existence.

1 John Rawls, Libéralisme politique, trad. C. Audard, Paris, P.U.F., 1995,

p. 179.



338 FLORENT GUÉNARD

La question de la stabilité est classique en philosophie politique. Rawls

distingue deux manières d'y répondre. La première est pratique. Elle
consiste à élaborer une conception politique qui semble valide, puis à

trouver des moyens de «convaincre ceux qui la rejettent» ou «si c'est

impossible, qu'ils agissent en accord avec elle, contraints, si nécessaire, par
des sanctions imposées par le pouvoir étatique»2. La stabilité dans ce cas

peut s'obtenir par des moyens non libéraux. Mais la théorie rawlsienne
de la justice cherche aussi une autre manière de s'assurer de la pérennité
des institutions, en déterminant celles qui sont susceptibles, étant donné la

psychologie humaine et les conditions sociales, de former le sens de la justice
des individus afin que ceux-ci puissent les défendre en conscience. Il s'agit
là de ce que Rawls appelle une stabilité pour de bonnes raisons3.

Dans l'histoire de la philosophie politique contractuelle, ces deux
modèles de stabilité ont été selon Rawls respectivement portés, de manière

significative, par Hobbes et Rousseau. C'est ce que Rawls souligne
particulièrement dans ses Lectures on the History of Political Philosophy*.
Pour supprimer le risque que font courir aux institutions le «free rider»
(c'est-à-dire celui qui profite de ce qu'elles apportent sans contribuer au
bien public), Hobbes considère qu'il faut donner au souverain un pouvoir
absolu de contrainte5. Le modèle est alors stable, mais il ne l'est pas pour de

bonnes raisons. En revanche, les institutions républicaines définies dans le

Contrat social sont intrinsèquement pérennes, parce qu'elles parviennent à

faire naître chez les citoyens un attachement aux lois qu'ils sont alors prêts
à défendre contre tout ce qui les menace.

Je voudrais ici évaluer cette lecture, plus précisément vérifier qu'il existe

bien, dans la pensée du philosophe genevois, ce que Rawls croit y lire, c'est-
à-dire la mise en place d'institutions susceptibles de donner naissance à des

motivations suffisantes pour qu'elles puissent durer. Je m'attacherai, dans

un premier temps, à comprendre comment Rawls lit Hobbes et Rousseau,
qu'il oppose explicitement. Je montrerai, dans un second temps, les limites
de cette lecture : si Rousseau n'a sans doute jamais cessé de chercher les

moyens de stabiliser le modèle politique républicain, il n'est pas sûr qu'il
ait été réellement convaincu que celui-ci pouvait être stabilisé.

2 Ibid., p. 181.
3 John Rawls, Théorie de la justice, § 76, trad. Catherine Audard, Paris, Seuil,

1987, p. 536 sq.
4 John Rawls, Lectures on the History of Political Philosophy (désormais

Lectures), édité par S. Freeman, Cambridge-London, The Belknap Press of Harvard
University Press, 2007, p. 23-93 et 191-248.

5 Théorie de la justice, op. cit., p. 537.



LA STABILITÉ DES INSTITUTIONS 339

1. Deux modèles de stabilité

Qu'Hobbes et Rousseau appartiennent à la tradition contractualiste
n'est pas, aux yeux de Rawls, sans signification. Rawls revendique son
appartenance à cette même tradition, qu'il oppose à l'utilitarisme. Les
théories du pacte social font valoir qu'une constitution légitime est celle

qui pourrait faire l'objet d'un accord parmi des individus également situés

et dotés des mêmes droits politiques. Cette légitimité ne vient donc pas de
la possibilité d'obtenir la plus grande somme de satisfaction, ce que font
valoir les penseurs utilitaristes6. Car, pour ceux-ci, la définition du juste
précède l'accord entre les individus, puisqu'il réside dans la maximisation
du bien-être social. Rawls oppose ainsi la tradition contractualiste du
droit naturel à la théorie de l'utilité7. Hobbes est incontestablement un
penseur contractualiste8. Pourtant, Rawls ne l'inclut pas dans le courant
dont il se réclame: «Mon but est de présenter une conception de la
justice qui généralise et porte à un plus haut degré d'abstraction la théorie
bien connue du contrat social telle qu'on la trouve, entre autres, chez

Locke, Rousseau et Kant»9. Hobbes ne figure pas dans cette liste parce
que, contrairement à la tradition des droits naturels (à laquelle les trois
philosophes susnommés peuvent être dits appartenir), il considère que le

contrat social n'est subordonné à aucune contrainte morale antérieure.
La loi naturelle n'est pas effective dans l'état de nature, car elle exige,

pour se faire entendre, des garanties qui n'existent pas dans une situation
précontractuelle10. La loi naturelle ne peut précéder le contrat, car elle
n'existe en réalité que lorsque le pacte entre les individus a organisé un
pouvoir politique qui les assure de sa protection.

6 Ibid., § 6, p. 56.
7 Ibid., p. 58.
8 On peut même penser qu'il a inventé la doctrine moderne du contrat social.

Voir sur ce point Jean Terrel, Les théories du pacte social. Droit naturel, souveraineté
et contrat de Bodin à Rousseau, Paris, Seuil, 2001, en particulier ch. 4.

9 Théorie de la justice, § 3, op. cit., p. 37.
10 « Les lois naturelles obligent in foro interno ; autrement dit : nous sommes

tenus par elles de désirer qu'elles prennent effet ; mais elles n'obligent pas toujours
in foro externo, c'est-à-dire à les mettre en application. Car celui qui serait mesuré
et accommodant, et qui exécuterait toutes ses promesses, en un temps et en un lieu
où nul autre n'agirait de même, celui-là ferait de lui-même la proie des autres, et

provoquerait avec certitude sa propre ruine, contrairement au fondement de toutes
les lois de nature, qui tendent à la préservation de la nature. » Thomas Hobbes,
Léviathan, ch. 15, trad. François Tricaud, Paris, Sirey, 1971, p. 158.



340 FLORENT GUÉNARD

1.1. La force de l'État

De la stabilité des institutions dépend selon Hobbes la paix civile. On

ne peut comprendre la pensée politique de Hobbes, explique Rawls, que
si l'on prend en compte sa thèse fondamentale : l'état de nature est un
état de guerre de tous contre tous, et on ne peut y échapper que par
l'instauration d'une souveraineté absolue11. Pour expliquer la manière dont
Hobbes procède, Rawls dégage trois grandes propositions théoriques, qui
permettent au philosophe anglais de conclure que le Léviathan fournit un
modèle politique stable.

La première porte sur le statut du contrat social. Rawls précise bien

qu'il ne faut pas l'interpréter comme un événement, mais comme un
point de vue12. Ces deux interprétations sont justifiées. Nous pouvons
en effet considérer que le contrat social est un événement qui explique
le passage de l'état de nature à l'état civil. Cet événement n'est pas
historique: Hobbes précise bien, au chapitre 20 du Léviathan, que les

républiques ne sont pas d'institution (c'est-à-dire établies parce que les

individus se craignent les uns les autres), mais d'acquisition, c'est-à-dire
constituées par la force (donc parce que les individus s'assujettissent à celui

qu'ils craignent)13. L'événement n'est pas historique, mais constitue une

hypothèse à partir de laquelle nous pouvons comprendre la genèse de l'état
civil. Cette interprétation, explique Rawls très justement, s'accorde avec la

définition qu'Hobbes donne de la philosophie : celle-ci est connaissance des

consécutions, car on ne connaît bien une réalité que lorsqu'on connaît les

causes qui l'ont engendrée14. Selon Rawls, cette interprétation est fondée,
mais elle repose sur l'idée que l'état de nature est un point de départ,
même conçu comme hypothétique. Or, Hobbes explique, au chapitre 13

du Léviathan, que l'état de nature, loin d'être seulement une origine, est

une possibilité permanente puisque c'est l'état dans lequel nous pourrions
nous trouver s'il n'y avait pas de souverain15. On est donc fondé à faire
valoir une autre interprétation du pacte social : il ne s'agit pas avec cet
accord de concevoir la manière dont on peut sortir de l'état de nature,
mais d'envisager ce qui permet de donner une stabilité à un gouvernement
existant. C'est un point de vue à partir duquel peut se formuler un jugement
rationnel : étant donné les passions qui nous motivent et les dangers, pour
notre sécurité, d'une situation où n'existe aucun ordre politique, nous
avons intérêt à défendre l'existence d'un souverain effectif. Rawls explique
ainsi que le contrat social sert moins à comprendre comment naissent les

11 Rawls, Lectures, op. cit., p. 41.
12 Ibid., p. 33.
13 Hobbes, Léviathan. ch. 20, op. cit., p. 207.
14 Ibid., ch. 5, p. 43.
15 Rawls, Lectures, op. cit., p. 32.



LA STABILITÉ DES INSTITUTIONS 341

sociétés civiles qu'à comprendre comment elles peuvent ne pas dégénérer et
s'effondrer, donc comment elles peuvent devenir stables16.

Le contrat social est donc un point de vue à partir duquel réfléchir à

la nécessité d'un pouvoir souverain. Ce point de vue est pertinent, mais à

une condition (c'est la deuxième grande proposition dégagée selon moi par
Rawls) : nos passions ne changent pas, la nature humaine est immuable17.

Cette condition est importante : Hobbes raisonne à partir des passions qu'il
observe autour de lui. Mais l'anthropologie qu'il dégage ne peut être valide

que si l'on suppose que la nature humaine est fixe et que ses caractéristiques
fondamentales ne changent pas. On peut ainsi faire l'hypothèse qu'à l'état
de nature, les hommes éprouvent les mêmes passions que lorsqu'ils vivent
dans un État gouverné par un monarque. Et conclure que, la peur étant le

ressort le plus puissant des actions humaines, les hommes ont peur les uns
des autres tant qu'ils n'ont pas peur du souverain.

La troisième proposition porte sur la rationalité. Rawls distingue
le rationnel et le raisonnable, et cette distinction est une proposition
fondamentale dans sa réécriture en 1993 de la théorie de la justice comme
équité18. Les choix rationnels sont les choix qui s'accordent avec notre
propre bien; les choix raisonnables sont ceux qui sont faits en fonction
de caractéristiques morales ou en fonction d'une conception de la justice.
Ces deux types de choix éclairent selon Rawls la pensée de Hobbes. Pour
ce dernier en effet, il est rationnel de suivre les principes raisonnables de

coopération (les lois naturelles) à condition qu'un souverain puisse garantir
la réciprocité. Le rôle du souverain est bien, selon Rawls, de changer les

conditions de la réflexion que les individus mènent sur leurs intérêts. Mais
il n'est pas, nous le comprenons, de changer la nature humaine. La stabilité
des institutions ne repose pas sur un changement dans les motivations,
comme s'il fallait que les individus, désormais associés, deviennent enclins
à collaborer. Elle naît du bon calcul : si le souverain existe, c'est parce que
les individus sont égoïstes par nature et qu'ils doivent continuer à l'être
dans l'état civil. Et lorsque les individus sont égarés par leurs passions, le

souverain s'assure lui-même de son existence par sa puissance propre et la
coercition qu'il exerce sur les sujets.

1.2. Bonté naturelle et contrat social

Rousseau contredit Hobbes sur deux points au moins : d'une part, la

politique doit bien changer la nature humaine (et non pas simplement
changer les conditions des décisions que nous devons prendre); d'autre

part, l'état civil fait naître des passions qui n'existaient pas dans l'état de

nature. Le modèle politique que Rousseau avance dans le Contrat social

16 Ibid., p. 33.
17 Ibid., p. 42 sq.
18 Libéralisme politique, op. cit., p. 76 sq.



342 FLORENT GUÉNARD

se comprend en fonction de cette opposition à Hobbes. Il est selon Rawls
stable pour de bonnes raisons parce qu'il ne se fonde pas sur la coercition.
Rawls dégage trois propositions qui permettent d'en montrer les ressorts.
Elles sont assez symétriques de celles qui caractérisent selon lui la pensée

politique de Hobbes.
La première porte sur l'état de nature. Rawls relève très justement

l'importance, pour le système de pensée rousseauiste, de la bonté naturelle
de l'homme. Rousseau affirme explicitement que c'est là le principe
fondamental de toute son œuvre. Mais quelle est la valeur de ce principe?
Comment Rousseau le justifie-t-il? Selon Rawls, ce principe n'est pas
démontré19. Rousseau explique que nous devons notre méchanceté à

notre perfectibilité. Mais de ce que nous sommes aujourd'hui méchants,
comment pouvons-nous inférer que nous sommes naturellement bons?
Nous pourrions penser que l'histoire n'a fait que révéler que nous sommes
originellement mauvais. Mais si Rousseau tient à ce principe, c'est parce
qu'il permet selon Rawls de donner un fondement anthropologique à la
stabilité de la société politique légitime. L'idéal de coopération qui résulte
du Contrat social doit reposer sur l'idée que les individus sont naturellement
bien intentionnés. C'est de cette manière que Rawls interprète la première
phrase du Contrat social: «Je veux chercher si dans l'ordre civil il peut
y avoir quelque règle d'administration légitime et sûre, en prenant les

hommes tels qu'ils sont et les lois telles qu'elles peuvent être »20. La stabilité
chez Hobbes se fonde sur le calcul rationnel, dont le souverain garantit
les conditions de possibilité ; chez Rousseau, elle repose sur une hypothèse
anthropologique.

La deuxième proposition découle de la première: elle porte sur nos
passions. Rawls considère que si Rousseau peut affirmer que l'homme est

bon par nature, c'est qu'il existe deux formes d'amour-propre. Il reprend
à son compte une distinction qu'établit Nicholas Dent21. La première
forme est naturelle : l'amour-propre y est l'expression de notre désir de

reconnaissance, de notre désir de compter tout autant qu'un autre, d'être
considéré, donc d'être traité selon un principe de réciprocité. Mais l'amour-
propre a également une forme enflammée ou pervertie : c'est l'orgueil, c'est-
à-dire la recherche de la domination, de la puissance, de la distinction22.

L'amour-propre n'est donc pas en lui-même condamnable, les rapports
sociaux ne condamnent pas l'homme à la méchanceté.

19 Lectures, op. cit., p. 204.
20 Rousseau, Du Contrat social, dans Œuvres complètes, t. III, Paris, Gallimard,

Bibliothèque de la Pléiade, 1964, p. 351.
21 Voir Nicholas Dent, Rousseau. An Introduction to his Psychological, Social

and Political Theory, Oxford/New-York, Blackwell, 1989, p. 52 sq.; id., A Rousseau

Dictionary, op. cit., p. 33-36.
22 Rawls, Lectures, op. cit., p. 198-199.



LA STABILITÉ DES INSTITUTIONS 343

La troisième proposition porte sur le contrat social. Rawls souligne
qu'à ses yeux Rousseau recommande des institutions politiques qu'il juge
réalisables, c'est-à-dire qui s'accordent à la fois aux exigences du droit
politique et à celles de la stabilité23. Le contrat social établit un accord de

coopération sociale sous le règne de la volonté générale. C'est un modèle
de stabilité parce que l'intérêt général est l'intérêt de chaque individu, mais
il faut pour le comprendre adopter le bon point de vue et donc s'écarter
de tout ce qui tend à séparer volonté générale et volonté particulière. C'est
justement ce que l'on fait lorsqu'on vit dans une société où règne la volonté
générale. 11 ne s'agit pas seulement, comme chez Hobbes, d'un changement
dans les conditions de la rationalité : l'individu est transformé par la vie
sociale - cette transformation est la fin de la législation24.

Dans ces deux modèles contractualistes de stabilité décrits par Rawls,
le pacte social ne joue pas le même rôle. Dans le modèle hobbesien, le

pacte social permet d'établir un pouvoir coercitif qui assure la stabilité en

cas de désaccord. Sans le Léviathan, les lois naturelles (c'est-à-dire les lois
morales) ne sont pas rationnelles ; ou plutôt, il n'est pas rationnel d'y obéir.
Le modèle rousseauiste entend établir un cercle vertueux démocratique au
sein duquel les institutions modifient les mœurs de telle sorte que celles-ci
sont alors pleinement accordées à ces institutions. L'esprit social remplace
la coercition.

2. La vertu des gouvernants

Mais Rousseau parvient-il à jeter les fondements de cette stabilité
recherchée par Rawls, dans sa Théorie de la justicel Rien n'est moins
sûr. C'est incontestablement son ambition : les lois, ne cesse d'expliquer
le philosophe genevois, ne peuvent être effectives que si les mœurs sont
droites, c'est-à-dire si elles ne sont pas ressenties comme d'insupportables
contraintes25. Politique et éducation sont inséparables: la législation est

organisation des passions, formation des mobiles, donc constitution d'un
cercle vertueux. Mais quelle forme peut-il prendre?

23 Ibid., p. 214.
24 Ibid., p. 237 sq.
25 Voir sur ce point la Lettre à d'Alembert, dans Œuvres complètes, t. V, Paris,

Gallimard, Bibliothèque de la Pléiade, 1995, p. 60 sq. ; sur la nécessaire convenance
des lois et des mœurs, je me permets de renvoyer à Florent Guénard, Rousseau

et le travail de la convenance, Paris, Honoré Champion, 2004, p. 493 sq. Sur la
lecture générale de Rousseau par Rawls, voir Céline Spector, Auprisme de Rousseau.

Usages politiques contemporains, Oxford, Voltaire Foundation, 2011.



344 FLORENT GUÉNARD

2.1. La vertu des citoyens

Il me semble qu'on peut en trouver une première forme dans ce que
Rousseau dit du règne de la vertu. En un sens politique, celle-ci se définit
comme la conformation de la volonté particulière à la volonté générale.
Dans le Discours sur l'économie politique, Rousseau fait de l'éducation à la

vertu l'objet fondamental de la politique que les gouvernants doivent mettre
en place. Le premier principe de l'économie publique, ce que Rousseau

appelle «la règle fondamentale du gouvernement»26, consiste à établir
le règne de la volonté générale puisque le bien du peuple en dépend. Il
faut aussi, en conséquence, que les chefs suivent les lois. La question n'est
évidemment pas aussi simple, puisque ceux qui gouvernent sont aussi les

plus difficiles à convaincre qu'il faut suivre l'intérêt général. Rousseau est

très explicite : « en général ce serait une grande folie d'espérer que ceux qui
dans le fait sont les maîtres, préféreront un autre intérêt au leur»27. Ce

problème peut être résolu de deux manières différentes : par la pratique et

par la raison. Dans le Discours sur l'économie politique, Rousseau ne donne

pas d'exemple montrant comment la pratique peut s'assurer de l'obéissance
des magistrats ; ce qui l'intéresse, c'est la possibilité de régler cette question
par la raison c'est-à-dire de parvenir à une économie publique au sein de

laquelle l'intérêt des chefs coïncide avec l'intérêt du peuple.
Incontestablement, nous aurions là un mode stable de gouvernement

démocratique, si «démocratique» signifie le règne de la volonté générale,
et non ce que Rousseau nomme explicitement démocratie, c'est-à-dire
une forme de gouvernement28. Le problème auquel chaque gouvernement
démocratique est confronté (la tyrannie des chefs) trouverait ainsi une
solution. Mais comment cette solution peut-elle se mettre en place?
Le raisonnement de Rousseau est le suivant: une économie publique
populaire, définie comme «celle de tout Etat où règne entre le peuple et
les chefs unité d'intérêt et de volonté »29 existe lorsque la loi règne ; mais la

loi ne peut régner que si volonté particulière et volonté générale coïncident.
Il faut donc faire régner la vertu. Lorsque c'est le cas, le cercle est vertueux :

« La patrie ne peut subsister sans la liberté, ni la liberté sans la vertu, ni
la vertu sans les citoyens ; vous aurez tout si vous formez des citoyens»30.
Nous avons bien là un cercle vertueux : pour être dans un État libre, il faut
des citoyens, mais pour obtenir ces citoyens, il faut que la volonté générale
règne dans l'État.

26 Rousseau, Discours sur l'économie politique, édition, introduction et
commentaire sous la direction de Bruno Bernardi, Paris, Vrin, 2002, p. 48.

27 Ibid., p. 48-49.
28 Rousseau, Du Contrat social, III, 4, op. cit., p. 404-405.
29 Discours sur l'économie politique, op. cit., p. 49.
30 Ibid., p. 60.



LA STABILITÉ DES INSTITUTIONS 345

Ce cercle est-il réellement vertueux? Règle-t-il par la raison et non par
la pratique la conduite des gouvernants? Rousseau ne dit rien d'explicite
sur cette question, mais il me semble que son raisonnement est le suivant :

les gouvernants étant choisis parmi les citoyens, la paideia qu'un régime
républicain met en place lui donne une assise qui peut le rendre pérenne.
Pour le dire autrement, on peut penser qu'il y a cercle vertueux puisque
les gouvernants se conduiront vertueusement, et que cette conduite se

manifestera d'abord par le souci de former les citoyens.
Mais ce raisonnement, que l'on peut extraire du Discours sur l'économie

politique, ne tient pas si on considère ce que Rousseau écrit dans le Contrat
social sur la psychologie des gouvernants. Le constat semble sans appel :

on ne peut espérer que dure un corps politique bien constitué, puisque
la volonté particulière du gouvernement agit sans cesse contre la volonté
générale du peuple. Il ne dure pas parce qu'il est animé par une volonté
de corps qui a suffisamment de force pour recouvrir la volonté générale

que les magistrats ont comme citoyens. Rien ne s'y oppose: «comme il
n'y a point ici d'autre volonté de corps qui résistant à celle du Prince fasse

équilibre avec elle, il doit arriver tôt ou tard que le Prince opprime enfin le

Souverain et rompe le traité social. C'est là le vice inhérent et inévitable qui
dès la naissance du corps politique tend sans relâche à le détruire, de même

que la vieillesse et la mort détruisent le corps de l'homme»31. D'où naît
cette volonté de corps? De la position même qu'occupe le gouvernement :

c'est «la volonté commune des magistrats qui se rapporte uniquement à

l'avantage du Prince»32. Elle se forme parce qu'il faut qu'un corps de

gouvernement se forme. Rousseau insiste : sans elle, le gouvernement n'a
pas de vie réelle et cette vie réelle suppose que tous les membres qui le

composent agissent de conserve, qu'ils se sentent appartenir à un ensemble
distinct de l'État : « il faut un moi particulier, une sensibilité commune à ses

membres, une force, une volonté propre qui tende à sa conservation »33. La
volonté souveraine ne peut exister sans puissance exécutive, mais celle-ci
n'existe pas sans une volonté de corps. Ce qui menace le corps politique
bien constitué émane de lui-même et de sa bonne constitution. La fragilité
est interne34.

31 Du Contrat social, III, 10, op. cit., p. 421.
32 Ibid., III, 2, p. 400.
33 Ibid., III, l,p. 399.
34 « Le corps politique, aussi bien que le corps de l'homme, commence à mourir

dès sa naissance et porte en lui-même les causes de sa destruction. » Ibid., III, 11,

p. 424.



346 FLORENT GUÉNARD

2.2. Le désir de domination

L'existence même du gouvernement dans un corps politique légitime,
dirigé par la volonté générale, réfute l'idée que le modèle proposé par
Rousseau puisse être stable, c'est-à-dire puisse de lui-même engendrer une
dynamique affective qui empêche la volonté particulière de se dissocier de
la volonté générale. Ou plutôt, s'il est possible de concevoir une formation
démocratique des citoyens, de telle sorte qu'ils puissent devenir vertueux,
il n'est pas possible de considérer que cette paideia suffise à supprimer le

problème que pose l'existence, nécessaire, d'un gouvernement. Cela ne suffit
pas parce que la volonté de corps du gouvernement n'est pas simplement
une volonté particulière (qu'il faut en quelque sorte subsumer sous la
volonté générale) mais une volonté qu'il faut veiller à faire naître afin que le

gouvernement puisse avoir une réelle efficacité. Pour le dire autrement, c'est
insuffisant parce que si la volonté particulière est naturelle35, la volonté de

corps est politique, comme la volonté générale.
Le modèle politique est instable: il ne parvient pas à contrer les

tendances dissociatives qu'il fait naître parce qu'il est bien ordonné. Il
faut cependant être plus précis. L'existence d'une volonté de corps du

gouvernement ne menace, en toute rigueur, que les républiques qui donnent
une forme aristocratique à la puissance exécutive. L'unité du gouvernement
ne repose sur la volonté de corps ni dans une monarchie (où la volonté
particulière du prince décide) ni dans une démocratie (où le prince et le

souverain sont une seule et même personne). On peut trouver étrange
que Rousseau présente comme un vice structurel ce qui n'appartient en
réalité qu'à une des formes possibles de gouvernement. Mais c'est parce que
Rousseau considère l'aristocratie élective comme la forme de gouvernement
la plus propre à conserver la liberté36. L'argument est donc afortiori : même
dans le régime exécutif le plus favorable à la liberté, les institutions sont
menacées par les passions qu'elles font naître nécessairement.

Mais si l'intérêt de corps s'éveille par la force des choses, ne faut-il pas
veiller à ce que les conditions économiques et sociales empêchent le désir de

puissance des magistrats, puisque l'éducation à la vertu ne peut suffire en
elle-même? L'égalité, explique Rousseau, est la condition nécessaire de la

liberté, qui est la fin de la législation : « il ne faut pas entendre par ce mot
que les degrés de puissance et de richesse soient absolument les mêmes, mais

que, quant à la puissance, elle soit au-dessous de toute violence et ne s'exerce

35 «[...] chaque individu peut comme homme avoir une volonté particulière
contraire ou dissemblable à la volonté générale qu'il a comme citoyen. Son intérêt
particulier peut lui parler tout autrement que l'intérêt commun ; son existence
absolue et naturellement indépendante peut lui faire envisager ce qu'il doit à la cause

commune comme une contribution gratuite [...].» Ibid., I, 7, p. 363.
36 « En un mot, c'est l'ordre et le plus naturel que les plus sages gouvernent la

multitude, quand on est sûr qu'ils la gouverneront pour son profit et non pour le

leur. » Ibid., III, 5, p. 407.



LA STABILITÉ DES INSTITUTIONS 347

jamais qu'en vertu du rang et des lois, et quant à la richesse, que nul citoyen
ne soit assez opulent pour en pouvoir acheter un autre et nul assez pauvre
pour être contraint de se vendre»37. Le nivellement relatif des conditions
et des fortunes doit empêcher que les riches puissent acheter les pauvres
qui se laissent vendre. Avons-nous là une stabilisation du modèle politique
proposé dans le Contrat social Peut-on considérer que l'égalisation permet
de lutter, plus efficacement que la seule vertu, contre l'ambition et le désir
de puissance, en mettant en œuvre une politique qui ne se contente pas
d'agir sur les motivations mais qui agit sur les conditions sociales de la
domination Faut-il alors conclure qu'un régime républicain ne saurait être
stable sans une action continue contre la constitution des fortunes et les

inégalités qui, quoi qu'on fasse, travaillent contre l'intérêt général?
Il n'est pourtant pas sûr que nous obtenions par cet égalitarisme le cercle

vertueux qui permettrait une stabilisation des institutions.
D'abord, parce que Rousseau précise bien que les mesures économiques

et sociales prises en ce sens ont également des conditions psychologiques :

il faut, du côté des pauvres, «modération d'avarice et de convoitise»38. Le
législateur doit agir sur l'inégalité des fortunes par des lois somptuaires,
mais ses décisions ne peuvent pas tout : elles doivent être accompagnées

par des modifications morales, c'est-à-dire, à nouveau, par une formation
de la vertu.

Ensuite et surtout, parce que le désir de domination n'est pas réductible
au désir de richesses. Rousseau fait sien, dans le second Discours, l'argument

de La Boétie : si les hommes peuvent renoncer à leur liberté, c'est

parce qu'en échange ils obtiennent le droit de commander39. L'ambition
est première, et la richesse n'en est, au mieux, qu'un des moyens. Le désir
de puissance est l'effet de l'amour-propre qu'enflamment les comparaisons
intersubjectives. Rousseau en montre la genèse dans YÉmile, et les moyens
de la prévenir. Lorsqu'à la puberté Émile commence à se mesurer aux
autres, le gouverneur l'empêche de devenir orgueilleux et méchant en
développant sa disposition à la compassion : il faut qu'Emile se considère
comme un homme parmi les autres hommes, il faut lui faire sentir les liens
qui l'attachent à son espèce, afin de faire obstacle à son amour-propre qui le

37 Ibid., II, 11, p. 391-392.
38 Ibid., p. 392.
39 « Il est très difficile de réduire à l'obéissance celui qui ne cherche point à

commander, et le Politique le plus adroit ne viendrait pas à bout d'assujettir des
hommes qui ne voudraient qu'être Libres.» Discours sur l'origine et les fondements
de l'inégalité parmi les hommes, Œuvres complètes, t. III, op. cit., p. 188. La Boétie
a montré que dans un régime tyrannique, le désir de domination l'emportait sur
la satisfaction qu'apporte le sentiment d'être libre : « il se trouve enfin quasi autant
de gens à qui la tyrannie semble profitable, comme de ceux à qui la liberté serait
agréable. » Discours de la servitude volontaire, Paris, GF-Flammarion, 1983, p. 163.



348 FLORENT GUÉNARD

pousse à se distinguer40. Il doit pour cela apprendre aussi de l'histoire, qui
lui montre, avec toute la distance nécessaire, le jeu des passions humaines.
Le gouverneur lui présente un tableau de l'ambition. Emile comprend, en
lisant Plutarque et Suétone, que le bonheur des puissants n'est qu'apparent

: « Auguste, après avoir soumis ses concitoyens et détruit ses rivaux
régit durant quarante ans le plus grand empire qui ait existé; mais tout
cet immense pouvoir l'empêchait-il de frapper les murs de sa tête et de

remplir son vaste palais de ses cris en redemandant à Varius des légions
exterminées?»41. Il réalise que le désir de domination est incompatible
avec ses propres aspirations et avec la manière dont il se figure son propre
bonheur. Cette éducation, évidemment, n'est pas faite pour le disposer à

entrer en politique : il ne se mêlera pas des affaires publiques, il n'ira pas
« faire le sage et le défenseur des lois chez les grands, chez le magistrat, chez
le Prince»42.

2.3. L'approbation publique

Le problème demeure; il semble bien que le modèle politique rous-
seauiste soit instable, puisqu'aucune paideia ne peut lutter contre l'amour-
propre des gouvernants - amour-propre qui n'est pas séparable de la

position qu'ils occupent. Le droit politique ne peut pas trouver une solution
à ce problème. Mais si la raison ne le peut pas, la pratique le peut. C'est
à la prudence qu'il faut faire appel pour pallier les défauts qui naissent,
nécessairement, du corps politique pourtant bien constitué. Il faut, par la

prudence, pallier les faiblesses que les institutions républicaines recèlent

intrinsèquement (donc, en termes rawlsiens, passer de la théorie idéale à

la théorie non-idéale, qui tient compte du fait que les circonstances peuvent
ne pas correspondre totalement aux principes de la justice43).

Rousseau entend relever ce défi dans les Considérations sur le gouvernement

de Pologne. Le roi préside la Diète, et c'est elle qui légifère. Il est

également chargé de la puissance exécutive. Et il tend à usurper la puissance
souveraine. Le problème est énoncé en toutes lettres: «C'est un grand
mal que le Chef d'une nation soit l'ennemi né de la liberté dont il devrait
être le défenseur»44. Or, il est impossible en Pologne de se passer du roi,
c'est-à-dire «d'un chef suprême qui soit à vie»45. Mais comment alors
préserver ces institutions et leur donner une forme de stabilité?

40 Rousseau, Emile ou de l'éducation, Œuvres complètes, t. IV, Paris, Gallimard,
Bibliothèque de la Pléiade, 1969, p. 520.

41 Ibid., p. 533.
42 Ibid., p. 544.
43 Rawls, Théorie de ta justice, § 39, op. cit., p. 282.
44 Rousseau, Considérations sur le Gouvernement de Pologne, Œuvres complètes,

t. III, op. cit., p. 989.
45 Ibid.



LA STABILITÉ DES INSTITUTIONS 349

Il faut avant tout que le roi soit élu. L'hérédité est certes facteur de

stabilité, mais c'est celle de l'ordre et non celle de la liberté46. Celle-ci
est alors menacée, puisqu'une famille royale l'emportera toujours sur la
législation47. L'élection au contraire sert la liberté et la stabilité: elle
demande au peuple (par ses représentants) de concourir au choix du chef,
et change la nature de l'ambition. Le roi ne peut plus aspirer transmettre
un pouvoir usurpé à ses enfants. Le seul objet dont il peut s'enorgueillir,
c'est alors la prospérité de l'État. Ce n'est plus par l'hérédité que le nom du
roi peut survivre à la mort de ce dernier, mais par sa renommée. C'est en se

rendant cher à son peuple qu'il peut désormais satisfaire son amour-propre :

il lui faut «illustrer son règne par des établissements utiles [...], qui fasse

bénir après lui sa mémoire»48. L'augmentation de sa puissance passe ainsi

par celle du bien public. Il ne s'agit pas d'éteindre l'ambition, mais de

changer son objet.
La question se pose alors de savoir qui peut prétendre se faire élire

roi. L'interrègne est une période où les troubles peuvent naître si on laisse
libre cours à toutes les prétentions. Il est donc nécessaire de canaliser et
de restreindre les ambitions dans le royaume, par conséquent de désigner

par un suffrage ceux qui peuvent prétendre être roi. Rousseau explique
qu'ils seront choisis par une Diète d'élection parmi les Palatins, qui
eux-mêmes ont été choisis parmi les Gardiens des lois, à l'issue d'une
série de désignations à laquelle Rousseau entend soumettre l'ensemble de

l'administration. L'honneur public est ainsi, à tous les échelons, le critère
qui doit l'emporter. Mais les élections sont susceptibles d'alimenter les

brigues des puissances étrangères qui souhaitent s'immiscer dans les affaires
polonaises. Il faut les empêcher en introduisant le tirage au sort : trois
candidats sont choisis par la Diète d'élection, et le hasard désignera, parmi
eux, celui qui exercera la fonction royale.

La question du gouvernement est ainsi réglée par cette combinaison
entre élection et tirage au sort. Et c'est de cette manière qu'institutions et
motivations peuvent aller dans le même sens. Le roi n'est pas coupé du
peuple, puisqu'il est le dernier maillon d'une chaîne qui lie ensemble tous
les citoyens au bien public : « Par ce projet adopté dans toute son étendue
tout est lié dans l'État, et depuis le dernier particulier jusqu'au premier

46 « La Pologne est libre parce que chaque règne est précédé d'un intervalle
où la nation rentrée dans tous ses droits et reprenant une vigueur nouvelle coupe
le progrès des abus et des usurpations, où la législation se remonte et reprend son
premier ressort. » Ibid., p. 991.

47 « Que deviendront les pacta conventa, l'égide de la Pologne, quand une famille
établie sur le trône à perpétuité le remplira sans intervalle, et ne laissera à la nation
entre la mort du père et le couronnement du fils qu'une vaine ombre de liberté sans
effet, qu'anéantira bientôt la simagrée du serment fait par tous les Rois à leur sacre,
et par tous oublié pour jamais l'instant d'après?» Ibid, p. 991-992.

48 Ibid., p. 993.



350 FLORENT GUÉNARD

Palatin nul ne voit aucun moyen d'avancer que par la route du devoir
et de l'approbation publique»49. Il reste cependant encore un problème.
La désignation du roi par élection et tirage au sort permet de choisir un
citoyen méritant, mais elle ne permet pas de régler la question de l'exercice
du pouvoir, donc d'empêcher que le roi n'abuse de sa position - le dispositif
ne peut pas freiner l'ambition qui naît de la position de pouvoir : « Le Roi
seul, une fois élu, ne voyant plus que les lois au-dessus de lui n'a nul autre
frein qui le contienne »50. Il faut alors encore jouer sur son amour-propre :

une fois le roi défunt, son œuvre est soumise à l'approbation publique, et

son nom est honoré si on juge qu'il a été bon et juste51.

* * *

Les institutions polonaises sont-elles stables? 11 est possible que le

dispositif mis en place engendre des motivations qui le renforcent. La
question du gouvernement est traitée de telle sorte que la volonté de

domination, inhérente à la fonction exécutive, soit orientée vers le bien

public. Le dispositif consiste ainsi à remplacer la vertu par l'opinion ; on
ne compte pas sur la volonté du roi de servir le bien commun mais sur
le jugement du public, qu'on considère suffisamment vertueux pour juger
pour de bonnes raisons (il l'est non pas par hypothèse, mais parce que
l'éducation publique est supposée avoir cet effet52).

Cependant, peut-on en conclure que le modèle républicain théorisé dans
le Contrat social est, comme l'interprète Rawls, un modèle de stabilité
démocratique? La question est complexe. Premièrement, à supposer (ce qui
peut être contestable) que les Considérations soient une application des
principes énoncés dans le Contrat social, ce qui est vrai pour les Considérations
n'est pas pour autant vrai pour le Contrat social (l'application supposant
de toute façon une adaptation aux situations nationales). D'autant que,
deuxièmement, si le dispositif de désignation mixte (élection et tirage au

sort) et d'approbation publique paraît bien adapté à une puissance
exécutive monarchique, rien ne dit qu'il puisse être efficace contre la volonté
de corps d'un gouvernement aristocratique. Celui-ci installe une sorte
d'association partielle dans l'État, qui a son propre régime d'approbation.

49 Ibid., p. 1033.
50 Ibid.
51 « Je voudrais donc qu'après la mort de chaque Roi son corps fut déposé dans

un lieu sortable, jusqu'à ce qu'il eût été prononcé sur sa mémoire ; que le tribunal qui
doit en décider et décerner sa sépulture fût assemblé le plus tôt qu'il serait possible ;

que là sa vie et son règne fussent examinés sévèrement ; et qu'après des informations
dans lesquelles tout citoyen serait admis à l'accuser et à le défendre, le procès bien
instruit fut suivi d'un arrêt porté avec toute la solennité possible. » Ibid., p. 1034.

52 Rousseau le précise bien : ce qu'il dit de l'éducation est « l'article le plus
important» de ses Considérations (ibid., p. 966).



LA STABILITÉ DES INSTITUTIONS 351

Nous pouvons considérer que la constitution polonaise proposée par
Rousseau résout le problème de la stabilité qui lui est posée. Mais s'il
y a cercle vertueux, force est de constater qu'il l'est parce que Rousseau
recommande aux Polonais de s'appuyer sur l'amour-propre enflammé, sur
l'ambition et l'orgueil des rois, bref sur leur désir de distinction. Voilà qui
doit nous rendre prudent avec la lecture de Rawls: il n'est pas sûr que
Rousseau ait besoin, pour envisager la stabilité de son modèle politique,
de présupposer la bonté naturelle de l'homme, comme si celle-ci pouvait
n'être qu'un postulat nécessaire à la démonstration d'ensemble.

Rawls voit dans le Contrat social la théorisation d'un cercle vertueux
démocratique. Sa lecture est évidemment biaisée par ses propres réflexions sur
la stabilité. Elle l'amène à radicaliser l'opposition de Rousseau à Hobbes,
en considérant que l'enjeu pour Rousseau est de répondre au philosophe
anglais et donc de proposer un modèle démocratique stable, contre la
conception monarchique qu'Hobbes a de l'État. Mais le plus intéressant,
dans les propos de Rousseau sur la conservation et la dissolution de la
liberté, ce n'est peut-être pas ce qu'il écrit sur les moyens que l'on peut
trouver pour éviter l'usurpation de la souveraineté (inévitable à termes),
mais le fait qu'il indique, à qui veut le lire, que l'idée démocratique est

intrinsèquement fragile, que ce qui la menace est qu'elle doit composer avec
des forces institutionnelles non-démocratiques qu'elle engendre elle-même

- forces que Rawls, dans sa théorie de la justice comme équité, ne prend
sans doute pas suffisamment en compte53.

53 J'ai développé cette question dans un article, « Amour de soi et estime de
soi : Walzer, Rawls, Rousseau» (Modernités de Rousseau, Lumières, n° 15 (2010),
p. 113-129), auquel je me permets ici de renvoyer.




	La stabilité des institutions (Rousseau, Rawls)

