Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 151 (2019)

Heft: 4

Artikel: La stabilité des institutions (Rousseau, Rawls)
Autor: Guénard, Florent

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-869447

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-869447
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 151 (2019), P. 337-351

LA STABILITE DES INSTITUTIONS
(Rousseau, Rawls)

FLORENT GUENARD
Ecole Normale Supérieure, Paris

Résumé

Comment garantir la stabilité des institutions et, partant, la paix civile ?
A cette question classique, Rawls répond de deux maniéres. La premiére
réponse, pratique, vise a convaincre celles et ceux qui rejettent la conception
politiqgue jugée valide, ou alors a la contraindre, en mettant en ®uvre
d’éventuelles sanctions. C’est le modéle de Hobbes. La seconde réponse
cherche a former, a travers les institutions, le sens de la justice parmi les
citoyens, afin que ces derniers prennent la défense de ces institutions. Il s’agit
dans ce cas d'une stabilité pour de bonnes raisons, selon Rawls, qui voit en
Rousseau l'un des principaux partisans de ce modele. Rawls a-t-il bien lu
Rousseau? Si Rousseau, a partir d'une tout autre vision de I'étre humain
que Hobbes, s’est effectivement mis en quéte de moyens de stabiliser les
institutions politiques républicaines, il n’est pas certain qu’il ait véritablement
envisagé la possibilité de les stabiliser, ces institutions étant intrinséquement
fragiles a ses yeux. Il se peut que Rawls n’ait pas adéquatement réfléchi aux
forces institutionnelles non-démocratiques que les institutions démocratiques
geénerent elles-mémes.

La théorie de la justice proposée par Rawls comporte dans son
élaboration deux moments distincts!. Il faut d’abord mettre en place une
conception politique de la justice, indépendante des différentes doctrines
du bien qui divisent les citoyens. Pour cela, une procédure est nécessaire :
dans une situation originelle hypothétique, des partenaires rationnels
représentant les citoyens s’accordent sous voile d’ignorance (c’est-a-dire
sans connaitre leur position sociale ni les liens affectifs qui peuvent les unir
a d’autres individus) sur des principes de justice qui organisent la structure
de base de la société. Il faut ensuite vérifier la stabilité des institutions
formées selon ces principes, c’est-a-dire vérifier qu’elles sont susceptibles
d’engendrer des forces qui les maintiennent a I’existence.

! John Rawws, Libéralisme politique, trad. C. Audard, Paris, P.U.F., 1995,
p- 179.



338 FLORENT GUENARD

La question de la stabilité est classique en philosophie politique. Rawls
distingue deux manieres d’y répondre. La premiere est pratique. Elle
consiste a élaborer une conception politique qui semble valide, puis a
trouver des moyens de «convaincre ceux qui la rejettent» ou «si c’est
impossible, qu’ils agissent en accord avec elle, contraints, si nécessaire, par
des sanctions imposées par le pouvoir étatique »>. La stabilité dans ce cas
peut s’obtenir par des moyens non libéraux. Mais la théorie rawlsienne
de la justice cherche aussi une autre maniére de s’assurer de la pérennité
des institutions, en déterminant celles qui sont susceptibles, étant donné la
psychologie humaine et les conditions sociales, de former le sens de la justice
des individus afin que ceux-ci puissent les défendre en conscience. Il s’agit
1a de ce que Rawls appelle une stabilité pour de bonnes raisons”.

Dans I’histoire de la philosophie politique contractuelle, ces deux mo-
deles de stabilité ont été selon Rawls respectivement portés, de maniére
significative, par Hobbes et Rousseau. C’est ce que Rawls souligne par-
ticulierement dans ses Lectures on the History of Political Philosophy®.
Pour supprimer le risque que font courir aux institutions le « free rider»
(c’est-a-dire celui qui profite de ce qu’elles apportent sans contribuer au
bien public), Hobbes considére qu’il faut donner au souverain un pouvoir
absolu de contrainte”. Le modéle est alors stable, mais il ne I’est pas pour de
bonnes raisons. En revanche, les institutions républicaines définies dans le
Contrat social sont intrinséquement pérennes, parce qu’elles parviennent a
faire naitre chez les citoyens un attachement aux lois qu’ils sont alors préts
a défendre contre tout ce qui les menace.

Je voudrais ici évaluer cette lecture, plus précisément vérifier qu’il existe
bien, dans la pensée du philosophe genevois, ce que Rawls croit y lire, c’est-
a-dire la mise en place d’institutions susceptibles de donner naissance a des
motivations suffisantes pour qu’elles puissent durer. Je m’attacherai, dans
un premier temps, a comprendre comment Rawls lit Hobbes et Rousseau,
qu’il oppose explicitement. Je montrerai, dans un second temps, les limites
de cette lecture: si Rousseau n’a sans doute jamais cessé de chercher les
moyens de stabiliser le modele politique républicain, il n’est pas str qu’il
ait été réellement convaincu que celui-ci pouvait étre stabilisé.

2 Ibid., p. 181.

3 John Rawts, Théorie de la justice, § 76, trad. Catherine Audard, Paris, Seuil,
1987, p. 536 sq.

4 John Rawis, Lectures on the History of Political Philosophy (désormais
Lectures), édité par S. Freeman, Cambridge-London, The Belknap Press of Harvard
University Press, 2007, p. 23-93 et 191-248.

3 Théorie de la justice, op. cit., p. 537.



LA STABILITE DES INSTITUTIONS 339
1. Deux modéles de stabilité

Qu’Hobbes et Rousseau appartiennent a la tradition contractualiste
n’est pas, aux yeux de Rawls, sans signification. Rawls revendique son
appartenance a cette méme tradition, qu’il oppose a l'utilitarisme. Les
théories du pacte social font valoir qu’une constitution légitime est celle
qui pourrait faire I’objet d’un accord parmi des individus également situés
et dotés des mémes droits politiques. Cette légitimité ne vient donc pas de
la possibilité d’obtenir la plus grande somme de satisfaction, ce que font
valoir les penseurs utilitaristes®. Car, pour ceux-ci, la définition du juste
précéde I'accord entre les individus, puisqu’il réside dans la maximisation
du bien-étre social. Rawls oppose ainsi la tradition contractualiste du
droit naturel a la théorie de I'utilité”. Hobbes est incontestablement un
penseur contractualiste®. Pourtant, Rawls ne I'inclut pas dans le courant
dont il se réclame: «Mon but est de présenter une conception de la
justice qui généralise et porte a un plus haut degré d’abstraction la théorie
bien connue du contrat social telle qu'on la trouve, entre autres, chez
Locke, Rousseau et Kant»®. Hobbes ne figure pas dans cette liste parce
que, contrairement a la tradition des droits naturels (a2 laquelle les trois
philosophes susnommés peuvent étre dits appartenir), il considére que le
contrat social n’est subordonné a aucune contrainte morale antérieure.
La loi naturelle n’est pas effective dans I'état de nature, car elle exige,
pour se faire entendre, des garanties qui n’existent pas dans une situation
précontractuelle ', La loi naturelle ne peut précéder le contrat, car elle
n’existe en réalité que lorsque le pacte entre les individus a organisé un
pouvoir politique qui les assure de sa protection.

6 Ibid., § 6, p. 56.

7 Ibid., p. 58.

8 On peut méme penser qu’il a inventé la doctrine moderne du contrat social.
Voir sur ce point Jean TERREL, Les théories du pacte social. Droit naturel, souveraineté
et contrat de Bodin a Rousseau, Paris, Seuil, 2001, en particulier ch. 4.

9 Théorie de la justice, § 3, op. cit., p. 37.

10« Les lois naturelles obligent in foro interno ; autrement dit : nous sommes
tenus par elles de désirer qu’elles prennent effet ; mais elles n’obligent pas toujours
in foro externo, c’est-a-dire a les mettre en application. Car celui qui serait mesuré
et accommodant, et qui exécuterait toutes ses promesses, en un temps et en un lieu
ou nul autre n’agirait de méme, celui-la ferait de lui-méme la proie des autres, et
provoquerait avec certitude sa propre ruine, contrairement au fondement de toutes
les lois de nature, qui tendent a la préservation de la nature.» Thomas HoBaEs,
Léviathan, ch. 15, trad. Frangois Tricaud, Paris, Sirey, 1971, p. 158.



340 FLORENT GUENARD

1.1. La force de I'Etat

De la stabilité des institutions dépend selon Hobbes la paix civile. On
ne peut comprendre la pensée politique de Hobbes, explique Rawls, que
si ’on prend en compte sa thése fondamentale: ’état de nature est un
¢tat de guerre de tous contre tous, et on ne peut y échapper que par
I’instauration d’une souveraineté absolue'!. Pour expliquer la maniére dont
Hobbes procéde, Rawls dégage trois grandes propositions théoriques, qui
permettent au philosophe anglais de conclure que le Léviathan fournit un
modéle politique stable.

La premiére porte sur le statut du contrat social. Rawls précise bien
qu’il ne faut pas linterpréter comme un événement, mais comme un
point de vue'?. Ces deux interprétations sont justifiées. Nous pouvons
en effet considérer que le contrat social est un événement qui explique
le passage de I'état de nature a I’état civil. Cet événement n’est pas
historique: Hobbes précise bien, au chapitre 20 du Léviathan, que les
républiques ne sont pas d’institution (c’est-a-dire établies parce que les
individus se craignent les uns les autres), mais d’acquisition, c’est-a-dire
constituées par la force (donc parce que les individus s’assujettissent a celui
qu'ils craignent)'?. L’événement n’est pas historique, mais constitue une
hypothése a partir de laquelle nous pouvons comprendre la genése de I’état
civil. Cette interprétation, explique Rawls trés justement, s’accorde avec la
définition quHobbes donne de la philosophie : celle-ci est connaissance des
consécutions, car on ne connait bien une réalité que lorsqu’on connait les
causes qui I’ont engendrée 4. Selon Rawls, cette interprétation est fondée,
mais elle repose sur 'idée que I’état de nature est un point de départ,
méme congu comme hypothétique. Or, Hobbes explique, au chapitre 13
du Léviathan, que 1’état de nature, loin d’étre seulement une origine, est
une possibilité permanente puisque c’est I’état dans lequel nous pourrions
nous trouver s’il n’y avait pas de souverain'>, On est donc fondé & faire
valoir une autre interprétation du pacte social: il ne s’agit pas avec cet
accord de concevoir la maniére dont on peut sortir de 1’état de nature,
mais d’envisager ce qui permet de donner une stabilité a un gouvernement
existant. C’est un point de vue a partir duquel peut se formuler un jugement
rationnel : étant donné les passions qui nous motivent et les dangers, pour
notre sécurité, d’une situation ou n’existe aucun ordre politique, nous
avons intérét a défendre ’existence d’un souverain effectif. Rawls explique
ainsi que le contrat social sert moins & comprendre comment naissent les

1 RawLs, Lectures, op. cit., p. 41.

12 Ibid., p. 33.

13 Hosses, Léviathan, ch. 20, op. cit., p. 207.
14 Ibid., ch. 5, p. 43.

13 RaAwLs, Lectures, op. cit., p. 32.



LA STABILITE DES INSTITUTIONS 341

sociétés civiles qu’a comprendre comment elles peuvent ne pas dégénérer et
s’effondrer, donc comment elles peuvent devenir stables'®.

Le contrat social est donc un point de vue a partir duquel réfléchir a
la nécessité d'un pouvoir souverain. Ce point de vue est pertinent, mais a
une condition (c’est la deuxieme grande proposition dégagée selon moi par
Rawls): nos passions ne changent pas, la nature humaine est immuable !’
Cette condition est importante : Hobbes raisonne a partir des passions qu’il
observe autour de lui. Mais ’anthropologie qu’il dégage ne peut étre valide
que si I’on suppose que la nature humaine est fixe et que ses caractéristiques
fondamentales ne changent pas. On peut ainsi faire ’hypothese qu’a I’état
de nature, les hommes éprouvent les mémes passions que lorsqu’ils vivent
dans un Etat gouverné par un monarque. Et conclure que, la peur étant le
ressort le plus puissant des actions humaines, les hommes ont peur les uns
des autres tant qu’ils n’ont pas peur du souverain.

La troisiéme proposition porte sur la rationalité. Rawls distingue
le rationnel et le raisonnable, et cette distinction est une proposition
fondamentale dans sa réécriture en 1993 de la théorie de la justice comme
équité'®. Les choix rationnels sont les choix qui s’accordent avec notre
propre bien; les choix raisonnables sont ceux qui sont faits en fonction
de caractéristiques morales ou en fonction d’une conception de la justice.
Ces deux types de choix éclairent selon Rawls la pensée de Hobbes. Pour
ce dernier en effet, il est rationnel de suivre les principes raisonnables de
coopération (les lois naturelles) a condition qu’un souverain puisse garantir
la réciprocité. Le role du souverain est bien, selon Rawls, de changer les
conditions de la réflexion que les individus ménent sur leurs intéréts. Mais
il n’est pas, nous le comprenons, de changer la nature humaine. La stabilité
des institutions ne repose pas sur un changement dans les motivations,
comme s’il fallait que les individus, désormais associés, deviennent enclins
a collaborer. Elle nait du bon calcul: si le souverain existe, c’est parce que
les individus sont égoistes par nature et qu’ils doivent continuer a I’étre
dans I’état civil. Et lorsque les individus sont égarés par leurs passions, le
souverain s’assure lui-méme de son existence par sa puissance propre et la
coercition qu’il exerce sur les sujets.

1.2. Bonté naturelle et contrat social

Rousseau contredit Hobbes sur deux points au moins: d’une part, la
politique doit bien changer la nature humaine (et non pas simplement
changer les conditions des décisions que nous devons prendre); d’autre
part, I’état civil fait naitre des passions qui n’existaient pas dans I'état de
nature. Le mode¢le politique que Rousseau avance dans le Contrat social

16 Ipid., p. 33.
7 Ibid., p. 42 sq.
18 Libéralisme politique, op. cit., p. 76 sq.



342 FLORENT GUENARD

se comprend en fonction de cette opposition a Hobbes. Il est selon Rawls
stable pour de bonnes raisons parce qu’il ne se fonde pas sur la coercition.
Rawls dégage trois propositions qui permettent d’en montrer les ressorts.
Elles sont assez symétriques de celles qui caractérisent selon lui la pensée
politique de Hobbes.

La premiére porte sur I’état de nature. Rawls reléve trés justement
I'importance, pour le systéme de pensée rousseauiste, de la bonté naturelle
de 'homme. Rousseau affirme explicitement que c’est 14 le principe
fondamental de toute son ceuvre. Mais quelle est la valeur de ce principe ?
Comment Rousseau le justifie-t-il? Selon Rawls, ce principe n’est pas
démontré!®. Rousseau explique que nous devons notre méchanceté a
notre perfectibilité. Mais de ce que nous sommes aujourd’hui méchants,
comment pouvons-nous inférer que nous sommes naturellement bons?
Nous pourrions penser que I’histoire n’a fait que révéler que nous sommes
originellement mauvais. Mais si Rousseau tient a ce principe, c’est parce
qu’il permet selon Rawls de donner un fondement anthropologique a la
stabilité de la société politique légitime. L’idéal de coopération qui résulte
du Contrat social doit reposer sur I'idée que les individus sont naturellement
bien intentionnés. C’est de cette maniére que Rawls interpréte la premiere
phrase du Contrat social: «Je veux chercher si dans I’ordre civil il peut
y avoir quelque régle d’administration légitime et slre, en prenant les
hommes tels qu’ils sont et les lois telles qu’elles peuvent étre »°. La stabilité
chez Hobbes se fonde sur le calcul rationnel, dont le souverain garantit
les conditions de possibilité ; chez Rousseau, elle repose sur une hypothése
anthropologique.

La deuxiéme proposition découle de la premiere: elle porte sur nos
passions. Rawls considére que si Rousseau peut affirmer que ’lhomme est
bon par nature, c’est qu’il existe deux formes d’amour-propre. Il reprend
a son compte une distinction qu’établit Nicholas Dent?!. La premiére
forme est naturelle: 'amour-propre y est I’expression de notre désir de
reconnaissance, de notre désir de compter tout autant qu’un autre, d’étre
considéré, donc d’étre traité selon un principe de réciprocité. Mais I’amour-
propre a également une forme enflammée ou pervertie : c’est ’orgueil, c’est-
a-dire la recherche de la domination, de la puissance, de la distinction??.
L’amour-propre n’est donc pas en lui-méme condamnable, les rapports
sociaux ne condamnent pas ’homme a la méchanceté.

9 Lectures, op. cit., p. 204.

0 Rousseau, Du Contrat social, dans Euvres complétes, t. 111, Paris, Gallimard,
Bibliothéque de la Pléiade, 1964, p. 351.

2l Voir Nicholas DENT, Rousseau. An Introduction to his Psychological, Social
and Political Theory, Oxford/New-York, Blackwell, 1989, p. 52 sq.; ip., A Rousseau
Dictionary, op. cit., p. 33-36.

22 RawLs, Lectures, op. cit., p. 198-199.



LA STABILITE DES INSTITUTIONS 343

La troisiéme proposition porte sur le contrat social. Rawls souligne
qu’a ses yeux Rousseau recommande des institutions politiques qu’il juge
réalisables, c’est-a-dire qui s’accordent a la fois aux exigences du droit
politique et & celles de la stabilité>}. Le contrat social établit un accord de
coopération sociale sous le régne de la volonté générale. C’est un modéle
de stabilité parce que I'intérét général est I'intérét de chaque individu, mais
il faut pour le comprendre adopter le bon point de vue et donc s’écarter
de tout ce qui tend a séparer volonté générale et volonté particuliére. C’est
justement ce que 'on fait lorsqu’on vit dans une société ou régne la volonté
générale. Il ne s’agit pas seulement, comme chez Hobbes, d’un changement
dans les conditions de la rationalité: I'individu est transformé par la vie
sociale — cette transformation est la fin de la législation?*,

Dans ces deux modéles contractualistes de stabilité¢ décrits par Rawls,
le pacte social ne joue pas le méme rdle. Dans le modéle hobbesien, le
pacte social permet d’établir un pouvoir coercitif qui assure la stabilité en
cas de désaccord. Sans le Léviathan, les lois naturelles (c’est-a-dire les lois
morales) ne sont pas rationnelles ; ou plutot, il n’est pas rationnel d’y obéir.
Le modéle rousseauiste entend établir un cercle vertueux démocratique au
sein duquel les institutions modifient les meeurs de telle sorte que celles-ci
sont alors pleinement accordées a ces institutions. L’esprit social remplace
la coercition.

2. La vertu des gouvernants

Mais Rousseau parvient-il a jeter les fondements de cette stabilité
recherchée par Rawls, dans sa Théorie de la justice? Rien n’est moins
sir. C’est incontestablement son ambition : les lois, ne cesse d’expliquer
le philosophe genevois, ne peuvent étre effectives que si les meeurs sont
droites, c’est-a-dire si elles ne sont pas ressenties comme d’insupportables
contraintes®’. Politique et éducation sont inséparables: la législation est
organisation des passions, formation des mobiles, donc constitution d’un
cercle vertueux. Mais quelle forme peut-il prendre ?

23 Ibid., p. 214.

24 Ibid., p. 237 sq.

35 Voir sur ce point la Lettre a d'Alembert, dans Euvres complétes, t. V, Paris,
Gallimard, Bibliothéque de la Pléiade, 1995, p. 60 sq. ; sur la nécessaire convenance
des lois et des mceurs, je me permets de renvoyer a Florent GUENARD, Rousseau
et le travail de la convenance, Paris, Honoré Champion, 2004, p. 493 sq. Sur la
lecture générale de Rousseau par Rawls, voir Céline SPECTOR, Au prisme de Rousseau.
Usages politiques contemporains, Oxford, Voltaire Foundation, 2011.



344 FLORENT GUENARD

2.1. La vertu des citoyens

I me semble qu’on peut en trouver une premiére forme dans ce que
Rousseau dit du régne de la vertu. En un sens politique, celle-ci se définit
comme la conformation de la volonté particuliére a la volonté générale.
Dans le Discours sur I'économie politique, Rousseau fait de I’éducation a la
vertu I’objet fondamental de la politique que les gouvernants doivent mettre
en place. Le premier principe de I’économie publique, ce que Rousseau
appelle «la régle fondamentale du gouvernement » 2%, consiste a établir
le régne de la volonté générale puisque le bien du peuple en dépend. Il
faut aussi, en conséquence, que les chefs suivent les lois. La question n’est
évidemment pas aussi simple, puisque ceux qui gouvernent sont aussi les
plus difficiles a convaincre qu'’il faut suivre I'intérét général. Rousseau est
trés explicite : « en général ce serait une grande folie d’espérer que ceux qui
dans le fait sont les maitres, préféreront un autre intérét au leur»?’. Ce
probléme peut étre résolu de deux maniéres différentes : par la pratique et
par la raison. Dans le Discours sur I'économie politique, Rousseau ne donne
pas d’exemple montrant comment la pratique peut s’assurer de 'obéissance
des magistrats; ce qui I'intéresse, c’est la possibilité de régler cette question
par la raison c’est-a-dire de parvenir a une économie publique au sein de
laquelle I'intérét des chefs coincide avec 'intérét du peuple.

Incontestablement, nous aurions la un mode stable de gouvernement
démocratique, si « démocratique » signifie le régne de la volonté générale,
et non ce que Rousseau nomme explicitement démocratie, c’est-a-dire
une forme de gouvernement?®. Le probléme auquel chaque gouvernement
démocratique est confronté (la tyrannie des chefs) trouverait ainsi une
solution. Mais comment cette solution peut-elle se mettre en place?
Le raisonnement de Rousseau est le suivant: une économie publique
populaire, définie comme «celle de tout Etat ot régne entre le peuple et
les chefs unité d’intérét et de volonté »%° existe lorsque la loi régne ; mais la
loi ne peut régner que si volonté particuliére et volonté générale coincident.
Il faut donc faire régner la vertu. Lorsque c’est le cas, le cercle est vertueux:
«La patrie ne peut subsister sans la liberté, ni la liberté sans la vertu, ni
la vertu sans les citoyens ; vous aurez tout si vous formez des citoyens»*°.
Nous avons bien 12 un cercle vertueux : pour étre dans un Etat libre, il faut
des citoyens, mais pour obtenir ces citoyens, il faut que la volonté générale
régne dans I’Etat.

26 Rousseau, Discours sur I'économie politique, édition, introduction et com-
mentaire sous la direction de Bruno Bernardi, Paris, Vrin, 2002, p. 48.

2 Ihid., p. 48-49.

28 Rousseau, Du Contrat social, 111, 4, op. cit., p. 404-405.

29 Discours sur I'économie politique, op. cit., p. 49.

30 Ihid., p. 60.



LA STABILITE DES INSTITUTIONS 345

Ce cercle est-il réellement vertueux ? Régle-t-il par la raison et non par
la pratique la conduite des gouvernants? Rousseau ne dit rien d’explicite
sur cette question, mais il me semble que son raisonnement est le suivant:
les gouvernants étant choisis parmi les citoyens, la paideia qu'un régime
républicain met en place lui donne une assise qui peut le rendre pérenne.
Pour le dire autrement, on peut penser qu’il y a cercle vertueux puisque
les gouvernants se conduiront vertueusement, et que cette conduite se
manifestera d’abord par le souci de former les citoyens.

Mais ce raisonnement, que ’on peut extraire du Discours sur I'économie
politique, ne tient pas si on considére ce que Rousseau écrit dans le Contrat
social sur la psychologie des gouvernants. Le constat semble sans appel:
on ne peut espérer que dure un corps politique bien constitué, puisque
la volonté particuliere du gouvernement agit sans cesse contre la volonté
générale du peuple. Il ne dure pas parce qu’il est animé par une volonté
de corps qui a suffisamment de force pour recouvrir la volonté générale
que les magistrats ont comme citoyens. Rien ne s’y oppose: «comme il
n’y a point ici d’autre volonté de corps qui résistant a celle du Prince fasse
équilibre avec elle, il doit arriver t6t ou tard que le Prince opprime enfin le
Souverain et rompe le traité social. C’est 12 le vice inhérent et inévitable qui
deés la naissance du corps politique tend sans relache a le détruire, de méme
que la vieillesse et la mort détruisent le corps de ’homme »>!. D’ou nait
cette volonté de corps? De la position méme qu’occupe le gouvernement :
c’est «la volonté commune des magistrats qui se rapporte uniquement a
I'avantage du Prince»®?. Elle se forme parce qu’il faut qu’un corps de
gouvernement se forme. Rousseau insiste: sans elle, le gouvernement n’a
pas de vie réelle et cette vie réelle suppose que tous les membres qui le
composent agissent de conserve, qu’ils se sentent appartenir a un ensemble
distinct de I’Etat : «il faut un moi particulier, une sensibilité commune 2 ses
membres, une force, une volonté propre qui tende & sa conservation»*3. La
volonté souveraine ne peut exister sans puissance exécutive, mais celle-ci
n’existe pas sans une volonté de corps. Ce qui menace le corps politique
bien constitu¢ émane de lui-méme et de sa bonne constitution. La fragilité
est interne 3.

3L Du Contrat social, 111, 10, op. cit., p. 421.

2 Ibid., 111, 2, p. 400.

B pbid,, 111, 1, p. 399.

3 «Le corps politique, aussi bien que le corps de I’homme, commence & mourir
des sa naissance et porte en lui-méme les causes de sa destruction.» /bid., 111, 11,
p. 424



346 FLORENT GUENARD

2.2. Le désir de domination

L’existence méme du gouvernement dans un corps politique légitime,
dirigé par la volonté générale, réfute 1'idée que le modéle proposé par
Rousseau puisse étre stable, c’est-a-dire puisse de lui-méme engendrer une
dynamique affective qui empéche la volonté particuliére de se dissocier de
la volonté générale. Ou plutot, s’il est possible de concevoir une formation
démocratique des citoyens, de telle sorte qu’ils puissent devenir vertueux,
il n’est pas possible de considérer que cette paideia suffise & supprimer le
probléme que pose I’existence, nécessaire, d’'un gouvernement. Cela ne suffit
pas parce que la volonté de corps du gouvernement n’est pas simplement
une volonté particuliére (qu’il faut en quelque sorte subsumer sous la
volonté générale) mais une volonté qu’il faut veiller a faire naitre afin que le
gouvernement puisse avoir une réelle efficacité. Pour le dire autrement, ¢’est
insuffisant parce que si la volonté particuliére est naturelle®, la volonté de
corps est politique, comme la volonté générale.

Le modéle politique est instable: il ne parvient pas a contrer les
tendances dissociatives qu’il fait naitre parce qu’il est bien ordonné. 1l
faut cependant étre plus précis. L’existence d’'une volonté de corps du
gouvernement ne menace, en toute rigueur, que les républiques qui donnent
une forme aristocratique a la puissance exécutive. L unité du gouvernement
ne repose sur la volonté de corps ni dans une monarchie (ou la volonté
particuliére du prince décide) ni dans une démocratie (ou le prince et le
souverain sont une seule et méme personne). On peut trouver étrange
que Rousseau présente comme un vice structurel ce qui n’appartient en
réalité qu’a une des formes possibles de gouvernement. Mais c’est parce que
Rousseau considére I’aristocratie élective comme la forme de gouvernement
la plus propre a conserver la liberté *, L’argument est donc a fortiori : méme
dans le régime exécutif le plus favorable a la liberté, les institutions sont
menaceées par les passions qu’elles font naitre nécessairement.

Mais si I'intérét de corps s’éveille par la force des choses, ne faut-il pas
veiller & ce que les conditions économiques et sociales empéchent le désir de
puissance des magistrats, puisque I’éducation a la vertu ne peut suffire en
elle-méme ? L’égalité, explique Rousseau, est la condition nécessaire de la
liberté, qui est la fin de la 1égislation : « il ne faut pas entendre par ce mot
que les degrés de puissance et de richesse soient absolument les mémes, mais
que, quant a la puissance, elle soit au-dessous de toute violence et ne s’exerce

3 «[...] chaque individu peut comme homme avoir une volonté particuliére
contraire ou dissemblable a la volonté générale qu’il a comme citoyen. Son intérét
particulier peut lui parler tout autrement que I'intérét commun; son existence
absolue et naturellement indépendante peut lui faire envisager ce qu’il doit a la cause
commune comme une contribution gratuite [...].» Ibid., 1, 7, p. 363.

3% «En un mot, c’est 'ordre et le plus naturel que les plus sages gouvernent la
multitude, quand on est sir qu’ils la gouverneront pour son profit et non pour le
leur. » Ibid., 111, 5, p. 407.



LA STABILITE DES INSTITUTIONS 347

jamais qu’en vertu du rang et des lois, et quant a la richesse, que nul citoyen
ne soit assez opulent pour en pouvoir acheter un autre et nul assez pauvre
pour étre contraint de se vendre»*’. Le nivellement relatif des conditions
et des fortunes doit empécher que les riches puissent acheter les pauvres
qui se laissent vendre. Avons-nous la une stabilisation du modéle politique
proposé dans le Contrat social ? Peut-on considérer que I’égalisation permet
de lutter, plus efficacement que la seule vertu, contre 'ambition et le désir
de puissance, en mettant en ceuvre une politique qui ne se contente pas
d’agir sur les motivations mais qui agit sur les conditions sociales de la
domination ? Faut-il alors conclure qu’un régime républicain ne saurait étre
stable sans une action continue contre la constitution des fortunes et les
inégalités qui, quoi qu’on fasse, travaillent contre I'intérét général ?

Il n’est pourtant pas siir que nous obtenions par cet égalitarisme le cercle
vertueux qui permettrait une stabilisation des institutions.

D’abord, parce que Rousseau précise bien que les mesures économiques
et sociales prises en ce sens ont également des conditions psychologiques:
il faut, du c6té des pauvres, « modération d’avarice et de convoitise»**. Le
législateur doit agir sur 'inégalité des fortunes par des lois somptuaires,
mais ses décisions ne peuvent pas tout: elles doivent étre accompagnées
par des modifications morales, c’est-a-dire, a nouveau, par une formation
de la vertu.

Ensuite et surtout, parce que le désir de domination n’est pas réductible
au désir de richesses. Rousseau fait sien, dans le second Discours, I’argu-
ment de La Boétie: si les hommes peuvent renoncer a leur liberté, c’est
parce qu’en échange ils obtiennent le droit de commander®. L’ambition
est premicére, et la richesse n’en est, au mieux, qu’un des moyens. Le désir
de puissance est I’effet de 'amour-propre qu’enflamment les comparaisons
intersubjectives. Rousseau en montre la genése dans I’ Emile, et les moyens
de la prévenir. Lorsqu’a la puberté Emile commence & se mesurer aux
autres, le gouverneur I'empéche de devenir orgueilleux et méchant en
développant sa disposition a la compassion: il faut qu’Emile se considére
comme un homme parmi les autres hommes, il faut lui faire sentir les liens
quil’attachent a son espéce, afin de faire obstacle a son amour-propre qui le

3 Ibid., 11, 11, p. 391-392.

3 Ibid., p. 392.

3«1l est trés difficile de réduire a 'obéissance celui qui ne cherche point 2
commander, et le Politique le plus adroit ne viendrait pas a bout d’assujettir des
hommes qui ne voudraient qu’étre Libres. » Discours sur l'origine et les fondements
de I'inégalité parmi les hommes, Euvres complétes, t. 111, op. cit., p. 188. LA BoOETIE
a montré que dans un régime tyrannique, le désir de domination I'emportait sur
la satisfaction qu’apporte le sentiment d’étre libre : «il se trouve enfin quasi autant
de gens a qui la tyrannie semble profitable, comme de ceux a qui la liberté serait
agréable.» Discours de la servitude volontaire, Paris, GF-Flammarion, 1983, p. 163.



348 FLORENT GUENARD

pousse a se distinguer*. Il doit pour cela apprendre aussi de Ihistoire, qui
lui montre, avec toute la distance nécessaire, le jeu des passions humaines.
Le gouverneur lui présente un tableau de 'ambition. Emile comprend, en
lisant Plutarque et Suétone, que le bonheur des puissants n’est qu’appa-
rent: « Auguste, aprés avoir soumis ses concitoyens et détruit ses rivaux
régit durant quarante ans le plus grand empire qui ait existé; mais tout
cet immense pouvoir 'empéchait-il de frapper les murs de sa téte et de
remplir son vaste palais de ses cris en redemandant a Varius des légions
exterminées ?»*!. Il réalise que le désir de domination est incompatible
avec ses propres aspirations et avec la maniére dont il se figure son propre
bonheur. Cette éducation, évidemment, n’est pas faite pour le disposer a
entrer en politique: il ne se mélera pas des affaires publiques, il n’ira pas
« faire le sage et le défenseur des lois chez les grands, chez le magistrat, chez

le Prince » *2.

2.3. L’approbation publique

Le probléme demeure: il semble bien que le modéle politique rous-
seauiste soit instable, puisqu’aucune paideia ne peut lutter contre 'amour-
propre des gouvernants —amour-propre qui n’est pas séparable de la
position qu’ils occupent. Le droit politique ne peut pas trouver une solution
a ce probléme. Mais si la raison ne le peut pas, la pratique le peut. C’est
a la prudence qu’il faut faire appel pour pallier les défauts qui naissent,
nécessairement, du corps politique pourtant bien constitué. Il faut, par la
prudence, pallier les faiblesses que les institutions républicaines recélent
intrinséquement (donc, en termes rawlsiens, passer de la théorie idéale a
la théorie non-idéale, qui tient compte du fait que les circonstances peuvent
ne pas correspondre totalement aux principes de la justice ).

Rousseau entend relever ce défi dans les Considérations sur le gouver-
nement de Pologne. Le roi préside la Diéte, et c’est elle qui légifére. Il est
¢galement chargé de la puissance exécutive. Et il tend & usurper la puissance
souveraine. Le probléme est énoncé en toutes lettres: « C’est un grand
mal que le Chef d’une nation soit I'ennemi né de la liberté dont il devrait
étre le défenseur »*. Or, il est impossible en Pologne de se passer du roi,
c’est-a-dire «d’un chef supréme qui soit & vie»*. Mais comment alors
préserver ces institutions et leur donner une forme de stabilité ?

40 Rousseav, Emile ou de I'éducation, Euvres complétes, t. 1V, Paris, Gallimard,
Bibliothéque de la Pléiade, 1969, p. 520.

41 Ibid., p. 533.

42 Ibid., p. 544.

43 RawLs, Théorie de la justice, § 39, op. cit., p. 282.

4 Rousseau, Considérations sur le Gouvernement de Pologne, Euvres complétes,
t. I1L, op. cit., p. 989.

4 Ibid.



LA STABILITE DES INSTITUTIONS 349

I1 faut avant tout que le roi soit élu. L’hérédité est certes facteur de
stabilité, mais c’est celle de I'ordre et non celle de la liberté*. Celle-ci
est alors menacée, puisqu’une famille royale 'emportera toujours sur la
législation®’. L’élection au contraire sert la liberté er la stabilité: elle
demande au peuple (par ses représentants) de concourir au choix du chef,
et change la nature de I’'ambition. Le roi ne peut plus aspirer transmettre
un pouvoir usurpé a ses enfants. Le seul objet dont il peut s’enorgueillir,
c’est alors la prospérité de I’Etat. Ce n’est plus par I’hérédité que le nom du
roi peut survivre a la mort de ce dernier, mais par sa renommeée. C’est en se
rendant cher a son peuple qu’il peut désormais satisfaire son amour-propre :
il lui faut «illustrer son régne par des établissements utiles [...], qui fasse
bénir aprés lui sa mémoire »*®. L’augmentation de sa puissance passe ainsi
par celle du bien public. Il ne s’agit pas d’éteindre ’ambition, mais de
changer son objet.

La question se pose alors de savoir qui peut prétendre se faire élire
roi. L’interrégne est une période ou les troubles peuvent naitre si on laisse
libre cours a toutes les prétentions. Il est donc nécessaire de canaliser et
de restreindre les ambitions dans le royaume, par conséquent de désigner
par un suffrage ceux qui peuvent prétendre étre roi. Rousseau explique
qu’ils seront choisis par une Diéte d’élection parmi les Palatins, qui
eux-mémes ont été choisis parmi les Gardiens des lois, & I'issue d’une
série de désignations a laquelle Rousseau entend soumettre ’ensemble de
’administration. L’honneur public est ainsi, a tous les échelons, le critére
qui doit 'emporter. Mais les élections sont susceptibles d’alimenter les
brigues des puissances étrangéres qui souhaitent s’immiscer dans les affaires
polonaises. Il faut les empécher en introduisant le tirage au sort: trois
candidats sont choisis par la Diéte d’élection, et le hasard désignera, parmi
eux, celui qui exercera la fonction royale.

La question du gouvernement est ainsi réglée par cette combinaison
entre élection et tirage au sort. Et c’est de cette maniére qu’institutions et
motivations peuvent aller dans le méme sens. Le roi n’est pas coupé du
peuple, puisqu’il est le dernier maillon d’une chaine qui lie ensemble tous
les citoyens au bien public: « Par ce projet adopté dans toute son étendue
tout est lié dans I’Etat, et depuis le dernier particulier jusqu’au premier

4 «La Pologne est libre parce que chaque régne est précédé d’un intervalle
ou la nation rentrée dans tous ses droits et reprenant une vigueur nouvelle coupe
le progrés des abus et des usurpations, ou la législation se remonte et reprend son
premier ressort. » Ibid., p. 991.

4T «Que deviendront les pacta conventa, I'égide de la Pologne, quand une famille
établie sur le trone a perpétuité le remplira sans intervalle, et ne laissera a la nation
entre la mort du pére et le couronnement du fils qu’une vaine ombre de liberté sans
effet, qu’anéantira bient6t la simagrée du serment fait par tous les Rois a leur sacre,
et par tous oublié pour jamais I'instant d’aprés ?» Ibid, p. 991-992.

8 Ibid., p. 993.



350 FLORENT GUENARD

Palatin nul ne voit aucun moyen d’avancer que par la route du devoir
et de 'approbation publique»®. Il reste cependant encore un probléme.
La désignation du roi par élection et tirage au sort permet de choisir un
citoyen méritant, mais elle ne permet pas de régler la question de ’exercice
du pouvoir, donc d’empécher que le roi n’abuse de sa position — le dispositif
ne peut pas freiner I’'ambition qui nait de la position de pouvoir: « Le Roi
seul, une fois élu, ne voyant plus que les lois au-dessus de lui n’a nul autre
frein qui le contienne »*°. Il faut alors encore jouer sur son amour-propre :
une fois le roi défunt, son ceuvre est soumise a I’approbation publique, et
son nom est honoré si on juge qu’il a été bon et juste>'.

Les institutions polonaises sont-elles stables? Il est possible que le
dispositif mis en place engendre des motivations qui le renforcent. La
question du gouvernement est traitée de telle sorte que la volonté de
domination, inhérente a la fonction exécutive, soit orientée vers le bien
public. Le dispositif consiste ainsi a remplacer la vertu par ['opinion ; on
ne compte pas sur la volonté du roi de servir le bien commun mais sur
le jugement du public, qu'on considére suffisamment vertueux pour juger
pour de bonnes raisons (il I’est non pas par hypothese, mais parce que
I’éducation publique est supposée avoir cet effet?).

Cependant, peut-on en conclure que le modéle républicain théorisé dans
le Contrat social est, comme l'interpréte Rawls, un modéle de stabilité
démocratique ? La question est complexe. Premiérement, a supposer (ce qui
peut étre contestable) que les Considérations soient une application des prin-
cipes énoncés dans le Contrat social, ce qui est vrai pour les Considérations
n’est pas pour autant vrai pour le Contrat social (I’'application supposant
de toute fagon une adaptation aux situations nationales). D’autant que,
deuxiémement, si le dispositif de désignation mixte (élection et tirage au
sort) et d’approbation publique parait bien adapté a une puissance exé-
cutive monarchique, rien ne dit qu’il puisse étre efficace contre la volonté
de corps d’un gouvernement aristocratique. Celui-ci installe une sorte
d’association partielle dans I’Etat, qui a son propre régime d’approbation.

4 Ibid., p. 1033,

0 Ibid.

31« Je voudrais donc qu’aprés la mort de chaque Roi son corps fut déposé dans
un lieu sortable, jusqu’a ce qu’il efit été prononcé sur sa mémoire ; que le tribunal qui
doit en décider et décerner sa sépulture fiit assemblé le plus tot qu’il serait possible;
que la sa vie et son régne fussent examinés séveérement ; et qu’aprés des informations
dans lesquelles tout citoyen serait admis a Paccuser et a le défendre, le procés bien
instruit fut suivi d’un arrét porté avec toute la solennité possible. » Ibid., p. 1034.

52 Rousseau le précise bien: ce qu’il dit de I'’éducation est «Iarticle le plus
important » de ses Considérations (ibid., p. 966).



LA STABILITE DES INSTITUTIONS 351

Nous pouvons considérer que la constitution polonaise proposée par
Rousseau résout le probléme de la stabilité qui lui est posée. Mais s’il
y a cercle vertueux, force est de constater qu’il ’est parce que Rousseau
recommande aux Polonais de s’appuyer sur 'amour-propre enflammé, sur
I’ambition et I’orgueil des rois, bref sur leur désir de distinction. Voila qui
doit nous rendre prudent avec la lecture de Rawls: il n’est pas sur que
Rousseau ait besoin, pour envisager la stabilit¢ de son mode¢le politique,
de présupposer la bonté naturelle de I’homme, comme si celle-ci pouvait
n’étre qu’un postulat nécessaire a la démonstration d’ensemble.

Rawls voit dans le Contrat social 1a théorisation d’un cercle vertueux dé-
mocratique. Sa lecture est évidemment biaisée par ses propres réflexions sur
la stabilité. Elle 'ameéne a radicaliser 'opposition de Rousseau a Hobbes,
en considérant que 1’enjeu pour Rousseau est de répondre au philosophe
anglais et donc de proposer un modéle démocratique stable, contre la
conception monarchique qu’Hobbes a de I’Etat. Mais le plus intéressant,
dans les propos de Rousseau sur la conservation et la dissolution de la
liberté, ce n’est peut-étre pas ce qu’il écrit sur les moyens que 1’on peut
trouver pour €viter 'usurpation de la souveraineté (inévitable a termes),
mais le fait qu’il indique, a qui veut le lire, que I'idée démocratique est
intrinséquement fragile, que ce qui la menace est qu’elle doit composer avec
des forces institutionnelles non-démocratiques qu’elle engendre elle-méme
— forces que Rawls, dans sa théorie de la justice comme équité, ne prend
sans doute pas suffisamment en compte >,

53 Jai développé cette question dans un article, « Amour de soi et estime de
soi: Walzer, Rawls, Rousseau» (Modernités de Rousseau, Lumiéres, n° 15 (2010),
p. 113-129), auquel je me permets ici de renvoyer.






	La stabilité des institutions (Rousseau, Rawls)

