Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 151 (2019)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 151 (2019), P. 285-311

BIBLIOGRAPHIE

PATRICE FAURE, NicoLAs TRAN, CATHERINE VIRLOUVET (éds.), Rome, Cité
universelle, De César a Caracalla (Mondes anciens), Paris, Belin, 2018,
871 p.

Cet ouvrage nous fait comprendre pourquoi et comment la cité de Rome a
pu devenir le centre d’un aussi vaste empire et tendre a 'universalité. En effet,
comment a-t-il été possible de soumettre et faire tenir ensemble des populations
aussi différentes que celles qui s’étendaient de I'Ecosse et du Danube au désert
africain, de I’Atlantique au Proche-Orient, et d’établir cette domination de maniére
assez durable pour marquer en profondeur I’histoire de tous ces territoires? La
réponse tient en un mot: par une conception tout a fait originale et ouverte de
la citoyenneté, Afin de venir a bout des troubles de la Guerre sociale qui, depuis
une vingtaine d’années, opposait Rome a une partie de ses alliés italiens, le pouvoir
comprit qu’il avait intérét a redéfinir son rapport a I'Italie. C’est a la faveur d’un
recensement organisé en I’an 70 avant notre ére que tous les hommes libres de la
péninsule formérent alors le Populus Romanus. Trois siécles plus tard, grace a 'Edit
de Caracalla de 212, ce statut fut généralisé dans tout I'empire. Entre ces deux
dates, les autorités publiques diffusérent progressivement la citoyenneté romaine,
comme un bienfait récompensant les plus fidéles sujets de I'empire. Et c’est ainsi
que des hommes de toute origine ethnique et culturelle, vivant sur trois continents,
considérérent la cité de Rome comme leur « commune patrie ». « L'universalité de la
civitas Romana durant cette période résida dans un dépassement exceptionnellement
large de I’horizon local, qui distingua Rome de toutes les autres cités antiques ». C’est
la cohérence de cette construction impériale, dont nous sommes encore les héritiers,
que les différents auteurs de cet ouvrage mettent remarquablement en lumiére.

JEAN BOREL

ABRAHAM SCHMUELOFF (éd.) La Bible hébraique lue et enregistrée sur 65 CD,
Atelier du Carmel de Saint-Sever-Calvados.

Le projet d’enregistrer en totalité, sur CD, le texte hébraique de 1’Ancien
Testament, est aujourd’hui terminé et c’est une réussite. Pour tous les hébraisants,
qu’ils soient amateurs ou plus avancés, il sera désormais possible d’entendre le texte
biblique tel qu’il nous a été transmis dans sa langue originale. Cet enregistrement
a été remarquablement exécuté par un natif de Jérusalem, Abraham Shmueloff,
I'un des co-fondateurs de la Fraternité chrétienne Saint-Isaie. Sobriété, équilibre
et puissance sont les trois mots qui montent spontanément a ’esprit a 1’audition
de cette lecture a haute voix des récits de I’histoire d’Israél, des prophéties et des
psaumes de David. Le plus beau compliment que nous puissions lui faire est celui-ci:
grace a une excellente diction, articulation et prononciation de I’hébreu biblique, ce
n’est plus son art propre de lecteur que nous écoutons, mais bien le texte biblique

Histoire
de 'antiquité
(classique)

Bibles
(histoire,
édition et
commentaire)



286 BIBLIOGRAPHIE

lui-méme, dans toute sa beauté et sa force originelles. En effet, se vérifie ici cette loi
de I'humilité que plus le lecteur se retire, plus il permet a la Parole de se dévoiler. A
notre avis, la lecture silencieuse, le plus souvent encore déchiffrée avec peine, voire
anonnée de I’hébreu, empéche de gotter les richesses rythmiques et prosodiques
propres a cette langue. La possibilité de les entendre, non seulement leur donne vie,
mais nous replace aussi de maniére intéressante dans la situation historique d’avant
leur rédaction. Les récits, ne I'oublions pas, ont été longtemps racontés avant d’étre
écrits. Et nous savons que les prophétes, en tous les cas c’est clair pour Jérémie,
dictaient leurs prophéties, comme Paul ses lettres. Aprés 23 années de prophéties
orales, Jérémie a regu ’ordre de les mettre par écrit (Jr 30,2), et c’est a Baruch qu’il
les a dictées a deux reprises, puisque la premiére rédaction a été briilée par le roi au
fur et a mesure de la lecture qui lui en était faite. (Jr 36). Cet enregistrement sera
donc pour tous les hébraisants en herbe, ainsi que pour les étudiants de I’Atelier
Romand de Langues Bibliques, 'occasion de découvrir I'oreille, et pas seulement
I’ceil, comme moyen privilégié de recevoir et de s’approprier les beautés inépuisables
du texte hébraique de la Bible, et nous ne pouvons que féliciter les Ateliers du
Carmel de nous offrir cette possibilit¢ d’écoute et du soin qu’ils ont mis a la
réaliser en deux versions: 65 CD ou CDMP3. Pour toute information, il suffit de
consulter leur site internet : Atelier du Carmel de Saint-Sever-Calvados. Il est aussi
possible de s’adresser directement aux Ateliers du Carmel, L’Hermitage, F-14380
Saint-Sever-Calvados, tél.: 00.33.231.66.20.95 / Fax: 0033.231.66.20.98 / e-mail:
carmel.saint-sever@wanadoo.fr

JEAN BOREL

AMBROGIO M. Pi1azzoN1, FRANCEscA MaNzar1 (Eds.), Les Bibles, De I'An-
tiquité a la Renaissance, Bibliothéque apostolique vaticane, Paris, Impri-
merie nationale, 413 p.

Dans les trésors qu’elle posséde, la Bibliothéque apostolique vaticane est I'une
des bibliothéques au monde qui conserve quelques-uns des plus anciens manuscrits
de la Bible. Mais elle dispose également d’une collection trés importante de bibles
complétes ou partielles, rédigées dans différentes langues dans lesquelles les Ecritures
ont été traduites dés les premiers siécles. Cela représente plusieurs milliers de codex
manuscrits, pour la plupart enluminés, et quelques cinq mille trois cents livres
imprimeés, auxquels il faut ajouter des volumes de textes liturgiques et commentaires
bibliques en tous genres, rédigés depuis la fin du II°s. 4 nos jours. Le but que
poursuivent dans leur ouvrage Ambrogio Piazzini, Francesca Manzari et chacun
des spécialistes dont ils ont demandé la collaboration, est d’initier les lecteurs a
I'intérét et a la beauté de ces témoins privilégiés des écrits bibliques. « En concevant
ce livre, disent-ils, nous avons tenté de trouver un équilibre entre une narration
chronologique, permettant de définir les lignes de développement, et la nécessité
de traiter des différentes langues considérées dans leur aire géographique propre »
(p. 10). Pour ce faire, un choix devait étre opéré, et c’est la raison pour laquelle
ils se sont limités aux manuscrits de I’Antiquité a la Renaissance en accompagnant
leur texte d’un grand nombre d’illustrations, toutes plus magnifiques et parlantes



BIBLIOGRAPHIE 287

les unes que les autres, «illustrations qui sont de toute fagon accessibles dans
leur intégralité sur le site de la Vaticane» (Digital Vatican Library, a partir du
site vaticanlibrary.va). Si ce parcours peut ainsi s’ouvrir avec le Papyrus Hanna 1
(P75 Mater Verbi), qui est actuellement le plus ancien témoin, presque complet,
des évangiles de Jean et de Luc, écrit en Egypte entre 180 et 220 ap. J.-C., il se
termine avec la plus ancienne édition sur vélin de la Bible dite «a 42 lignes» de
Gutenberg, publiée a Mayence en deux volumes de 1452 a 1455. Elle est ornée
d’initiales décorées a tempera rehaussées d’or. Entre les deux, c’est un merveilleux
voyage dans les différentes cultures dans lesquelles la Bible a été trés tot diffusée
et traduite: des premiéres versions grecques de la Septante et des versions latines
peu a peu supplantées par la Vulgate de saint Jérome, elle s’est implantée parmi
les communautés coptes et arabes du Proche-Orient, éthiopiennes, arméniennes,
géorgiennes et syriaques. Et c’est alors I'expansion rapide et extraordinairement
féconde dans les deux aires géoculturelles byzantine et occidentale ou I’habileté,
I'imagination, la foi et les capacités techniques des scribes et des artistes n’ont cessé
de rivaliser de génie pour donner aux Ecritures tout 'éclat qu’elles méritent. L’art
de 'ornementation et des enluminures prend alors un essor inoui. En témoignent
les bibles de I’age carolingien, ottonien, roman et enfin gothique. Chacune de ces
bibles a ses caractéristiques propres tout en étant apparentées les unes aux autres
parce qu’elles étaient produites dans un méme milieu monastique, et souvent a la
demande des rois et des empereurs. Enfin, c’est un bel apergu que nous donnent les
auteurs sur les formes et les usages particuliers du texte biblique, a partir des lectures
de la Bible dans les liturgies chrétiennes. Apparaissent en effet au fil des siécles
les « bibles commentées », souvent divisées en plusieurs volumes de format réduit,
jusqu’au moment ou les commentaires eux-mémes devinrent des livres autonomes,
pour aboutir peu a peu a des éditions de la Bible compléte a usage personnel et
maniable de petit format. Sans qu’ils puissent faire ’objet d’une présentation dans
cet ouvrage au cadre historique limité, mentionnons pour terminer I’existence a la
Bibliothéque Vaticane du manuscrit de la Bible le plus récent, la Saint John's Bible,
une bible illustrée en sept volumes et réalisée a Collegeville, entre 1998 et 2012. La
technologie proposant chaque jour de nouvelles découvertes, la derniére en date
est alors, «dans un format analogique et non numérique, le texte latin de la Nova
Vulgata, la traduction latine officielle pour I'usage liturgique de I'Eglise catholique.
Produite avec une technique de pointe, dite 5D optical data dans les laboratoires de
I’Université de Southampton, cette bible se présente sous la forme d’un disque quartz
fondu, d’un diamétre de 25 millimétres, censé traverser le temps sans se détériorer
pendant des millions d’années, d’ou son titre Holy Bible preserved for eternity!
En annexe, une excellente bibliographie fournit les références de toutes les bibles
manuscrites et imprimeées connues et les travaux d’érudition qui s’y rapportent,
une liste des abréviations, un index des manuscrits cités et un index des noms de
personnes.

JEAN BOREL



288 BIBLIOGRAPHIE

ANDRE PAUL, Biblissimo, L’ Antiquité judaique par les livres et par les textes,
Paris, Cerf, 2019, 480 p.

Dans cet ouvrage, fruit de cinquante années de recherches passionnées et qui
se présente a la fois comme un outil de référence, de travail et de culture, André
Paul nous plonge dans le «superlatif» de I'espace producteur, porteur et diffuseur
d’un foisonnement de traditions et de textes en rapport avec la Bible, mais dont
il ne reste qu'un nombre limité de témoins, souvent sous la forme de traductions,
citations ou fragments auxquels il réussit magnifiquement a redonner vie et sens.
Cette prolifération littéraire sur laquelle d’innombrables enquétes archéologiques
et travaux philologiques ont permis de remettre la main au cours du xx¢s., et
qui s’étend du m® s. avant notre ére jusqu’aux premiers temps de notre Moyen
Age, permet aujourd’hui de replacer le corpus biblique des deux Testaments,
comme on n’avait jamais pu le faire jusqu’ici, «a la croisée multidirectionnelle
des courants d’images et d’idées, de créations et d’écritures qui ont nourri sa
gestation et sa postérité ». Rédigés et collationnés par des générations de copistes,
commentateurs et traducteurs, lecteurs et compilateurs en langues hébraique,
grecque, latine, syriaque, copte, ge’ez, arabe, arménienne, géorgienne et un éventail
de dialectes slaves, ces écrits, dans le foisonnement de leur diversité, «corrigent,
amplifient et souvent imaginent les gestes et les paroles de grandes figures bibliques,
ancétres primordiaux, personnages mythiques ou légendaires, péres fondateurs,
héros nationaux ou éponymes, prophétes, sages, et jusqu’aux archanges célébres».
La plupart, dans leur version originale, datent d’une époque ou la Bible comme
telle n’était encore ni réellement constituée ni moins encore nommée. Comme I’écrit
André Paul, «la somme de ces traditions représente pour I’époque autant de fagon
de lire et d’interpréter le texte des livres saints, mais aussi de le compléter en
’actualisant, voire de 'amender sinon le suppléer». Certaines figures auxquelles
la Bible ne consacre que quelques lignes, comme Hénoch ou Melchisédech, y
trouvent des développements du plus grand intérét. L’a. distribue sa matiére en
deux parties principales. Dans la premiére, intitulée La production littéraire du
Judaisme ancien, il propose la revue exhaustive de 'efflorescence littéraire des sociétés
judaiques antérieures au christianisme. C’est donc, d’abord, ’ensemble des écrits
qu'on appelle « pseudépigraphes», attribués fictivement a de grandes figures de
I’Ancien Testament comme Hénoch, Abraham, Moise, Elie ou Job, et que 'on
doit aux auteurs judaiques anciens. Chapitre aprés chapitre, I’a. expose ensuite la
fructueuse récolte et le bilan que 'on peut faire aujourd’hui des révélations que
nous ont apportées les manuscrits de la Mer Morte, décrit I'avénement et la fortune
extraordinaire de la premiére traduction grecque de la Loi de Moise et des Prophetes
qui a été faite au w® s. av. J.-C. (la Septante), les nombreuses et importantes
traductions qu’elle a trés rapidement suscitées dans tout le Moyen-Orient et qui
ont ouvert la connaissance des Ecritures a d’autres peuples que le peuple d’Israél.
Il révéle alors en une synthése de traits fort significatifs les enseignements essentiels
des commentaires qu’Aristobule et Philon d’Alexandrie ont fait de la Septante,
les premiers développements historiographiques dont Flavius Joséphe est I'un des
principaux témoins, I'origine et I’épanouissement de la poésie judaique, la culture



BIBLIOGRAPHIE 289

florissante des apocalypses et des testaments littéraires. C’est également a I'immense
corpus rabbinique que I'a. introduit le lecteur: la Mishnah d’abord, le Talmud,
les Midrashim et la riche collection des Targumim conservés, sans oublier les premiers
développements des courants mystiques de la Merkavah et de la gnose. Dans la
seconde partie, intitulée « Les figures bibliques dans une galaxie de légendes », André
Paul répartit en trente chapitres de longueur variable les matériaux légendaires les
plus signifiants qu’il a rassemblés sur quarante-six figures bibliques dans I'ordre de
leur apparition dans la Bible: Adam et Eve, Cain et Seth, Hénoch, Noé et Sem,
Abraham, Isaac, Melchisédech, les douze fils de Jacob, Moise, Jéthro, David et
Salomon, Elie, Esaie, Jérémie, Manassé, Sophonie, Job et bien d’autres encore. Pour
chacune de ces figures, il recourt de maniére méthodique et didactique a toutes les
sources disponibles, traditions, citations ou livres qu’il replace chaque fois dans leur
contexte littéraire propre. Nous disposons la, pour la premiére fois, d’un éventail
vraiment fascinant de textes dont le but est chaque fois la tentative, raisonnée ou
désespérée, de s’approprier le sens des narrations bibliques et des nombreux mystéres
qu’elles recélent, et qui ont nourri la vie intérieure de tous ceux qui les ont méditées,
commentées, traduites. En annexe, nous trouvons tous les mots et formules grecs et
hébraiques en transcription phonétique, les écrits judaiques cités ou mentionnés, un
index thématique et pluridisciplinaire, un index des auteurs de I’Antiquité classique
et des textes cités du Nouveau Testament. Nous ne pouvons que féliciter André Paul
du soin qu’il a apporté dans la conception de cette somme, du talent pédagogique,
de la clarté du texte et de sa mise en page avec lesquels il introduit le lecteur dans
le dédale, a la fois déroutant et fascinant, de ces littératures religieuses si riches et si
diverses dans leurs intentions et leurs réalisations.

JEAN BOREL

ADIN STEINSALTZ (éd.), Le Talmud, L’Edition Steinsaltz, Chabat 4, Com-
menté par le rabbin Adin Steinsaltz (Even Israél), (Vol. XXXV), Jérusa-
lem, Institut israélien des Publications talmudiques/Biblieurope, 2017,
343 p.

ADIN STEINSALTZ (éd.), Le Talmud, L’ Edition Steinsaltz, ‘Erouvin I, Com-
menté par le rabbin Adin Steinsaltz (Even Israél), (Vol. XXXVI),
Jérusalem, Institut israélien des Publications talmudiques/Biblieurope,
2017, 341 p.

ADIN STEINSALTZ (¢d.), Le Talmud, L’Edition Steinsaltz, ‘Erouvin 2, Com-
menté par le rabbin Adin Steinsaltz (Even Israél), (Vol. XXXVII),
Jérusalem, Institut israélien des Publications talmudiques/Biblieurope,
2018, 343 p.

Il n’est pas exagéré de dire que I'édition en cours du Talmud de Babylone
en langue francaise, dans la version si soigneusement présentée et annotée par
le rabbin Adin Steinsaltz, n’est pas seulement un événement éditorial de premier



290 BIBLIOGRAPHIE

plan, mais elle ouvre I’accés, pour la premiére fois a des non juifs, a la principale
source de la pensée théologique et philosophique, mystique et juridique juive. Et
méme si la compréhension du Twlmud, malgré sa traduction, demeure un exercice
exigeant et difficile, nécessitant une initiation rigoureuse a sa méthode interprétative
des textes bibliques et a son langage, il ne sera désormais plus possible, sinon
par malveillance et déloyauté intellectuelle, de dire n’importe quoi a son sujet.
Dans un précédent dossier de critique bibliographique, nous avons déja recensé
les trois premiers volumes, soit les quinze premiers chapitres du long traité Chabat
(c¢f. RThPh 2017/11I-1V, p. 417s), dans lequel les rabbins ont voulu consigner et
discuter ’ensemble des lois relatives au «jour de repos et de sainteté» ordonné
par Dieu au peuple d’Israél. Que faut-il faire lorsqu’un incendie cause des dégats
matériels et met en péril des vies humaines ou animales le jour du chabat ? C’est
ce dont traite le seiziéme chapitre du quatriéme volume, ou sont analysées de
maniére aussi attentive et compléte que possible les dérogations permises pour
sauver des flammes ce qui doit et ce qui peut 'étre, et quelles attitudes il faut
adopter pour respecter le commandement biblique. Le jour du repos n'impliquant
ni 'immobilisme ni I'inactivité, il s’agit de déterminer ce qu’il est possible de faire
dans Vesprit du chabat, les exemples ayant toujours une double valeur réelle et
symbolique : prendre un marteau pour casser des noix, déplacer des matériaux
bruts ou remettre les portes d’un bahut. Plus importantes encore, les dérogations
apportées pour soulager une vie humaine ou animale — la Torah interdisant de faire
souffrir une béte ou méme de rester passif devant sa souffrance. En effet, lorsqu’un
patient est en danger, tous les travaux nécessaires a sa guérison doivent étre exécutés.
Méme dans le cas ou les médecins affirment que la maladie n’est pas mortelle, si elle
risque de le devenir a cause de I'angoisse ou de la panique subjective du patient,
il est permis de préparer des remedes pour le rassurer et le soulager. C’est ce dont
traitent les dix-septiéme et dix-huitiéme chapitres. Suivent les régles s’appliquant a
une circoncision pratiquée un chabat ou un jour de féte, ce commandement étant
le seul, a part celui des sacrifices, pour lequel tous les interdits sont levés. Au
cours des discussions concernant les préparatifs alimentaires et autres problémes
liés a la nourriture, la régle générale suivante se dessine: « Tout acte ne faisant pas
partie des travaux interdits par la Torah peut étre effectué pour une nourriture
destinée aux hommes quand elle est déja consommable telle quelle». Les deux
derniers chapitres traitent de I'interdiction d’effectuer une transaction commerciale
d’intérét personnel le jour du chabat, et cependant du droit de conclure des accords
pécuniaires ou de se préparer a effectuer un travail sans que cela soit considéré
comme une profanation. Le traité ‘Erouvin suit et compléte le traité chabat en ce qu’il
apporte, en dix chapitres structurés, les directives qui concernent non pas seulement
I'interruption des travaux créatifs, mais « I’obligation de s’abstenir de tout transfert
du domaine d’un particulier au domaine public ou vice versa, et de tout déplacement
important au sein méme du domaine public». D’ou une distinction serrée qui fait
'objet de mille considérations d’ordre juridique, dans le détail desquels il n’est pas
possible d’entrer, entre quatre domaines bien distincts : le domaine privé, le domaine
public, le domaine semi-privé et le domaine d’exemption. « Cette notion d’Erouvin,
dit Adin Steinsaltz, marque de surcroit, d’'une certaine maniére, le passage d’une



BIBLIOGRAPHIE 291

démarche simple et concréte a une conception plus abstraite et plus moderne des
délimitations entre objets (pays, domaines publics et privés) qui ne dépendent plus
de démarcations physiques mais de symboles ou modes conceptuels d’identification.
Sont ainsi envisagés les débats théoriques et pratiques sur la nature des frontiéres
en tant que telles». Sur le plan historique, dés I’époque du premier Temple, «les
Sages avaient en effet jugé nécessaire de renforcer ’observance du chabat par la
création du « territoire du chabat », lequel délimite le secteur ou I'on est autorisé
a marcher en ce jour, et par les interdictions de porter des objets ; ce qui les obligea,
au cours de I’évolution et de I'agrandissement progressif des villes, a trouver des
solutions logiques et raisonnables a des situations réelles et fictives toujours plus
complexes. Chaque volume contient un index des auteurs et des ouvrages cités.
Rappelons également le soin avec lequel Adin Steinsaltz a vocalise le texte hébraique
de la Michna qui se trouve au centre de chaque page, le rendant ainsi lisible a
tout lecteur de la Bible hébraique, et qu’il traduit au fil des discussions rabbiniques
disposées a I’entour, comme le veut I'usage traditionnel de 1’édition du Talmud.

JEAN BOREL

AVICENNE (IBN SiNA), Commentaire sur le livre Lambda de la Métaphy-
sique d’Aristote (Chapitres 6-10), Edition critique, traduction et notes
par Marc GEOFFROY, Jules JANSSENS et Meryem SEBTI, (Etudes musul-
manes XLIII), Paris, Librairie philosophique J. Vrin, 2018, 119 p.

Plusieurs types de recension de cet ouvrage sont envisageables. Puisqu’il s’agit
de I’édition critique d’un ouvrage qui est le reliquat d’une ceuvre perdue du
philosophe arabe Avicenne (980-1037), la philologie arabe devra évaluer la qualité
de cette édition établie a partir des deux manuscrits qui transmettent cet extrait
du Kitab al-Insaf (Livre du jugement équitable ; A. Badawi avait fourni en 1978,
sur la base d’'un seul manuscrit, une premiére édition de ce texte nouvellement
édité). Selon le propre témoignage d’Avicenne, le Livre du jugement équitable
devait comporter «a peu prés vingt-mille questions» et notamment fournir des
commentaires clairs de passages difficiles d’Aristote. Le présent ouvrage publie
I’édition et la traduction des excerpta de ce texte concernant la deuxiéme partie
du Livre XII (Lambda) de la Métaphysique aristotélicienne, extraits ol I'on
reconnait I'intervention d’un tiers. Cette bréve recension voudrait rendre attentif
a I'importance de cette publication pour Ihistoire de la philosophie, puisque cette
traduction commentée met a disposition d’un public averti un texte capital pour
la compréhension de la réception d’un des livres majeurs de la Méraphysique
aristotélicienne, Les remarques d’Avicenne représentent un moment significatif de
la longue histoire de la réception et de l'interprétation de ce texte capital pour
la théologie philosophique en particulier. Il est d’abord intéressant de noter que
’ouvrage dont le texte édité et traduit est un extrait fait partie de ce que I’on appelle
la «période orientale» d’Avicenne (c’est ainsi que 'on désigne la période tardive
de I’activité du philosophe persan). L’interprétation que les trois éditeurs proposent
de cette phase du travail d’Ibn Sina mérite d’étre relevée : ils rejettent explicitement
la dimension «mystique» que certains, comme Henry Corbin, attribuent a cette

Philosophie
et Théologie
médiévale



292 BIBLIOGRAPHIE

phase. Selon eux, une lecture attentive des écrits du philosophe persan montre
que 'expression « période orientale» désigne « une fiction, sans doute a caractére
symbolique, I’Orient figurant comme image d’une «sagesse» comprise dans un
sens purement rationnel, philosophique » (p. 22). Le vocabulaire parfois inhabituel
qu’Avicenne utilise dans cette période ne représente pas une rupture nette avec la
pensée précédente : « Ces formules ne modifient pas le fond de la pensée d’Ibn Sina,
qui pose Dieu, 'Etre nécessaire en soi, comme Premier Principe dont émanent tous
les étres, selon un mode de création par médiation qui exclut toute participation a
Pessence divine » (p. 22). Cela n’exclut aucunement qu’Avicenne, dans ces remarques
sur le livre Lambda, identifie certains problémes que la pensée théologique d’Aristote
pose a un philosophe musulman qui a fréquenté la pensée néoplatonicienne (en
particulier a travers le Livre des causes et le pseudépigraphe intitulé La Théologie
d’Aristote). Avicenne n’hésite donc pas a formuler des «critiques substantielles
contre l'autorité supréme «d’Aristote» (p. 23). Selon notre avis, cette prise de
distance qu’effectue le philosophe musulman (qui connait d’ailleurs la Paraphrase
du texte aristotélicien par Thémistius) rend ce texte particuliérement intéressant et
fascinant pour 'histoire de la philosophie occidentale. Ibn Sina, qui sait distinguer
cependant I'exégése des commentateurs et la pensée du Stagirite lui-méme, reproche
a une certaine interprétation d’Aristote d’ignorer « Dieu comme cause de I’étre et
de ne donner de son existence qu’une démonstration physique» (p. 19). Selon lui,
certains interprétes d’Aristote « se sont contentés de mentionner qu’(Aristote) avait
établi qu’ll est un moteur, et non qu’ll est le principe de I'existant » (p. 48). Il est donc
insuffisant de vouloir atteindre Dieu par le seul biais du mouvement. Les éditeurs
rappellent que pour la plupart des falasifa « Aristote a bien congu le Premier comme
cause de I'étre» (p. 88). Avicenne insiste donc sur le fait qu’il est insuffisant de
poser Dieu seulement comme moteur: «au contraire, c’est lui qui procure I’étre a
toute substance capable de se mouvoir» (p. 54). Toutefois, il est digne d’étre relevé
qu’Avicenne reconnait que certaines explications d’Aristote sont équivoques ou pas
assez claires. Cela concerne notamment certains aspects de la connaissance divine,
lorsque Aristote affirme que Dieu connait son essence (1074b,33-34). Le Stagirite
n’a pas expliqué la solution avec assez de clarté : « S’il voulait dire, en revanche, que
I'intellection (de Dieu), en premier lieu, est celle de son essence, et qu’en outre Il
intellige les choses a partir de Son essence, non a partir d’elles [...], alors il est dans
le vrai: Mais il aurait di indiquer cela au lieu de le passer sous silence.» (p. 70).
Toute I'interprétation du chapitre 9 du livre Lambda — chapitre ou Aristote traite
de I'auto-contemplation divine et qui a été Aprement débattu par les interprétes
chrétiens, mériterait bien entendu une analyse approfondie (en particulier p. 66-72).
Il suffit cependant de noter qu’Avicenne affirme sans détour qu’il n’est pas satisfait
du texte aristotélicien : « Que Dieu intellige les choses a partir de Son essence, iln’en a
pas parlé » (p. 70). Selon les éditeurs, on peut résumer I'intention des pages ici éditées
comme suit : « pallier les faiblesses intrinséques du livre Lambda afin de le soustraire
a des interprétations qui I'affaibliraient encore davantage, et le reconduire dans le
sein de la vraie philosophie» (p. 21). Il appert donc que ce volume, qui offre une
édition critique d’une ceuvre d’un des philosophes islamiques les plus importants,
contribue également de mani¢re avantageuse non seulement a la connaissance de



BIBLIOGRAPHIE 293

I’histoire de la théologie philosophique, mais encore enrichit le dossier de I’histoire
complexe de 'aristotélisme.

RuEDI IMBACH

THOMAS D’AQUIN, L’dme humaine, la, Questions 75-83, Nouvelle édition,
traduction, notes explicatives et notes philosophiques par Frangois
Putallaz, Cerf, 2018, 777 p.

La nouvelle traduction que Frangois Putallaz nous offre ici des questions que
saint Thomas d’Aquin a consacrées a I’ame humaine dans la Somme théologique
(Ia Q.75-83) est remarquable & tous points de vue. Par son exigence de clarté, par les
notes explicatives historiques, doctrinales et pédagogiques qui I’'accompagnent, cette
traduction veut d’abord permettre au lecteur moderne de « percevoir la vibration de
sainteté de I'intelligence du Docteur angélique ». Et c’est une réussite. S’ouvre alors,
au fil d’une argumentation dont I’Aquinate avait le secret et la maitrise parfaite, une
vision de la dignité humaine tout a fait exceptionnelle. Créé a I’horizon du monde
angélique et du monde matériel, le privilége et la grandeur de I’homme n’est pas
seulement d’étre un tout unitaire par I'union de I’ame et du corps, mais justement de
pouvoir exercer les plus hautes activités intellectuelles tout en animant une matiére.
Et comme "ame, pour saint Thomas, «a besoin du corps pour étre ce qu’elle est,
la substance de ’homme, ce n’est pas son dme, ce n’est pas non plus la matiére
organique, mais ¢’est I'un par I'autre : le corps faisant partie intégrante de la personne
humaine ». Fondamentalement équilibrée a cet égard, la doctrine anthropologique
de Thomas d’Aquin rejoint et satisfait par avance, sil’on peut dire, toutes les requétes
et toutes les démarches holistiques, de nature philosophique et scientifique, médicale,
sociale et religieuse de la modernité. L’affectivité et les passions humaines, 'intellect
et la raison, la volonté et le libre arbitre prennent alors tout leur sens dans une
complémentarité effective extraordinaire dont I’harmonie a la vocation sublime de
pouvoir s’élever jusqu’a I'union avec Dieu lui-méme.

JEAN BOREL

MosHEe IDEL, Mystiques messianiques, De la kabbale au hassidisme,
xir-xix° siécles, Paris, Editions Allia, 2018, 639 p.

Cet ouvrage de Moshé Idel, dont 'excellente traduction francaise par Cyril
Aslanov constitue un événement éditorial de premiére importance, est passionnant
pour trois raisons ; par la méthodologie phénoménologique qu’il met en ceuvre sur
ce théme polymorphe du messianisme, par les développements et la précision des
analyses faites sur la base de références manuscrites encore inédites et, enfin, par les
perspectives originales qu’il offre sur un aspect du messianisme que n’avaient pas
abordé de maniére spécifique les études précédentes bien connues de G. Scholem,
J. Greenstone, J. Sarachek, A. Z. Aescoly, T. Werblowski, L. Baeck et M. Buber,
c’est-a-dire sur la «dimension proprement messianique de la mystique juive». Il
ne s’agit donc ni d’une histoire du messianisme dans le judaisme en général, ni
d’une approche sociologique du messianisme juif, mais d’une étude de cas précis



294 BIBLIOGRAPHIE

«ou l'expérience mystique constitue le noyau le plus intime de la conscience
d’étre le Messie» (p. 16). A ce qu'il appelle le « diachronisme monochromatique »
des recherches précitées, I'a. propose ici un «polychromatisme synchronique »,
lequel insiste sur la multiplicité des conceptions et des événements messianiques
—qui s’aveérent étre en effet d’une variété de conceptions et d’une complexité
redoutable — tout en tentant de « chercher une typologie qui ne prend pas seulement
en considération la diversité durant une période bien définie, mais s’efforce de
regrouper le trés vaste éventail des textes et des faits au sein de catégories et
de modéles plus unifiés» (p. 42). La vraie question qui se pose pour moi, dit
M. Idel, est celle de savoir quel type de conscience de soi et quelles expériences
spirituelles ont pu induire quelques-uns a enfreindre la norme et a se démarquer
des conventions sociales dans I’attente d’un bouleversement de I’histoire (p. 20).
Il distingue ainsi trois modeles principaux qui permettent d’approcher de maniere
plus typique le messianisme au sein de la mystique juive : le modéle théosophico-
théurgique, le modéle extatique et le modéle magique. Aprés une introduction sur
les diverses sources auxquelles la conscience messianique a puisé et les influences
nombreuses auxquelles elle a été confrontée, comme le christianisme, la pensée
grecque et I'islam, dont il s’agit de tenir compte, Moshé Idel aborde en un premier
temps les formes juives de messianisme avant la kabbale, les modeles bibliques des
figures messianiques, la conception du messie dans la littérature rabbinique et la
littérature des palais, la kabbale ancienne et I'eschatologie chrétienne médiévale
(en particulier le joachimisme) et la place des éléments apocalyptiques dans les
discussions messianiques. Il nous fait entrer ensuite dans I'expérience spirituelle
et I'existence d’Abraham Aboulafia, qui est I'exemple le plus marquant d’une
synthése profonde entre la kabbale et le messianisme, et le premier kabbaliste a
se considérer explicitement et publiquement — aussi bien devant ses compatriotes
juifs que devant les chrétiens — comme le Messie. Le but des différentes phases
de son expérience extatique, ou la connaissance des noms divins au moyen de
pratiques kabbalistiques lui permit de s’affranchir des liens du monde matériel et des
interprétations liées a la gématrie a laquelle il conférait une importance primordiale,
fut 'union avec I'Intellect agent qu’il identifiait avec le Messie, congu a la fois
comme source de révelation et de toutes les actions intellectuelles de ’homme. C’est
a ce Messie ontologique et transpersonnel qu’Aboulafia a cherché a s’unir pour
recevoir de lui les révélations et « perdre son principe d’individuation de fagon a
étre capable de devenir le sauveur d’autrui». L’expérience d’Aboulafia, dit I’a., doit
étre interprétée a deux niveaux. Au premier apparaissent des visions plastiques qui
consistent a interpréter des événements extérieurs d’un point de vue eschatologique.
Le second consiste en 'interprétation allégorique qu’il donne de la vision et de sa
lecture eschatologique. Dans cette perspective, il n’est question que de processus
spirituels intérieurs, c’est-a-dire des rapports qui se jouent entre I'intellect humain
et I'Intellect agent» (p. 187). Les conceptions du Messie aux xmi® et xiveé s. et les
formes théosophiques de la kabbale sont I'objet d’un troisiéme chapitre dans lequel
I’a. examine les différentes maniéres dont plusieurs kabbalistes théosophes ont voulu
identifier le Messie avec I'une ou I'autre des dix séphirot, ce qui « corrige I'idée regue
selon laquelle la kabbale zoharique aurait été fonciérement séparée des ferments



BIBLIOGRAPHIE 295

de I’effervescence messianique» (p. 253). Un nouveau type d’activité messianique
apparut alors au xv® s. en Espagne, que I’a. étudie ensuite et qu’il appelle le
modeéle magico-kabbalistique ou kabbale pratique. Selon ce modéle, I'avénement
du Messie ne doit étre provoqué ni par 'accomplissement des commandements
bibliques ni par la perfection de I'intellect humain, mais plutét par des procédés
magiques mis en ceuvre par un groupe de kabbalistes censés interrompre la continuité
historique en provoquant des changements radicaux dans I'ordre de la nature.
La littérature qui est née de ce courant est a la fois polémique et technique.
Polémique par la diabolisation intense du christianisme, de la philosophie et de la
science médiévale de I'époque a laquelle elle donne lieu, technique par la révélation
d’incantations magiques visant a obtenir le triomphe contre ce que ces kabbalistes
considéraient comme le royaume du Mal. « La mystique est considérée ici comme
un moyen d’atteindre, puis de transmettre une information magique pour anéantir
les puissances maléfiques et faire advenir la rédemption. Ce modéle magique est
structuré autour de I'idée que le temps du Messie est fixe, qu’il est imminent et que
le seul obstacle a son avénement final est la présence des forces du mal» (p. 261).
Aprés la reconquista et 'expulsion des juifs d’Espagne, la cité galiléenne de Safed
devint I'un des principaux centres de méditation kabbalistique et d’effervescence
mystico-messianique ou, comme le dit 'a., «convergérent toutes les artéres de
la vie spirituelle juive» (p. 324). Moise Cordovero, Hayyim Vital, Isaac Louria,
Joseph Caro en furent les figures de proue les plus influentes et suscitérent, outre
leurs propres écrits, une efflorescence de recherches et d’expériences mystiques
aussi originales qu’exceptionnelles. A chacune de ces fortes personnalités, ainsi
qu’a la conscience de leurs prétentions messianiques, I’a. consacre quelques apergus
du plus haut intérét. Pour n’envisager que la kabbale lourianique, qui est «!'un
des systémes intellectuels les plus complexes qui aient jamais ét¢ produits par un
auteur juif», dit-il pour reprendre 'appréciation de Scholem, il est fascinant de
comprendre comment elle a su systématiser et combiner a la fois les préoccupations
messianiques et « tous les niveaux des processus théogoniques et cosmogoniques,
depuis les dynamiques primordiales touchant a la divinité jusqu’a la rédemption,
et un réseau d’interprétations recouvrant de fagon exhaustive tous les aspects de la
vie juive » (p. 339). Le messianisme mystique de Sabbatai Zévi et de son idéologue
Nathan de Gaza représente a lui seul un chapitre décisif du théme messianique,
auquel Scholem avait déja accordé toute son attention dans le gros ouvrage qu’il
lui avait consacré. Moshe Idel reprend a nouveaux frais la recherche pour mettre
en lumiére non seulement I'importance décisive que son messianisme entretient
avec les expériences mystiques en tant que telles, mais également pour tenter de
démontrer, contre Scholem, que ce Messie mystique devrait étre considéré non pas
comme faisant partie de la kabbale lourianique, mais comme un adepte d’autres
formes bien antérieures de kabbale. Le dernier chapitre expose enfin la nature des
visions et des expériences d’ascension céleste que relate le maitre et fondateur du
hassidisme, Israél ben Eliezer, dit Ba’al Shem Tov, et celles de I'un de ses plus
fameux disciples Menahem Nahum de Tchernobyl, lesquelles révélent la coexistence
de modéles variés, mystique, talismanique et théosophico-théurgique. Leur influence
n’a cessé de susciter chez leurs émules une intensification maximale de la pratique



Histoire de la
modernité

et de la période
contemporaine
(philosophie,
littérature, art)

296 BIBLIOGRAPHIE

religieuse sur le plan existentiel et a fait du hassidisme I'un des mouvements les
plus influents et vivants du judaisme moderne. Dans son magistral chapitre de
conclusions, Moshé Idel brosse, avec un sens remarquable des nuances qu’il faut
toujours avoir dans les analyses qu’on doit faire sur des sujets aussi délicats et des
comparaisons que I'on peut suggérer a titre d’hypothése avec le christianisme, le
bouddhisme ou I'islam, un panorama remarquable des problémes que posent la
prolifération de tous ces modéles de messianisme mystique et leur situation par
rapport a la tradition, leur utopie et la hantise de pouvoir recréer I'unité brisée
de ’Adam primordial et provoquer ainsi la rédemption des temps messianiques
dans T'histoire. Une bibliographie des sources primaires hébraiques et des sources
secondaires consultées font de ce volume une référence unique et incomparable.

JEAN BOREL

INGO MEYER, Georg Simmels Asthetik. Autonomiepostulat und soziologische
Referenz, Weilerswist, Velbriick Wissenschaft, 2017, 394 p.

Aussi étonnant que cela puisse paraitre a propos d’un auteur que I'on tient
parfois pour un «esthéte» ou un «impressionniste » et dont les essais esthétiques,
réguliérement retraduits et publiés, figurent parmi les textes les plus connus, il n’y
avait pas, jusqu’a 'ouvrage d’Ingo Meyer, de véritable monographie consacrée a
’esthétique de Simmel (1858-1918). On trouve bien stir de nombreux articles consa-
crés a tel ou tel aspect de 'esthétique ou de la philosophie de I’art simmélienne (voir
par ex. O. RAMMSTEDT, « La “littérature de 'anse” de Georg Simmel. Une approche
de I'essai», in Sociétés, n° 101, 3/2008, p. 7-22 ou F. Thomas, Le Paradigme du
comédien. Une introduction a la pensée de Georg Simmel, Paris, Hermann, 2013),
et la dimension «esthésiologique» de sa sociologie et de sa critique du moderne
suscite régulierement 'intérét (voir par ex. le volume de H. Bohringer et K. Griinder
(éd.), Asthetik und Soziologie um die Jahrhundertwende : Georg Simmel, Francfort,
Klostermann, 1976, et plus récemment B. CARNEVALI, « Social Sensibility. Simmel,
the Senses, and the Aesthetics of Recognition », Simmel Studies, 21/2, 2017, p. 9-39).
Il a aussi été tenté de lire I’ensemble de son ceuvre et de décrire sa méthode a partir du
prisme esthétique (D. FrisBy, Sociological Impressionism : A Reassessment of Georg
Simmel's Social Theory, Londres, Heinemann, 1981). Mais il manquait une étude
critique exhaustive de I’ensemble des productions de Simmel relevant de ce champ
et — chose toujours particuliérement difficile concernant Simmel — de leur réception
et influence.

L’ouvrage d’Ingo Meyer se compose de deux parties principales. La premiére
dresse le « profil esthético-philosophique de Georg Simmel». Aprés des remarques
introductives sur la «domination» des lectures «socio-esthétiques» et un fort
chapitre consacré a la place de Simmel dans le «discours du moderne», I’a.
consacre deux chapitres a I'«esthétique du social et du monde vécu» d’une part
et aux «concepts fondamentaux de la philosophie de 'art de Simmel» d’autre
part, ceux-ci étant séparés par un excursus sur « la marginalisation de 'esthétique
dans la Sociologie de 1908 » (p. 29-41; 42-136; 137-183; 203-271; 184-202). La
seconde partie porte sur les « influences » de I'ceuvre, successivement dans le champ



BIBLIOGRAPHIE 297

de I« histoire de I’art », dans sa «réception conservatrice» et dans le champ de la
«théorie critique » (p. 275-287 ; 288-294 ; 295-328).

L’ouvrage est d’une trés grande richesse et extrémement documenté. L’a. profite
a plein de la publication des (Euvres complétes, dont le dernier volume a paruen 2015
(Georg Simmel Gesamtausgabe, 24 vol., O. Rammstedt (éd.), Francfort, Suhrkamp,
1989-2015), se déplagant de maniére alerte entre les grandes monographies et les
marges du corpus, les essais maintes fois commentés et des textes rares ou posthumes,
les notes de cours et la correspondance. La littérature secondaire employée est
ample, tant dans le champ des études simméliennes que dans celui de I’esthétique
contemporaine, de I'herméneutique et de la critique littéraire. Cette littérature a
toujours une fonction de contrepoint et de contraste, ou permet de clarifier la
position de I'auteur dans un débat théorique; elle n’est jamais commentée pour
elle-méme ni n’entrave le mouvement, particuliérement vigoureux, de I’écriture. On
se trouve ainsi face a4 un texte extrémement érudit mais aussi singuliérement libre et
personnel, dont le ton contraste de maniére réjouissante avec le gros de la production
académique. On pense a une maniére plus « américaine» d’écrire la philosophie et
les sciences humaines, mais avec plus d’ironie que de coolness, et moins de cette
prudence qui confine parfois a la bien-pensance. L’auteur préfére par exemple traiter
avec une ironie mordante des textes de Simmel ou d’Adorno sur la question du
genre plutot que de les assortir de mises en garde moralisantes. Cet alliage de liberté
et de science est remarquable mais assez exigeant: il faut savoir se repérer — ou
admettre son ignorance ! — parmi les suggestions, clins d’ceil ou formules a double-
fond. On apprécierait aussi, en quelques lieux, que les théses de I'auteur soient plus
nettement exposées — par exemple dans 'entreprise de distinction entre « esthétique
sociologique » et « sociologie esthétique » (p. 176-183) et dans la détermination de la
notion d’«intensité de signification » (p. 233-235). L'« épilogue », toutefois, ramasse
de maniére concise et efficace les résultats de la recherche (p. 342-352). C’est en
tout cas toujours avec bonheur que I’a. formule les problémes dont il est question,
a commencer par '« aporie centrale de la philosophie de I'art de Simmel», qui
défend «l’autonomie radicale du sens» de 'ccuvre d’art en méme temps qu’une
esthétique de I'effet qui voit dans I'intensité « le noyau de I’'expérience esthétique ».
«Avec le rejet de toute esthétique de la référence et la rupture de tous les liens
avec le monde extérieur, on se demande d’ou peut bien provenir la puissance
effective de I'ceuvre» (p. 19-22). Simmel chercherait a faire tenir ensemble une
«esthétique de I'ceuvre » dans sa « vérité» (issue de Hegel) et une «esthétique de
I’effet » et de I'intensité (issue de Kant puis de Nietzsche) (p. 229) — ceci a partir de
descriptions sémantiques de I'ceuvre, mais sans convoquer de modéle linguistique :
’ceuvre agirait par « intensité de signification » (Bedeutungsintensitdt). C’est sur une
voie métaphysique que Simmel résout ou atténue cette tension. S’inscrivant dans la
lignée du premier romantisme, il voit dans I’art la « face visible de la métaphysique »
(p. 344) - métaphysique ne renvoyant pas ici a une réalité suprasensible, mais a une
«fonction formatrice de monde dans la forme du comme-si» (p. 344 ; 346). Cette
ouverture vers un monde enveloppé sensiblement dans I’ceuvre n’est ni une image
ou un reflet ou un symbole d’un supposé monde réel, mais s’impose dans sa radicale
autonomie. Il révéle cependant, par homologie de structure et de maniére sensible,



298 BIBLIOGRAPHIE

la capacité formatrice (de monde) de la vie. Ces développements semblent faire tout
a fait abstraction des déterminations historiques et sociologiques de la production
artistique, ce qui peut étonner ou décevoir chez I'un des fondateurs de la sociologie
et un auteur tenu pour I'un des analystes les plus lucides des formes concrétes
de la vie moderne. Ne peut-on pas articuler cette métaphysique de l'art avec la
sociologie esthétique et I’esthétique sociologique que Simmel développe par ailleurs ?
L’a. répond par la négative, sans user de la facilité qui consiste a faire se succéder
des positions, en distinguant une période dite « sociologique » puis une période dite
«métaphysique » dans 'ceuvre de Simmel: « Dés le début, Simmel poursuit deux
voies dans le champ de 'esthétique » ; dés le début, il distingue nettement ’analyse
de la dimension esthétique du social et I’enquéte ontologique sur la nature de 'eeuvre
d’art et de ’expérience esthétique qu’elle engendre. Ces deux voies «n’ont pas de
racine commune » (p. 40 ; I'auteur souligne). Ce n’est qu’au «niveau trés abstrait
de I’équivalence fonctionnelle» que I'on pourra relier les deux démarches: dans la
prégnance du schéme de la forme, commun au sociologue et a I’esthéticien. « Si
I'esthétique du monde vécu se soucie de 'intégration sociale [i.e. de la constitution
de formes sociales], la philosophie métaphysique de I'art met en lumiéres des
formes exemplaires de constitution du monde » (p. 350). Cette stricte coupure entre
deux pans de I'ceuvre, qui ne s’effectue pas en raison d’une méconnaissance ou
d’une considération partielle mais est solidement étayée, constitue une thése trés
forte destinée a marquer le champ des ¢tudes simméliennes. C’est au reste un bon
exemple de I’honnéteté intellectuelle de I'auteur, qui ne recule devant aucune theése
potentiellement déceptive et entretient avec son objet un rapport toujours lucide,
peut-étre parfois un rien cynique, en tout cas sans aucune inutile révérence : « Ich bin
kein leidenschaftlicher Simmel-Fan» (p. 9; c¢’est la premiére phrase de I'ouvrage).
Ces deux grandes théses que nous avons souhaité présenter, ne résument en rien
tout ce que I'on pourra trouver dans ’ouvrage. On évoquera pour finir et donner
un apercu de sa richesse : I'analyse du jeu dialectique Formung/Entformung dont les
poles sont le paysage et la ruine (p. 110-113); I'effort pour déterminer la singularité
de Simmel la ou il mobilise les topoi les plus éculés de la bourgeoisie cultivée — dans
les portraits de Rome, Florence et Venise par exemple (p. 141-145); la justification
de I'usage du concept galvaudé d’ame (Seele) (p. 224-227); 'analyse brillante et
si plaisante du poeme de Simmel « Nur eine Briicke» (p. 238-242); la mise en
perspective de la métaphysique simmélienne de I'image a I’aide des travaux plus
récents de Gottfried Boehm ou Max Imdahl (p. 250-262). A ce titre, il faudrait aussi
mentionner toute la seconde partie consacrée a I'influence de Simmel, massive dans
de nombreux domaines, mais toujours si difficile a établir dans le détail, en raison de
la difficulté a ramasser I’ceuvre dans des théses définitives et a y trouver les prémisses
de programmes de recherche. L’a. se penche entre autres sur les cas de Carl Einstein,
auteur d’une Negerplastik en 1915, de ’historien de ’art Max Raphael ou encore
sur celui du critique libéral-conservateur José Ortega y Gasset, auteur en 1929 d’une
Révolte des masses qui connut un grand succes (p. 277-279 ; 280-287 ; 291-294). Mais
nous retiendrons surtout le trés réussi « finale » de 'ouvrage, qui présente le roman
de Siegfried Kracauer, Ginster (1928) comme le « roman de la tragédie de la culture



BIBLIOGRAPHIE 299

achevée », le terme et la floraison tragique de la Klassische Moderne dont Simmel fut
I'observateur sceptique le plus avisé (p. 327-342).
MATTHIEU AMAT

MATTHIEU AMAT, Le relationnisme philosophique de Georg Simmel : Une idée
de la culture, Paris, Honoré Champion, 2018, 490 p.

Sociologue, épistémologue, essayiste, longtemps considéré comme un esthéte
de la modernité, Georg Simmel (1858-1918) reste encore négligé en tant qu’auteur
d’une ceuvre philosophique originale. C’est tout le mérite de 'ouvrage de Matthieu
Amat de réintégrer Simmel dans les différents débats auxquels il a pris part, et
de considérer sa position proprement philosophique. Chose assez rare pour étre
soulignée, I'a. parvient a joindre ensemble une exhaustivité dans le traitement
du corpus de Simmel et une thése forte de lecture permettant d’articuler et de
systématiser les différents thémes de ’ceuvre simmélienne. Pour le dire en quelques
mots, 'a. interpréte le «relationnisme» de Georg Simmel comme le fondement
épistémologique de toute I'ceuvre, permettant d’établir une théorie de la valeur, de
la vérité et plus généralement un programme philosophique qui assume et achéve le
tournant moderne de la substance vers la fonction sans tomber dans un relativisme
dissolvant toutes les formes de I’objectivité. La lecture de I'a. comprend trois grandes
parties traitant respectivement de I'objectivité et de la valeur (I), du monde de la
culture comme esprit objectif en son rapport a la vie individuelle (II), enfin de la
vocation pratique et régulatrice du concept de philosophie de la culture (I1T). Genése
et validité des significations objectives de la culture, constitution et corrélation
entre objet de culture et vie individuelle, devenir pratique du relationnisme et
métaphysique de I'immanence — malgré une telle diversité des thémes, I’a. parvient
heureusement a traverser et unifier le corpus de Simmel avec rigueur et clarté.
L’a. propose de comprendre ce relationnisme comme une philosophie de la culture.
II considére I’apport de Simmel et sa position dans le champ de ce qui s’est nommé
Kulturphilosophie dans I’Allemagne des années 1910, Loin d’en rester au concept
classique de la culture, comme Cultura Animi, dans la seule considération des apports
moraux et de ’épanouissement des productions objectives de la civilisation, Simmel
hérite, avec Kant, le néokantisme de Lotze et Rickert entre autres, d’une réflexion sur
le fondement, la genése, le mode d’étre et la validité des objets de culture. Comme
le dit I'a., chez Simmel le discours sur la culture est d’emblée discours critique de
dévoilement des tensions ressenties par la vie dans I'imposition toujours accrue de
formes objectives (p. 32). L’enjeu est de comprendre comment Simmel, loin d’en
rester & une simple critique de la validité des objets de culture ou a leurs apports
effectifs pour 'individu, considére la modernité comme I’élaboration d’'un monde
objectif de la culture ou la forme culturelle apparait directement aux prises avec
la vie. Il s’agit alors de déterminer ontologiquement et axiologiquement la relation
entre culture et vie, en amont d’une simple ontologie des objets de la culture et en aval
d’une Kulturkritik qui s’en tiendrait a la mise au jour des mécanismes d’aliénation
portés par la culture.

La premiére partie, intitulée « Objectivité et relativité de la valeur », est composée
de deux chapitres. Le premier, consacré a I’ceuvre de Simmel avant la Philosophie



300 BIBLIOGRAPHIE

de l'argent, observe la maniére dont Simmel pose le probléme de la valeur, en
relation avec le néokantisme de Lotze et de Rickert, mais aussi avec Nietzsche — un
dialogue s’installera plus tard avec Marx. 1l considére aussi les multiples fonctions
du concept d’action réciproque ( Wechselwirkung), cardinal chez Simmel. Suit un
second chapitre ou I’a. en vient plus précisément a la théorie relationniste de la
valeur a travers I'ouvrage clef de la Philosophie de I'argent (1900). On y apprend
comment la valeur émerge dans I’échange, non comme fait subjectif mais comme
forme relationnelle objective ; ce qui explique que la valeur d’échange économique
serve a Simmel de paradigme définitionnel. Mais comme le montre 'a., le traitement
simmélien du probléme de la valeur reste préparatoire. Malgré sa conception
relationniste de I'objectivité de la valeur, celle-ci ne peut délivrer une théorie de la
valeur culturelle tant qu’elle laisse en retrait un pole déterminant de la relation: la
vie. L’a. précise alors 'abandon progressif du concept de valeur, au profit de celui
d’esprit objectif repris & Lazarus et Hegel, mais considérablement modifié.

C’est dans la deuxiéme partie, intitulée « L’esprit objectif et ses configurations
individuelles », que I’a. présente ce passage de la problématique néokantienne de la
valeur a celui de I’objectivité de la culture et de sa relation problématique avec I’ame.
Car Simmel conteste toute réduction du culturel au social ; I'esprit objectif est un
concept axiologique et polarisant permettant de comprendre la relation avec la vie
tout en preéservant une irréductibilité ontologique. C’est ce qui introduit la dualité
fonciere de la culture et le concept clef de «tragédie de la culture» (p. 195-218).
Selon la distinction entre sujet et objet, signification intentionnelle et objective, la
signification culturelle échappe toujours a la volonté du producteur et le dépasse.
Le sujet ne saisissant jamais la signification d’un objet, mais actualisant uniquement
la potentialité d’une série infinie le dépassant inéluctablement, les objets de culture
apparaissent en leur objectivité et leur transcendance, dans une sphére qui ne cesse
de s’autonomiser et de s’éloigner du sujet. L’a. observe plus particuliérement dans
le cas de la connaissance historique et de la relation pédagogique la genése de ce
conflit nécessaire entre la vie et I’esprit objectif ainsi que les voies de son atténuation.
En mettant a jour le refus simmélien de la synthése, I’a. montre comment le
relationnisme permet de comprendre la contradiction entre les objets de culture et
la vie comme une situation a part entiére, éminemment positive, ouvrant le champ a
une pratique de la philosophie qui ne se réduirait pas a une philosophie de la finitude.
Au contraire, la mise en place des concepts fondamentaux du «relationnisme »
permet I'ouverture d’un champ analogique et pratique.

La troisieme partie, « Le relationnisme dans son “concept cosmique” et sa
vocation pratique», décrit la relation entre la vie et I'esprit objectif en termes
cosmologiques, comme probléme de position et d’orientation dans le monde. Tout
d’abord, la réciprocité constitutive entre sphére objective et subjective détermine
les individus a la fois comme parties du Tout culturel et porteur d’une totalité
immanente (p. 333). C’est ainsi que les figures de Goethe et de Kant ont destin 1ié
chez Simmel et représentent le parcours de la vie dans sa polarité immanente. L’idéal
d’une loi de I'individuel et le concept goethéen d’objectivation du sujet rompent a la
fois avec 'universalisme abstrait et avec I’apologie d’une vie libérée a titre de pure
activité. Il s’agit plutot de laisser I'objectivité s’intégrer a I’étre individuel, pour a



BIBLIOGRAPHIE 301

son tour la faire vivre et agir (p. 353). Ni aliénation ni appropriation compléte, mais
plutdt intégration, corrélation et relation qui articulent ensemble Kant et Goethe,
législation de I'entendement et objectivation de I'intériorité vivante. On comprend
alors pourquoi Simmel a pu voir dans la mystique et le discours théologique autre
chose qu’une fuite du monde et un refus du social, mais plutét, dans I'inhérence du
macrocosme dans le microcosme, une formulation fondamentale du relationnisme
(notamment sous la forme de la coincidentia oppositorum héritée de Nicolas de Cues).
Mais bien loin d’une simple apologie de la modernité, en reprenant le concept
kantien d’un devenir cosmique de la philosophie, Simmel réinscrit de fait la culture
dans le champ de la vie, en redonnant a celle-ci une responsabilité intellectuelle et
morale.

L’intérét de 'ouvrage est ainsi de proposer une lecture globale de I'cuvre de
Georg Simmel et, plus généralement, de rouvrir la réflexion ontologique dans I'ordre
de la philosophie de la culture. On pourra en effet comprendre dans le syntagme de
«métaphysique de I'ici-bas», par lequel Simmel résumait sa philosophie dans une
lettre de 1917 4 Gundolf, ’annonce liminaire d’une théorie de I’Etre et des principes
de toutes formes d’objets culturels propres a nos sociétés contemporaines. Mais plus
qu’une simple ontologie des objets de culture, Simmel a cherché a fonder, dans la
forme d’une métaphysique fonctionnelle, régulatrice et critique, un genre de science
premiére permettant d’établir la position, la valeur et le rapport qu’entretiennent les
objets de culture avec la vie. Cette science, I'a. I’explore derriere le concept générique
de «relationnisme », qui lui permet, pour reprendre ses mots, «de stabiliser une
pensée exceptionnellement mobile » (p. 47). Une telle rigueur, la volonté de toujours
contextualiser dans le champ philosophique les concepts simméliens et la capacité
a croiser ensemble la majorité des ouvrages du corpus et des périodes de la carriére
de Simmel, font de I'ouvrage de Matthieu Amat une monographie philosophique
majeure dans la découverte de cet auteur clef pour la philosophie et la pensée
contemporaines.

FELix CALMON

JURGEN HABERMAS, Parcours, tome premier. Sociologie et théorie du langage.
Pensée postmétaphysique (1971-1989), édition établie par Christian
Bouchindhomme, trad. de I’allemand par Christian Bouchindhomme
et Rainer Rochlitz, revu et actualisé par Frédéric Joly, Paris, Gallimard
(NRF essais), 2018, 572 p.

JURGEN, HABERMAS, Parcours, tome second, Droit cosmopolitique, monde
vécu et religion. Pensée postmétaphysique (1990-2017), édition établie
par Christian Bouchindhomme, trad. de I’allemand par Christian
Bouchindhomme, Frédéric Joly et Valéry Pratt, Paris, Gallimard (NRF
essais), 2018, 649 p.

Ces deux tomes forment un tout, dont la présente recension rend compte dans
son ensemble. L’immense travail éditorial effectué depuis des années par Christian
Bouchindhomme, traducteur, introducteur et commentateur de ’ceuvre de Jiirgen



302 BIBLIOGRAPHIE

Habermas, trouve ici un nouvel aboutissement, qui cette fois reconstruit la pensée
du philosophe et sociologue allemand d’un point de vue diachronique (de 1971
a 2017) et systématique (sociologie et théorie du langage, droit cosmopolitique,
monde vécu et religion, pensée postmétaphysique, éthique de la discussion). L’idée
d’un tel parcours semble remonter a une intuition éditoriale, celle, sans doute, de
Bouchindhomme lui-méme. Il est évidemment impossible, dans le cadre d’une simple
recension, de retracer dans ses moindres détails le cheminement philosophique
considérable d’un auteur aussi profond et complexe. Nous allons donc nous limiter
ici a trois points: 1) La progression systématique de la pensée (de la sociologie a la
philosophie, de I’éthique de la discussion au droit cosmopolitique et a la politique).
Dans la vie méme de Habermas, sociologie et philosophie s’enchevétrent. Mais plus
la pensée s’approfondit, plus la raison communicationnelle et postmétaphysique se
fait architectonique et synthétique, reprenant les différentes couches de la réalité et
du langage. Il importera a cet égard de préter une attention soignée aux relectures de
Husserl et de Wittgenstein proposées ici par Habermas ; 2) le passage de la critique de
la métaphysique a la pensée postmétaphysique. Ici, la discussion principale est menée
avec Dieter Henrich, dont la haute figure, aux yeux de Habermas, trone quasiment
a la méme hauteur que celles de Hans-Georg Gadamer et de Karl-Otto Apel; 3) le
chemin de la critique de religion a la verbalisation du sacré et a ’élargissement de
la rationalité. Le tome premier est ouvert par un texte fort intéressant de 2004,
reproduisant la conférence tenue par Habermas a Kyoto (voir I’écho qui en est donné
dans la biographie de Miiller-Doohm). Le philosophe, en réponse a la demande
expresse de son hote japonais, formule quatre éléments centraux au sujet des liens
entre sa vie et son ceuvre: les opérations de la lévre palatine subies dans son
enfance; les problémes de communication rencontrées a la suite de cet événement,
avec notamment la préférence accordée par le professeur a I'écrit sur l'oral; le
choc et le tournant représentés par 'année 1945 ; la distinction indispensable entre
I'intellectuel privé et I'intellectuel public (ou le professeur). La suite du volume se
focalise sur la sociologie et la philosophie du langage — on notera ici, non sans un
certain étonnement, le primat du langage et de la communication avec autrui, qui
semblent plus fondamentaux que la simple écriture (cela explique peut-étre la plus
grande proximité finale de Habermas avec Derrida et son dialogue moindre avec
Ricceur). L’éthique de la discussion (dialogique et visant Ientente) résulte d’une
critique de la rationalité (monologique la plupart du temps) et d’une théorie originale
du langage, conférant au tournant linguistique une fonction pragmatique dans
I’espace public et en imprégnant la théorie critique tout entiére. L’étude de plus en
plus intensive de la postmétaphysique culmine étonnamment dans une reprise de la
catégorie de la signification (Edmund Husserl, Ludwig Wittgenstein, John R. Searle,
John L. Austin), dans une thématisation de l'individuation par la socialisation
inspirée de George H. Mead et dans une enquéte passionnée au sujet des liens
entre philosophie et littérature (Hans Blumenberg, Italo Calvino et des allusions
a Jacques Derrida). La synthése intermédiaire (éditoriale, du moins) s’opére en fin
de premier tome avec un épilogue, le texte sur la « Souveraineté du peuple comme
procédure » (1989), antérieurement traduit en version courte par Mark Hunyadi.
Le deuxieme tome reprend les questions du premier, en les faisant défiler dans une



BIBLIOGRAPHIE 303

nouvelle séquence chronologique. Les rapports architectoniques entre I’éthique de
la discussion et le droit cosmopolitique y sont approfondis, dans le sillage de Kant et
non sans influence de Hegel. Cinq projets de monographies sont énoncés, allant de la
théorie et de la sociologie du langage a la critique de la raison en passant par 1’éthique
de la discussion et la théorie politique. La question de la pensée postmétaphysique
fait I'objet d’une reprise et d’un renouvellement. La religion passe au premier plan,
ainsi que le politique. L’espace pluraliste des raisons vient délier les articulations
classiques de la rationalité. La fameuse « verbalisation du sacré» (Versprachlichung
des Sakralen) devient une catégorie centrale, nouant en quelque sorte I’ensemble des
nouveaux thémes abordés par Habermas.

Ces deux volumes sont denses, passionnants, mais aussi touffus. La construction
systématique proposée par 1’éditeur semble avoir pour intention premiére d’offrir
un parcours diachronique et synchronique permettant avec pédagogie de saisir la
structure profonde de la pensée du philosophe allemand. Cela est louable et utile.
On se demande cependant, au fil de nos sondages, si la reconstruction ici tentée
correspond réellement a la pensée mais aussi au style rédactionnel de Habermas.

DeNis MULLER

STEFAN MULLER-DoonmMm, Jiirgen Habermas. Une biographie, traduit de
'allemand par Frédéric Joly, Paris, Gallimard (NRF), 2018 [2014],
650 p.

Il est passionnant de lire et de consulter cette biographie assez monumentale, en
relation avec les publications qui ne cessent d’affluer sous la signature de Habermas
(voir en particulier les deux volumes Parcours également recensés ici). Le lecteur
est renvoyé de maniére constante aux interventions publiques et scientifiques ainsi
qu’aux publications trés nombreuses du philosophe de Francfort. Un appareil
précis de notes et d’appendices 'aide a s’y retrouver dans la jungle d’une ceuvre
complexe, trés commentée, interprétée et discutée. L’a. signale avec probité les
réticences que Jlirgen Habermas et son épouse Ute ont annoncées et maintenues
tout au long de la gestation d’une telle biographie. La crainte était trés grande
chez le couple établi a Starnberg de devoir faire face a des investigations par trop
intimistes ou indiscrétes. A notre avis, le biographe a su tenir avec élégance et
finesse une juste distance entre la curiosité malsaine et I'intellectualisme abstrait.
Le philosophe (c’est sous ce label que le sociologue et penseur allemand est le plus
souvent évoqué) est situé dans son parcours personnel et familial ; I'importance de sa
femme y apparait sans cesse, de maniére forte et méme croissante au fil des années ;
I’attention portée aux enfants et aux petits-enfants est également trés prégnante.
On sent bien que Habermas vit, pense et progresse au fil d’amitiés choisies, ce qui
rend d’autant plus douloureuses les ruptures fracassantes qui ont pu se produire
(ainsi avec I’écrivain Martin Walser, qui fut son ami, mais dont il ne toléra pas la
relativisation de I’Holocauste). On découvre I'extraordinaire générosité personnelle
et intellectuelle d’un philosophe dédié a la rencontre et au dialogue, mais aussi
certains traits de caractére plus problématiques: I'esprit polémique, la capacité de
se mettre en colére ou de ne pas tolérer d’autres pensées que la sienne. Certes,



304 BIBLIOGRAPHIE

le portrait qui est ainsi dressé ne provient pas du seul fait et du seul agir d’'un
intellectuel brillant et mondialement célébre ; il émane aussi des descriptions et des
polémiques conduites par ses adversaires, dans des controverses parfois saignantes
(par exemple, sur les questions du positivisme des historiens, de 'histoire allemande,
de 'Holocauste, de la démocratie, de I’Europe, de la fin des Etats-nations). Soit en
nous rappelant des choses déja bien connues, soit en mettant en avant des aspects
moins connus de la vie et de I'ceuvre du philosophe, cette biographie a I'immense
meérite de souligner des points philosophiques et théologiques essentiels. La pensée
de Habermas surgit et se développe au contact de la pensée des autres, de ses maitres
et de ses amis les plus éminents. La figure de Theodor W. Adorno est ici évidemment
centrale. Fondateur de ’Ecole de Frankfort avec Max Horkheimer, Adorno n’a
pas seulement été le penseur de la dialectique négative, essentielle dans la pensée
critique de Habermas, il a aussi écrit sa thése sur Kierkegaard. Chez Habermas,
I'intérét pour le religieux en général et les rapports entre judaisme et christianisme
d’autre part, n’occupera que progressivement une place significative. En passant, on
notera qu'une des seules rencontres avec un islamologue a eu lieu en 2008 avec un
certain... Tarig Ramadan ! Rencontre mémorable, nous dit le biographe ; Habermas
s’est montré « impressionné » par les exposés de I'islamologue d’origine égyptienne ;
il lui a semblé que «la culture majoritaire chrétienne-séculiére » avait au contraire
beaucoup de peine a se comporter avec tolérance envers les autres religions (p. 431).
Mais c’est surtout avec les théologiens catholiques et protestants que Habermas
a discuté; son fameux dialogue avec le cardinal Ratzinger a Starnberg fut plus
positif, pour lui, que le discours de Benoit XVI a Ratisbonne. Il fut notamment
en contact avec Johann Baptist Metz, Wolfhart Pannenberg et Friedrich-Wilhelm
Graf. Son ceuvre a été aussi discutée par Trutz Rendtorff, que Miiller-Doohm
semble par contre ignorer. — L’ceuvre et la carriére internationale de Habermas
furent marquées par autant d’auteurs prestigieux : Adorno, dont il fut I’assistant,
Gadamer, qu’il admire intensément, par-dela tout ce qui les sépare : il est frappant
de voir a quel point le concept et la pratique herméneutiques sont omniprésentes
chez Habermas, alors qu’on a souvent tendance a opposer 'Ecole de Francfort et
I’herméneutique. Trés importants furent aussi 'amitié et le dialogue avec Karl-Otto
Apel. Le theme transcendantal du fondement ultime, cher a ce dernier, trouva chez
Habermas non seulement un écho critique trés vif, mais aussi des prolongements
philosophiques singuliers ; ni le tournant linguistique, ni le tournant pragmatique ne
parvinrent a éteindre la flamme (quasi) fondationnelle, comme en atteste I'insistance
habermassienne sur la philosophie postmétaphysique. Habermas n’a jamais cessé
de dialoguer avec Gershom Scholem sur les thémes entrecroisés du judaisme, du
sionisme et de la religion. Ses rencontres avec Rawls ont été malheureusement assez
rares, malgré la proximité assez grande de leurs philosophies. Leur unique rencontre
semble avoir été féconde. L’amitié et le dialogue avec Richard Rorty ont été trés
intenses. Des auteurs majeurs comme Maclntyre ou Walzer sont nettement moins
présents; un dialogue avec le premier aurait pu constituer une mise a Iépreuve
féconde sur le théme de la métaphysique; quant au deuxiéme, son intérét pour le
judaisme et pour les socialismes présente certaines analogies avec le « protestantisme
de gauche» de Habermas. En fait, Habermas se contente d’éloigner d’un revers de



BIBLIOGRAPHIE 305

la main des collégues aussi monumentaux que Maclntyre, Walzer, Charles Taylor
et encore Hans Jonas, les réduisant a des positions caricaturales (communautaristes
pour les trois premiers). Faut-il attribuer ce travers a un des effets du provincialisme
de la philosophie allemande (ce qui reléverait d’une autre forme de caricature) ou
a un reflet du schématisme dominant en Europe occidentale? Parmi les thémes
politiques dominants, on notera une fidélité inconditionnelle envers Israél, ponctuée
de plusieurs voyages dans ce pays. Un fait divers assez significatif est I'appel lancé
par le collégue de Kyoto Kazuo Inamori: « parlez-nous de vous ». Le philosophe de
I'intersubjectivité et de la communication ne se dérobe pas entiérement a la demande
et insiste sur ses opérations successives de la volte palatine, sur son handicap dans
la communication orale et sur son expérience adolescente de la fin de la guerre. Les
sept questions des étudiants italiens, posées a Habermas et au pape nous valent une
réponse en sept points tout aussi brefs (2007). « Il n’y a pas de vérité au singulier »
(p. 471).

En lisant cette biographie, qu’on pourrait presque appeler un essai bibliogra-
phique au long cours, on se pose, comme lecteur francophone, cette question:
pourquoi le biographe parle-t-il si peu des traductions de Habermas en frangais et,
corrélativement, de la réception et de la discussion de 'ccuvre habermassienne en
frangais ? Cela est-il dii a la faible intensité de cette réception (indéniablement plus
rare que celle en allemand ou en anglais) ou a un manque d’attention a son égard?
Pourquoi la thése de doctorat de Jean-Marc Ferry (L'éthique de la communication,
PUF, 1987) n’est-elle ni citée ni utilisée ? Pourquoi les autres travaux de Jean-Marc
Ferry et les contributions remarquables d’un Mark Hunyadi ne sont-ils pas discutés
et exploités ?

Denis MULLER

MIicHAEL JAKOB (éd.), Des jardins et des livres, Genéve, MétisPresse/Fondation
Bodmer, 2018, 462 p.

C’est une exposition tout a fait exceptionnelle par le choix du théme et
I'importance des ouvrages exposés qui a été organisée par le professeur Michael
Jakob a la fondation Martin Bodmer du 28 avril au 9 septembre 2018. Il s’agissait en
effet de rassembler, dans une perspective historique, les écrits majeurs consacrés a
'art des jardins, et rédigés aussi bien en Occident qu’au Proche-Orient, en Chine
et au Japon. Et comme cet art, depuis 'aube des temps, fait appel par essence
et par définition a tous les domaines de la vie et de la réflexion humaine, chaque
ceuvre nous met en rapport d’'une maniére unique non seulement avec les théories
scientifiques et les traités de jardinage de leur époque, mais également avec les désirs
et les réves de plaisirs esthétiques et poétiques, avec certains concepts décisifs que
les religions et les philosophies des civilisations envisagées ont élaboré sur le sens
spirituel du jardin comme espace de sens privilégié, avec les épopées, I'imagination
visionnaire et les littératures que toutes ces cultures de la beauté et de 'agrément
n’ont cessé de susciter, Le livre qui accompagne cette exposition est a lui seul un
événement éditorial de haute tenue, d’abord par I'intérét des contributions de la
premiére partie, et ensuite par la qualité des explications qui sont données pour



306 BIBLIOGRAPHIE

présenter 174 chefs-d’ceuvre sur les 250 que de grandes bibliothéques publiques et
privées ont bien voulu préter pour la premiére fois. Comme le dit Michael Jakob
en introduction, c¢’est ce dynamisme de «la relation ininterrompue entre 1’écriture
et le jardin, la page et la terre bien agencées» qui doit étre mis en lumiére, tant
il est vrai que, sous quelle que latitude que I'on se trouve, «la littérature au sens
large s’impose en tant que reflet du jardin, et que le jardin se concrétise en puisant
dans les sources littéraires» (p. 9). Ce principe s’illustre de maniére exemplaire en
Chine, et c’est a Yolaine Escande, traductrice des plus anciens traités chinois de
la peinture de paysage, d’ouvrir les perspectives en montrant justement de quelle
maniére écriture et jardin ont toujours été inséparables pour les chinois. Pour eux, en
effet, la culture du paysage en général, et celle des jardins en particulier, constituent
une catégorie sociale, historique, artistique, philosophique, esthétique, littéraire,
idéologique si importante que 'on peut «affirmer qu’il n’est point de jardin sans
écriture, [...] C’est ainsi que, plongé dans la découverte des jardins comme dans la
lecture d’un livre, le promeneur se percoit comme le chainon d’une longue lignée,
relié a son passé historique, ce qui le rassure et le conforte dans son mode de vie et ses
croyances » (p. 21). La seconde contribution, de Denis Ribouillault, évoque I’ Hortus
academicus, les académies de la Renaissance et le jardin comme lieu 1déal, construit
sur le modéle de ’Académie de Platon, et propice a la quéte et a I'enseignement
de la philosophie et de toutes les autres connaissances, des mathématiques a la
météorologie, en passant par I’astronomie, la rhétorique, la géographie, I’histoire, la
grammaire, etc. Nous repartons pour le Japon avec Nicolas Fiévé qui nous initie aux
contenus particuliérement sophistiqués des Livres de savoirs et de techniques sur I'art
des jardins, ceuvres datant du xvi® s. et résultats d'une longue histoire de I’habitat
des élites qui a reposé, depuis la période ancienne (593-1185), sur une spatialité
dans laquelle non seulement I'individu faisait partie intégrante de ’environnement
naturel, mais qui a été profondément nourrie de mythes et de légendes, de cultes
primitifs de shinto et de courants de pensées véhiculés par le bouddhisme et les
conceptions taoistes de 'univers. La précision avec laquelle on a pensé 1a les régles
et dressé les croquis sur les dispositifs des pierres et de 'emplacement des éléments
constitutifs d’'un paysage artificiel, dont la vocation est de toujours devoir étre
en relation harmonique avec le macrocosme, est remarquable. Jacques Berchtold
nous fait ensuite revenir sur les terres de Grande-Bretagne, pour nous expliquer
les réalisations et théorisations des Livres jardiniers du 18° siécle, chez les auteurs
desquels s’est imposé un nouveau style de jardin expressif, irrégulier, dé-géométrisé
et pittoresque, qualifié justement d’anglais ou d’anglo-chinois, en opposition au style
régulier, géométrique, cérébral et classique du siécle précédent. Ces jardins renvoient
a un vaste dispositif d’allusions savantes, et « apparaissent a celui qui entreprend de
les parcourir comme des sortes de bibliothéques-labyrinthes dispersées dans I’espace
naturel du parc, dont chacun des “rayons” ou des “départements” trouverait un abri
ou un cadre symbolique dans une fabrique de style approprié» (p. 79). Impossible
de parler de jardin sans aborder les développements et I’essor que la botanique
et la connaissance curative des herbes ont connus a partir de la Renaissance, et
qui ont donné lieu a d’importants et superbes herbiers et catalogues de plantes,
poursuivant a leur tour le travail de pionnier qu’'avaient commencé les moines du



BIBLIOGRAPHIE 307

Moyen Age. C’est ce que mettent en valeur les deux exposés de Lucia T. Tomasi
et Alessandro Tosi. Dans le méme ordre de préoccupation, impossible de ne pas se
pencher sur le modéle rousseauiste de la méditation dans la nature, « par opposition
a la sociabilité mondaine autour d’une lecture a haute voix » (p. 74). Michel Delon
dégage ainsi la maniére dont Rousseau «emprunte a la tradition mondaine de la
réunion extérieure 'idée d’une intimité qui s’établit cette fois entre la nature et
I'individu. S’étendre par terre, s’accouder sur un rocher, ¢’est rechercher un contact
direct, s’intégrer aux cycles de la végétation et a la rondeur du paysage. Ce qui
rapproche les lectures, libertine et mystique, c’est le role du texte pour ouvrir un
espace imaginaire » (ibid.). Que le jardin des Lumiéres se définisse plus que jamais
comme indissociable de la littérature, c’est ce que montre encore Monique Mosser,
puisque c’est 1a que « sont nés, selon Jean-Marie Morel qui fut I'un de ses théoriciens,
différents genres, tels que le poétique, le romanesque, le pastoral et I'imitatif » (p. 84).
Et la premiére partie de se terminer avec un apergu original sur les développements
de surfaces définies comme jardins en Suisse, qui prennent leur source dans la
culture paysanne empirique et I'exemple des jardins monastiques, comme celui de
Saint-Gall. En effet, dit Anne-Marie Bucher, «les jardins de campagne, tels qu’on
les trouve encore dans des régions rurales d’Emmental jusqu’en Suisse orientale,
sont nés de la séparation d’un lopin de terre — d’une surface agricole sinon exploitée
en coopérative — pour la culture privée de légumes et de condiments» (p. 89). Et,
pour revenir a ’essor que les jardins pittoresques expressifs ont pris dans I’Europe
duxvir® s., il n’est pas indifférent d’apprendre qu’une grande part de cette tendance
peut étre attribuée a la Suisse selon Hans-Rudolph Heyer, car « la révolution de I’art
des jardins est encouragée par des textes influents écrits par des auteurs helvétiques.
Sans oublier 'exemple de ’Ermitage d’ Arlesheim, un jardin paysager aménagé avant
la Révolution frangaise: inauguré en 1875 a Waldtal prés d’Arlesheim, il révéle
I’accomplissement de ce nouvel idéal qui prone une nature inaltérée, libre et se
passant de tout embellissement artificiel » (p. 92).

La seconde partie est donc consacrée a la description de 174 chefs d’ceuvre,
qui nous font passer du Livre des morts du prétre égyptien Inpehefnakht et d’un
discours de Nabuchodonosor en 595 av. J.-C., d’un exemplaire de I’Odyssée publié
a Florence en 1488 et de la Bible polyglotte d’Anvers (1572) & Modern Mature,
The Journals of Derek Jarman (1942-1994), réalisateur, scénographe, écrivain et
jardinier, ou s’entremélent réveries bachelardiennes, récits personnels et « cascades
de citations » littéraires sur la botanique, I’histoire des plantes et des jardins. Entre
ces deux extrémes défilent de magnifiques volumes de Théophraste, Caton, Varron,
Palladius, Strabon, Horace, Pline et Plutarque. Nos yeux découvrent ensuite avec
émerveillement le traité du chrétien nestorien Ibn Butlan, né a Bagdad au 1€ s., lequel
constitue une synthése unique de la médecine et de la botanique médiévale arabe ;
les évocations de jardins enchantés dans les Dits du Genji japonais ; les descriptions
des vergers dans Erec et Enide de Chrétien de Troyes et le Roman de la Rose
de Guillaume de Lorris. Pétrarque, Dante, Boccace, Christine de Pisan, Alberti,
ainsi que les théoriciens protestants a I’art des jardins comme Olivier de Serres,
Salomon de Caus, Claude et André Mollet, et de nombreux auteurs moins connus
sont au rendez-vous de ce parcours passionnant qui nous confronte avec toutes les



Philosophie
et théologie
contemporaine

308 BIBLIOGRAPHIE

fagons de considérer le rapport de I’étre humain avec lui-méme et la nature, via la
culture d’un jardin public, communautaire ou personnel. « Le paradis de Francesco
Pona, par exemple, représente 1'idéal aristocratique d’un jardin éternel, le réve de
porter entre les murs de la ville (et dans les pages du livre) un souffle de la Nature
divine et un résumé de la culture humaine, dans lequel la botanique pratique et
I’érudition historico-littéraire vont de pair» (p. 231). Avec le Thresor des parterres
de I'univers de Daniel Loris, le Traité du jardinage selon les raisons de la nature et
de I'art de Jacques Boyceau de La Barauderie, I Architectura recreationis de Joseph
Furttenbach ou encore le Traité du jardin de Ji Cheng, nous mesurons a quel point
la réflexion préscientifique se joint a la méditation philosophique et métaphysique ;
combien il est important de relier les données les plus techniques de construction et
de décoration transmises oralement et secrétement, avec une vision idéale, picturale
et poétique du jardin et, a travers lui, une vision du monde. Chaque siécle se fait
ainsi le témoin de ces exigences et de ces nostalgies, et notre xxi¢ s. n’échappe pas
a ce méme effort. Il se doit d’étre a la fois I'héritier des précédents et 'inventeur de
nouvelles formes d’espaces de vie, qui soient des espaces de sens, d’harmonie et de
repos, dans un monde urbain de plus en plus compact, contraignant et polluant.
Cet ouvrage devrait étre un livre de chevet obligé pour faire ce travail d’avenir
absolument nécessaire, et propre a protéger '’humanité de la déshumanisation et
la nature de la dénaturalisation croissante a laquelle I'industrie et la technologie la
livrent sans merci.

JEAN BOREL

STEVEN PINKER, La part d'ange en nous. Histoire de la violence et de son
déclin [2011], trad. de I'anglais (Etats-Unis) par Daniel Mirsky, Paris,
Les arénes, 2017, 1 040 p., préface de Matthieu Ricard (1).

STEVEN PINKER, Enlightenment Now. The Case for Reason, Science, Huma-
nism, and Progress, New York, Viking, 2018, XIX + 556 p. (2)

Professeur a I’'Université de Harvard, I’a. est le rédacteur de bestsellers volumi-
neux et limpides, qui lui valent une réputation internationale et presque populaire.
Son livre le plus important vient de paraitre en frangais (1), muni d’une préface éclai-
rante et enthousiaste de Matthieu Ricard. J’ai mis la main dans une librairie publique
de I’'aéroport de Geneéve sur son ouvrage le plus récent (2), qui énonce les fondements
optimistes de son anthropologie: I'appel aux Lumiéres et la raison, la défense de
la science, le plaidoyer pour ’humanisme et le progrés. Si nous nous intéressons
d’abord au volume plus ancien (1), c’est surtout en fonction de sa méthode et de sa
conception de la violence et du mal. La méthode est d’abord clairement quantitative
et statistique. A I'aide de nombreux graphiques, I'a. démontre, de maniére appa-
remment irréfutable, le déclin de la violence. Contrairement aux préjugés répandus,
notre monde actuel est bien moins violent que les mondes et les sociétés d’antan.
Cela implique aussi des analyses fort subtiles de la médiatisation intense typique de
notre temps, médiatisation qui induit des illusions d’optique. Mais le point de vue de
I’a. implique aussi une éthique et une anthropologie. Autant je suis impressionné par



BIBLIOGRAPHIE 309

la démonstration puissante et optimiste de ce livre, avec ses exemples infinis, autant
je m’interroge, d’un point de vue plus philosophique et plus théologique, sur la
conception de la violence et du mal qu’il véhicule, et donc aussi sur son anthropologie
normative. Je n’ai rien a redire sur son plaidoyer pour moins de violence, y compris
dans le discours et dans la pratique des religions. L’intention, 4 n’en pas douter, est
louable et bonne. La méthode de I’a. est non seulement quantitative et statistique, elle
reléve aussi d’une psychologie des comportements. Mais la bonté de la visée justifie-
t-elle une certaine naiveté quant a la volonté de I’étre humain et a son penchant
au mal? L’a. parle plus de violence que de mal, un théme qui parait extérieur a
son champ de pensée. La référence a Kant, encore plus fortement soulignée — et
finalement critiquée — dans le volume plus récent (2), doit-elle se réduire a un
rationalisme, a un scientisme et & un progressisme, sans penser, au cceur méme de
I’humanisme envisagé, la possibilité actuelle et morale du mal, fondement du passage
a la violence? Et penser ce lien anthropologique et ontologique du mal et de la
violence signifie-t-il nécessairement un appui idéologique apporté a la morosité et
a la négativité ? Faute de différencier I’approche statistique et 'approche normative,
ces deux ouvrages nous laissent une impression d’optimisme insuffisamment critique
et dialectique. Le deuxiéme volume nous semble souffrir d’un déficit philosophique
considérable. L’éthique déontologique y est démolie sans nuance, sans que cette
critique se tienne au niveau de la pensée kantienne et de sa réception (notamment
chez Ricceur, complétement ignoré ici). Quant a 'opposition entre I’humanisme et
le théisme, elle est utilisée de maniére presque grotesque. Malgré ces réserves, qui
obligent a n’utiliser la pensée de I’a. qu’avec prudence, il ne fait guére de doute que
la foule de données et d’analyses proposées nourrissent notre réflexion morale de
ressources a la fois utiles et provocantes. Ce sont donc des livres a lire de toute
urgence, avec le recul critique essentiel a toute éthique et a toute métaphysique
contemporaines.

DENISs MULLER

BErRNARD Hort, Gérard Siegwalt. Un protestantisme inclusif, Bruxelles,
Academic and Scientific Publishers, 2017, 115 p.

Un petit livre. Profond et théologiquement perspicace. Qui doit faire réfléchir
chacun. D1 a la plume de Bernard Hort, professeur de théologie systématique a la
Faculté protestante de Bruxelles depuis un quart de siécle, ressortissant du Canton
de Vaud et ayant été formé a Lausanne. Comme l'indique son titre, le livre est
consacré a Gérard Siegwalt, qui a longtemps enseigné la théologie systématique a
la Faculté protestante de Strasbourg. Il en suit 'ceuvre, pour en dégager les « axes
thématiques » et la « portée civile et sociale», a commencer par sa monumentale
Dogmatique pour la catholicité évangélique. Systéme mystagogique de la foi chrétienne
en cing parties, chacune en deux volumes, parue entre 1986 et 2007. A quoi s’ajoutent
notamment cinq recueils, Le défi interreligieux (2014), Le défi monothéiste (2015),
Le défi scientifique (2015), Le défi ecclésial (2016) et Le défi humain (2017). On
le voit, I'horizon est large: données anthropologiques, réalités socioculturelles,
déploiement des sciences, cecuménicité. Et comme I'annonce Hort, le travail se



Ethique

310 BIBLIOGRAPHIE

veut «inclusif», au meilleur sens, visant une unité interne, pour ce qui touche
tant la personne humaine que le monde et la culture, une unité a chaque fois
plurielle et en travail, hors tout monolithisme. Le titre de la dogmatique de Siegwalt
I'indiquait, c’est une «catholicité » qui est visée, et le sous-titre en signalait la
modalité, une « mystagogie». On est la, avec Siegwalt comme avec Hort alors en
résonance, dans une veine autre que celle qui fut majoritaire dans le Xx® s. protestant,
au moins continental, marqué par les héritages de la théologie dialectique. La
présence des Péres et du Moyen Age y est plus forte, le profil du coup a la fois
plus traditionnel, in meliorem partem (réfléchie et travaillant en « profondeur »),
et en débat décisif, voire constitutif, avec le contemporain et ses rationalités
mondaines, philosophie comprise. Hort souligne qu’on est ici loin des replis et
autres privatisations « banalisantes » du contemporain (p. 23), et hors aussi bien d’un
évangélisme «radicalisé » que d’un libéralisme « purement adaptatif» (p. 19). On
aura a mon sens avantage a étre attentif a plusieurs des « axes thématiques » suivis :
I’Eglise, assignée a mettre en perspective et 4 éclairer les épisodes qui font nos vies
individuelles et collectives, y reprenant les « lieux centraux de la socialité humaine »
(p. 26 sq.); le refus d’un «rétrécissement “acosmique”» (p. 33) symptomatique
d’une posture occidentale et singuliérement protestante dommageable (d’ou, chez
Siegwalt, une reprise du romantisme, de Jung, de Drewermann, de traditions
ésotériques [cf. p. 63 sq.], & 'encontre d’approches « fragmentaires et mécanistes »
[p. 40], sans compter la présence de Tillich en arriére-plan) ; un accent décisif mis sur
I'itinéraire, le cheminement, la maturation (p. 37 sq.); une christologie « traversée
d’un double mouvement, descendant et ascendant » (p. 69), dont P'oubli au profit du
seul descendant vaut effectivement test du devenir du christianisme en modernité,
et christologie inscrite au ceeur des réalités humaines de la création, a I'encontre
de toute «“christolatrie” » (p. 71); un plaidoyer pour une critique mutuelle des
instances mondaines et de la théologie (p. 80 sq.), en vue de constructions toujours
a reprendre, selon «décentrement », «discernement» (p. 50), et sur fond pluriel
et sapiential. Au total, I'ensemble vise & proposer une alternative a I'« égotisme »
contemporain (p. 101 s¢.), lié¢ 4 un social vidé de sa substance.

PiERRE GISEL

FrREDERIC ROGNON (€d.), Penser le suicide, Strasbourg, Presses universitaires
de Strasbourg (Chemins d’éthique), 2018, 251 p.

«Penser le suicide » est le résultat d’un travail brillamment orchestré par Frédéric
Rognon réunissant les actes du colloque international et interdisciplinaire tenu a
Strasbourg en 2016. Cet ouvrage offre une lecture trés compléte et actuelle sur la
réflexion du suicide au travers d’un large spectre de disciplines tant anthropologique,
psychologique, philosophique, sociologique, légale, théologique que spirituelle.
Les auteurs appréhendent avec délicatesse et profondeur des thématiques encore
peu abordées dans notre société dans le domaine du suicide, que ce soit 'axe
sociologique appuyé par Camus et Durkheim, la dimension religieuse et éthique avec
saint Augustin, Thomas d’Aquin, Martin Luther ou encore Dietrich Bonhoeffer,
les questions relatives au domaine professionnel ou a la dimension carcérale, les



BIBLIOGRAPHIE 311

endeuillés par suicides, les interrogations relatives au suicide assisté ou encore sur
la dimension spirituelle sur la vie elle-méme. Bien que le sujet du suicide reste
une énigme de notre humanité, le livre est un réel complément de lecture pour
approfondir la réflexion autour de ce sujet et, comme I'a relevé Camus, «juger
que la vie vaut ou ne vaut pas la peine d’étre vécue, c’est répondre a la question
fondamentale de la philosophie». Au travers de ces pages, le lecteur est invité
a repenser ses positions par rapport a sa propre compréhension du suicide au
travers d’une lecture passionnante, riche en références et en exemples. Les différentes
questions autour du suicide assisté et de 'euthanasie sont abordées et invitent a
une réflexion sur les concepts d’autonomie, de dignité et de liberté dans une société
ou I’homme cherche de plus en plus & maitriser la mort. Au-dela des perspectives
interdisciplinaires que nous offre ce manuel, il présente également une dimension
préventive a la recherche sur la question du suicide. En effet, mieux connaitre le
suicide, c’est aussi permettre de mieux en parler, sans le condamner, en libérant la
parole liée a la souffrance.

MELINA ANDRONICOS






	Bibliographie

