
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 151 (2019)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 151 (2019), P. 285-311

BIBLIOGRAPHIE

Patrice Faure, Nicolas Tran, Catherine Virlouvet (éds.), Rome, Cité Histoire
universelle, De César à Caracalla (Mondes anciens), Paris, Belin, 2018, de l'antiquité
871 p. (classique)

Cet ouvrage nous fait comprendre pourquoi et comment la cité de Rome a

pu devenir le centre d'un aussi vaste empire et tendre à l'universalité. En effet,
comment a-t-il été possible de soumettre et faire tenir ensemble des populations
aussi différentes que celles qui s'étendaient de l'Écosse et du Danube au désert

africain, de l'Atlantique au Proche-Orient, et d'établir cette domination de manière

assez durable pour marquer en profondeur l'histoire de tous ces territoires? La
réponse tient en un mot : par une conception tout à fait originale et ouverte de

la citoyenneté. Afin de venir à bout des troubles de la Guerre sociale qui, depuis

une vingtaine d'années, opposait Rome à une partie de ses alliés italiens, le pouvoir
comprit qu'il avait intérêt à redéfinir son rapport à l'Italie. C'est à la faveur d'un
recensement organisé en l'an 70 avant notre ère que tous les hommes libres de la

péninsule formèrent alors le Populus Romanus. Trois siècles plus tard, grâce à l'Édit
de Caracalla de 212, ce statut fut généralisé dans tout l'empire. Entre ces deux

dates, les autorités publiques diffusèrent progressivement la citoyenneté romaine,

comme un bienfait récompensant les plus fidèles sujets de l'empire. Et c'est ainsi

que des hommes de toute origine ethnique et culturelle, vivant sur trois continents,
considérèrent la cité de Rome comme leur « commune patrie ». « L'universalité de la

civitas Romana durant cette période résida dans un dépassement exceptionnellement

large de l'horizon local, qui distingua Rome de toutes les autres cités antiques ». C'est
la cohérence de cette construction impériale, dont nous sommes encore les héritiers,

que les différents auteurs de cet ouvrage mettent remarquablement en lumière.

Jean Borel

Abraham Schmueloff (éd.) La Bible hébraïque lue et enregistrée sur 65 CD,
Atelier du Carmel de Saint-Sever-Calvados.

Le projet d'enregistrer en totalité, sur CD, le texte hébraïque de l'Ancien
Testament, est aujourd'hui terminé et c'est une réussite. Pour tous les hébraïsants,

qu'ils soient amateurs ou plus avancés, il sera désormais possible d'entendre le texte

biblique tel qu'il nous a été transmis dans sa langue originale. Cet enregistrement
a été remarquablement exécuté par un natif de Jérusalem, Abraham Shmueloff,
l'un des co-fondateurs de la Fraternité chrétienne Saint-Isaïe. Sobriété, équilibre
et puissance sont les trois mots qui montent spontanément à l'esprit à l'audition
de cette lecture à haute voix des récits de l'histoire d'Israël, des prophéties et des

psaumes de David. Le plus beau compliment que nous puissions lui faire est celui-ci :

grâce à une excellente diction, articulation et prononciation de l'hébreu biblique, ce

n'est plus son art propre de lecteur que nous écoutons, mais bien le texte biblique

Bibles
(histoire,
édition et
commentaire)



286 BIBLIOGRAPHIE

lui-même, dans toute sa beauté et sa force originelles. En effet, se vérifie ici cette loi
de l'humilité que plus le lecteur se retire, plus il permet à la Parole de se dévoiler. A
notre avis, la lecture silencieuse, le plus souvent encore déchiffrée avec peine, voire
ânonnée de l'hébreu, empêche de goûter les richesses rythmiques et prosodiques

propres à cette langue. La possibilité de les entendre, non seulement leur donne vie,
mais nous replace aussi de manière intéressante dans la situation historique d'avant
leur rédaction. Les récits, ne l'oublions pas, ont été longtemps racontés avant d'être
écrits. Et nous savons que les prophètes, en tous les cas c'est clair pour Jérémie,

dictaient leurs prophéties, comme Paul ses lettres. Après 23 années de prophéties
orales, Jérémie a reçu l'ordre de les mettre par écrit (Jr 30,2), et c'est à Baruch qu'il
les a dictées à deux reprises, puisque la première rédaction a été brûlée par le roi au
fur et à mesure de la lecture qui lui en était faite. (Jr 36). Cet enregistrement sera
donc pour tous les hébraïsants en herbe, ainsi que pour les étudiants de l'Atelier
Romand de Langues Bibliques, l'occasion de découvrir l'oreille, et pas seulement

l'œil, comme moyen privilégié de recevoir et de s'approprier les beautés inépuisables
du texte hébraïque de la Bible, et nous ne pouvons que féliciter les Ateliers du
Carmel de nous offrir cette possibilité d'écoute et du soin qu'ils ont mis à la
réaliser en deux versions: 65 CD ou CDMP3. Pour toute information, il suffit de

consulter leur site internet : Atelier du Carmel de Saint-Sever-Calvados. Il est aussi

possible de s'adresser directement aux Ateliers du Carmel, L'Hermitage, F-14380

Saint-Sever-Calvados, tél.: 00.33.231.66.20.95 / Fax: 0033.231.66.20.98 / e-mail:
carmel.saint-sever@wanadoo.fr

Jean Borel

Ambrogio M. Piazzoni, Francesca Manzari (Éds.), Les Bibles, De l'An¬

tiquité à la Renaissance, Bibliothèque apostolique vaticane, Paris, Imprimerie

nationale, 413 p.

Dans les trésors qu'elle possède, la Bibliothèque apostolique vaticane est l'une
des bibliothèques au monde qui conserve quelques-uns des plus anciens manuscrits
de la Bible. Mais elle dispose également d'une collection très importante de bibles

complètes ou partielles, rédigées dans différentes langues dans lesquelles les Écritures

ont été traduites dès les premiers siècles. Cela représente plusieurs milliers de codex

manuscrits, pour la plupart enluminés, et quelques cinq mille trois cents livres

imprimés, auxquels il faut ajouter des volumes de textes liturgiques et commentaires

bibliques en tous genres, rédigés depuis la fin du 11e s. à nos jours. Le but que
poursuivent dans leur ouvrage Ambrogio Piazzini, Francesca Manzari et chacun
des spécialistes dont ils ont demandé la collaboration, est d'initier les lecteurs à

l'intérêt et à la beauté de ces témoins privilégiés des écrits bibliques. « En concevant
ce livre, disent-ils, nous avons tenté de trouver un équilibre entre une narration
chronologique, permettant de définir les lignes de développement, et la nécessité

de traiter des différentes langues considérées dans leur aire géographique propre »

(p. 10). Pour ce faire, un choix devait être opéré, et c'est la raison pour laquelle
ils se sont limités aux manuscrits de l'Antiquité à la Renaissance en accompagnant
leur texte d'un grand nombre d'illustrations, toutes plus magnifiques et parlantes



BIBLIOGRAPHIE 287

les unes que les autres, «illustrations qui sont de toute façon accessibles dans

leur intégralité sur le site de la Vaticane» (Digital Vatican Library, à partir du
site vaticanlibrary. va). Si ce parcours peut ainsi s'ouvrir avec le Papyrus Hanna 1

(P75 Mater Verbi), qui est actuellement le plus ancien témoin, presque complet,
des évangiles de Jean et de Luc, écrit en Égypte entre 180 et 220 ap. J.-C., il se

termine avec la plus ancienne édition sur vélin de la Bible dite « à 42 lignes » de

Gutenberg, publiée à Mayence en deux volumes de 1452 à 1455. Elle est ornée

d'initiales décorées a tempera rehaussées d'or. Entre les deux, c'est un merveilleux

voyage dans les différentes cultures dans lesquelles la Bible a été très tôt diffusée

et traduite : des premières versions grecques de la Septante et des versions latines

peu à peu supplantées par la Vulgate de saint Jérôme, elle s'est implantée parmi
les communautés coptes et arabes du Proche-Orient, éthiopiennes, arméniennes,

géorgiennes et syriaques. Et c'est alors l'expansion rapide et extraordinairement
féconde dans les deux aires géoculturelles byzantine et occidentale où l'habileté,
l'imagination, la foi et les capacités techniques des scribes et des artistes n'ont cessé

de rivaliser de génie pour donner aux Écritures tout l'éclat qu'elles méritent. L'art
de l'ornementation et des enluminures prend alors un essor inouï. En témoignent
les bibles de l'âge carolingien, ottonien, roman et enfin gothique. Chacune de ces

bibles a ses caractéristiques propres tout en étant apparentées les unes aux autres

parce qu'elles étaient produites dans un même milieu monastique, et souvent à la

demande des rois et des empereurs. Enfin, c'est un bel aperçu que nous donnent les

auteurs sur les formes et les usages particuliers du texte biblique, à partir des lectures
de la Bible dans les liturgies chrétiennes. Apparaissent en effet au fil des siècles

les « bibles commentées », souvent divisées en plusieurs volumes de format réduit,
jusqu'au moment où les commentaires eux-mêmes devinrent des livres autonomes,

pour aboutir peu à peu à des éditions de la Bible complète à usage personnel et

maniable de petit format. Sans qu'ils puissent faire l'objet d'une présentation dans

cet ouvrage au cadre historique limité, mentionnons pour terminer l'existence à la

Bibliothèque Vaticane du manuscrit de la Bible le plus récent, la Saint John's Bible,

une bible illustrée en sept volumes et réalisée à Collegeville, entre 1998 et 2012. La
technologie proposant chaque jour de nouvelles découvertes, la dernière en date

est alors, «dans un format analogique et non numérique, le texte latin de la Nova

Vulgata, la traduction latine officielle pour l'usage liturgique de l'Église catholique.
Produite avec une technique de pointe, dite 5D optica! data dans les laboratoires de

l'Université de Southampton, cette bible se présente sous la forme d'un disque quartz
fondu, d'un diamètre de 25 millimètres, censé traverser le temps sans se détériorer

pendant des millions d'années, d'où son titre Holy Bible preserved for eternity
En annexe, une excellente bibliographie fournit les références de toutes les bibles
manuscrites et imprimées connues et les travaux d'érudition qui s'y rapportent,
une liste des abréviations, un index des manuscrits cités et un index des noms de

personnes.

Jean Borel



288 BIBLIOGRAPHIE

André Paul, Biblissimo, L'Antiquité judaïque par les livres et par les textes,
Paris, Cerf, 2019,480 p.

Dans cet ouvrage, fruit de cinquante années de recherches passionnées et qui
se présente à la fois comme un outil de référence, de travail et de culture, André
Paul nous plonge dans le «superlatif» de l'espace producteur, porteur et diffuseur
d'un foisonnement de traditions et de textes en rapport avec la Bible, mais dont
il ne reste qu'un nombre limité de témoins, souvent sous la forme de traductions,
citations ou fragments auxquels il réussit magnifiquement à redonner vie et sens.

Cette prolifération littéraire sur laquelle d'innombrables enquêtes archéologiques
et travaux philologiques ont permis de remettre la main au cours du xxe s., et

qui s'étend du me s. avant notre ère jusqu'aux premiers temps de notre Moyen
Âge, permet aujourd'hui de replacer le corpus biblique des deux Testaments,

comme on n'avait jamais pu le faire jusqu'ici, « à la croisée multidirectionnelle
des courants d'images et d'idées, de créations et d'écritures qui ont nourri sa

gestation et sa postérité». Rédigés et collationnés par des générations de copistes,

commentateurs et traducteurs, lecteurs et compilateurs en langues hébraïque,

grecque, latine, syriaque, copte, ge'ez, arabe, arménienne, géorgienne et un éventail
de dialectes slaves, ces écrits, dans le foisonnement de leur diversité, «corrigent,
amplifient et souvent imaginent les gestes et les paroles de grandes figures bibliques,
ancêtres primordiaux, personnages mythiques ou légendaires, pères fondateurs,
héros nationaux ou éponymes, prophètes, sages, et jusqu'aux archanges célèbres».

La plupart, dans leur version originale, datent d'une époque où la Bible comme
telle n'était encore ni réellement constituée ni moins encore nommée. Comme l'écrit
André Paul, «la somme de ces traditions représente pour l'époque autant de façon
de lire et d'interpréter le texte des livres saints, mais aussi de le compléter en

l'actualisant, voire de l'amender sinon le suppléer». Certaines figures auxquelles
la Bible ne consacre que quelques lignes, comme Hénoch ou Melchisédech, y
trouvent des développements du plus grand intérêt. L'a. distribue sa matière en

deux parties principales. Dans la première, intitulée La production littéraire du

judaïsme ancien, il propose la revue exhaustive de l'efflorescence littéraire des sociétés

judaïques antérieures au christianisme. C'est donc, d'abord, l'ensemble des écrits

qu'on appelle « pseudépigraphes », attribués fictivement à de grandes figures de

l'Ancien Testament comme Hénoch, Abraham, Moïse, Elie ou Job, et que l'on
doit aux auteurs judaïques anciens. Chapitre après chapitre, l'a. expose ensuite la

fructueuse récolte et le bilan que l'on peut faire aujourd'hui des révélations que
nous ont apportées les manuscrits de la Mer Morte, décrit l'avènement et la fortune
extraordinaire de la première traduction grecque de la Loi de Moïse et des Prophètes

qui a été faite au me s. av. J.-C. (la Septante), les nombreuses et importantes
traductions qu'elle a très rapidement suscitées dans tout le Moyen-Orient et qui
ont ouvert la connaissance des Écritures à d'autres peuples que le peuple d'Israël.
Il révèle alors en une synthèse de traits fort significatifs les enseignements essentiels

des commentaires qu'Aristobule et Philon d'Alexandrie ont fait de la Septante,
les premiers développements historiographiques dont Flavius Josèphe est l'un des

principaux témoins, l'origine et l'épanouissement de la poésie judaïque, la culture



BIBLIOGRAPHIE 289

florissante des apocalypses et des testaments littéraires. C'est également à l'immense

corpus rabbinique que l'a. introduit le lecteur : la Mishnah d'abord, le Talmud,

les Midrashim et la riche collection des Targumim conservés, sans oublier les premiers

développements des courants mystiques de la Merkavah et de la gnose. Dans la

seconde partie, intitulée « Les figures bibliques dans une galaxie de légendes », André
Paul répartit en trente chapitres de longueur variable les matériaux légendaires les

plus signifiants qu'il a rassemblés sur quarante-six figures bibliques dans l'ordre de

leur apparition dans la Bible : Adam et Ève, Caïn et Seth, Hénoch, Noé et Sem,

Abraham, Isaac, Melchisédech, les douze fils de Jacob, Moïse, Jéthro, David et

Salomon, Élie, Ésaïe, Jérémie, Manassé, Sophonie, Job et bien d'autres encore. Pour
chacune de ces figures, il recourt de manière méthodique et didactique à toutes les

sources disponibles, traditions, citations ou livres qu'il replace chaque fois dans leur

contexte littéraire propre. Nous disposons là, pour la première fois, d'un éventail

vraiment fascinant de textes dont le but est chaque fois la tentative, raisonnée ou
désespérée, de s'approprier le sens des narrations bibliques et des nombreux mystères

qu'elles recèlent, et qui ont nourri la vie intérieure de tous ceux qui les ont méditées,

commentées, traduites. En annexe, nous trouvons tous les mots et formules grecs et

hébraïques en transcription phonétique, les écrits judaïques cités ou mentionnés, un

index thématique et pluridisciplinaire, un index des auteurs de l'Antiquité classique

et des textes cités du Nouveau Testament. Nous ne pouvons que féliciter André Paul

du soin qu'il a apporté dans la conception de cette somme, du talent pédagogique,
de la clarté du texte et de sa mise en page avec lesquels il introduit le lecteur dans

le dédale, à la fois déroutant et fascinant, de ces littératures religieuses si riches et si

diverses dans leurs intentions et leurs réalisations.

Jean Borel

Adin Steinsaltz (éd.), Le Talmud, L'Édition Steinsaltz, Chabat 4,
Commenté par le rabbin Adin Steinsaltz (Even Israël), (Vol. XXXV), Jérusalem,

Institut israélien des Publications talmudiques/Biblieurope, 2017,
343 p.

Adin Steinsaltz (éd.), Le Talmud, L'Édition Steinsaltz, 'Erouvin 1,

Commenté par le rabbin Adin Steinsaltz (Even Israël), (Vol. XXXVI),
Jérusalem, Institut israélien des Publications talmudiques/Biblieurope,
2017, 341 p.

Adin Steinsaltz (éd.), Le Talmud, L'Édition Steinsaltz, 'Erouvin 2,
Commenté par le rabbin Adin Steinsaltz (Even Israël), (Vol. XXXVII),
Jérusalem, Institut israélien des Publications talmudiques/Biblieurope,
2018, 343 p.

Il n'est pas exagéré de dire que l'édition en cours du Talmud de Babylone

en langue française, dans la version si soigneusement présentée et annotée par
le rabbin Adin Steinsaltz, n'est pas seulement un événement éditorial de premier



290 BIBLIOGRAPHIE

plan, mais elle ouvre l'accès, pour la première fois à des non juifs, à la principale
source de la pensée théologique et philosophique, mystique et juridique juive. Et

même si la compréhension du Talmud, malgré sa traduction, demeure un exercice

exigeant et difficile, nécessitant une initiation rigoureuse à sa méthode interprétative
des textes bibliques et à son langage, il ne sera désormais plus possible, sinon

par malveillance et déloyauté intellectuelle, de dire n'importe quoi à son sujet.

Dans un précédent dossier de critique bibliographique, nous avons déjà recensé

les trois premiers volumes, soit les quinze premiers chapitres du long traité Chabat

(cf. RThPh 2017/III-IV, p. 417s), dans lequel les rabbins ont voulu consigner et

discuter l'ensemble des lois relatives au «jour de repos et de sainteté» ordonné

par Dieu au peuple d'Israël. Que faut-il faire lorsqu'un incendie cause des dégâts
matériels et met en péril des vies humaines ou animales le jour du chabat C'est

ce dont traite le seizième chapitre du quatrième volume, où sont analysées de

manière aussi attentive et complète que possible les dérogations permises pour
sauver des flammes ce qui doit et ce qui peut l'être, et quelles attitudes il faut

adopter pour respecter le commandement biblique. Le jour du repos n'impliquant
ni l'immobilisme ni l'inactivité, il s'agit de déterminer ce qu'il est possible de faire
dans l'esprit du chabat, les exemples ayant toujours une double valeur réelle et

symbolique : prendre un marteau pour casser des noix, déplacer des matériaux
bruts ou remettre les portes d'un bahut. Plus importantes encore, les dérogations
apportées pour soulager une vie humaine ou animale - la Torah interdisant de faire
souffrir une bête ou même de rester passif devant sa souffrance. En effet, lorsqu'un
patient est en danger, tous les travaux nécessaires à sa guérison doivent être exécutés.

Même dans le cas où les médecins affirment que la maladie n'est pas mortelle, si elle

risque de le devenir à cause de l'angoisse ou de la panique subjective du patient,
il est permis de préparer des remèdes pour le rassurer et le soulager. C'est ce dont
traitent les dix-septième et dix-huitième chapitres. Suivent les règles s'appliquant à

une circoncision pratiquée un chabat ou un jour de fête, ce commandement étant
le seul, à part celui des sacrifices, pour lequel tous les interdits sont levés. Au
cours des discussions concernant les préparatifs alimentaires et autres problèmes
liés à la nourriture, la règle générale suivante se dessine: «Tout acte ne faisant pas

partie des travaux interdits par la Torah peut être effectué pour une nourriture
destinée aux hommes quand elle est déjà consommable telle quelle». Les deux

derniers chapitres traitent de l'interdiction d'effectuer une transaction commerciale

d'intérêt personnel le jour du chabat, et cependant du droit de conclure des accords

pécuniaires ou de se préparer à effectuer un travail sans que cela soit considéré

comme une profanation. Le traité 'Eruuvin suit et complète le traité chabat en ce qu'il
apporte, en dix chapitres structurés, les directives qui concernent non pas seulement

l'interruption des travaux créatifs, mais «l'obligation de s'abstenir de tout transfert
du domaine d'un particulier au domaine public ou vice versa, et de tout déplacement

important au sein même du domaine public». D'où une distinction serrée qui fait
l'objet de mille considérations d'ordre juridique, dans le détail desquels il n'est pas

possible d'entrer, entre quatre domaines bien distincts : le domaine privé, le domaine

public, le domaine semi-privé et le domaine d'exemption. « Cette notion d'Erouvin,
dit Adin Steinsaltz, marque de surcroît, d'une certaine manière, le passage d'une



BIBLIOGRAPHIE 291

démarche simple et concrète à une conception plus abstraite et plus moderne des

délimitations entre objets (pays, domaines publics et privés) qui ne dépendent plus
de démarcations physiques mais de symboles ou modes conceptuels d'identification.
Sont ainsi envisagés les débats théoriques et pratiques sur la nature des frontières

en tant que telles». Sur le plan historique, dès l'époque du premier Temple, «les

Sages avaient en effet jugé nécessaire de renforcer l'observance du chabat par la

création du « territoire du chabat », lequel délimite le secteur où l'on est autorisé
à marcher en ce jour, et par les interdictions de porter des objets ; ce qui les obligea,

au cours de l'évolution et de l'agrandissement progressif des villes, à trouver des

solutions logiques et raisonnables à des situations réelles et fictives toujours plus
complexes. Chaque volume contient un index des auteurs et des ouvrages cités.

Rappelons également le soin avec lequel Adin Steinsaltz a vocalisé le texte hébraïque
de la Michna qui se trouve au centre de chaque page, le rendant ainsi lisible à

tout lecteur de la Bible hébraïque, et qu'il traduit au fil des discussions rabbiniques
disposées à l'entour, comme le veut l'usage traditionnel de l'édition du Talmud.

Jean Borel

Avicenne (Ibn Sinä), Commentaire sur le livre Lambda de la Métaphy- Philosophie
sique d'Aristote (Chapitres 6-10), Édition critique, traduction et notes et Théologie

par Marc Geoffroy, Jules janssens et Meryem sebti, (Études musul- médiévale

manes XLIII), Paris, Librairie philosophique J. Vrin, 2018, 119 p.

Plusieurs types de recension de cet ouvrage sont envisageables. Puisqu'il s'agit
de l'édition critique d'un ouvrage qui est le reliquat d'une œuvre perdue du

philosophe arabe Avicenne (980-1037), la philologie arabe devra évaluer la qualité
de cette édition établie à partir des deux manuscrits qui transmettent cet extrait
du Kitab ul-Insaf (Livre du jugement équitable ; A. Badawi avait fourni en 1978,

sur la base d'un seul manuscrit, une première édition de ce texte nouvellement

édité). Selon le propre témoignage d'Avicenne, le Livre du jugement équitable
devait comporter «à peu près vingt-mille questions» et notamment fournir des

commentaires clairs de passages difficiles d'Aristote. Le présent ouvrage publie
l'édition et la traduction des excerpta de ce texte concernant la deuxième partie
du Livre XII (Lambda) de la Métaphysique aristotélicienne, extraits où l'on
reconnaît l'intervention d'un tiers. Cette brève recension voudrait rendre attentif
à l'importance de cette publication pour l'histoire de la philosophie, puisque cette

traduction commentée met à disposition d'un public averti un texte capital pour
la compréhension de la réception d'un des livres majeurs de la Métaphysique
aristotélicienne. Les remarques d'Avicenne représentent un moment significatif de

la longue histoire de la réception et de l'interprétation de ce texte capital pour
la théologie philosophique en particulier. Il est d'abord intéressant de noter que
l'ouvrage dont le texte édité et traduit est un extrait fait partie de ce que l'on appelle
la « période orientale » d'Avicenne (c'est ainsi que l'on désigne la période tardive
de l'activité du philosophe persan). L'interprétation que les trois éditeurs proposent
de cette phase du travail d'Ibn Sïnâ mérite d'être relevée : ils rejettent explicitement
la dimension «mystique» que certains, comme Henry Corbin, attribuent à cette



292 BIBLIOGRAPHIE

phase. Selon eux, une lecture attentive des écrits du philosophe persan montre

que l'expression «période orientale» désigne «une fiction, sans doute à caractère

symbolique, l'Orient figurant comme image d'une «sagesse» comprise dans un

sens purement rationnel, philosophique » (p. 22). Le vocabulaire parfois inhabituel
qu'Avicenne utilise dans cette période ne représente pas une rupture nette avec la

pensée précédente : « Ces formules ne modifient pas le fond de la pensée d'Ibn STnâ,

qui pose Dieu, l'Être nécessaire en soi, comme Premier Principe dont émanent tous
les êtres, selon un mode de création par médiation qui exclut toute participation à

l'essence divine » (p. 22). Cela n'exclut aucunement qu'Avicenne, dans ces remarques
sur le livre Lambda, identifie certains problèmes que la pensée théologique d'Aristote

pose à un philosophe musulman qui a fréquenté la pensée néoplatonicienne (en

particulier à travers le Livre des causes et le pseudépigraphe intitulé La Théologie

d'Aristote). Avicenne n'hésite donc pas à formuler des «critiques substantielles

contre l'autorité suprême «d'Aristote» (p. 23). Selon notre avis, cette prise de

distance qu'effectue le philosophe musulman (qui connaît d'ailleurs la Paraphrase
du texte aristotélicien par Thémistius) rend ce texte particulièrement intéressant et

fascinant pour l'histoire de la philosophie occidentale. Ibn Sînâ, qui sait distinguer
cependant l'exégèse des commentateurs et la pensée du Stagirite lui-même, reproche
à une certaine interprétation d'Aristote d'ignorer « Dieu comme cause de l'être et

de ne donner de son existence qu'une démonstration physique » (p. 19). Selon lui,
certains interprètes d'Aristote « se sont contentés de mentionner qu'(Aristote) avait
établi qu'il est un moteur, et non qu'il est le principe de l'existant » (p. 48). Il est donc
insuffisant de vouloir atteindre Dieu par le seul biais du mouvement. Les éditeurs

rappellent que pour la plupart des falasifa « Aristote a bien conçu le Premier comme
cause de l'être» (p. 88). Avicenne insiste donc sur le fait qu'il est insuffisant de

poser Dieu seulement comme moteur : « au contraire, c'est lui qui procure l'être à

toute substance capable de se mouvoir» (p. 54). Toutefois, il est digne d'être relevé

qu'Avicenne reconnaît que certaines explications d'Aristote sont équivoques ou pas

assez claires. Cela concerne notamment certains aspects de la connaissance divine,

lorsque Aristote affirme que Dieu connaît son essence (1074b,33-34). Le Stagirite
n'a pas expliqué la solution avec assez de clarté : « S'il voulait dire, en revanche, que
l'intellection (de Dieu), en premier lieu, est celle de son essence, et qu'en outre II

intellige les choses à partir de Son essence, non à partir d'elles [...], alors il est dans

le vrai : Mais il aurait dû indiquer cela au lieu de le passer sous silence. » (p. 70).

Toute l'interprétation du chapitre 9 du livre Lambda - chapitre où Aristote traite
de l'auto-contemplation divine et qui a été âprement débattu par les interprètes
chrétiens, mériterait bien entendu une analyse approfondie (en particulier p. 66-72).

Il suffit cependant de noter qu'Avicenne affirme sans détour qu'il n'est pas satisfait
du texte aristotélicien : « Que Dieu intellige les choses à partir de Son essence, il n'en a

pas parlé » (p. 70). Selon les éditeurs, on peut résumer l'intention des pages ici éditées

comme suit : « pallier les faiblesses intrinsèques du livre Lambda afin de le soustraire
à des interprétations qui l'affaibliraient encore davantage, et le reconduire dans le

sein de la vraie philosophie» (p. 21). Il appert donc que ce volume, qui offre une
édition critique d'une œuvre d'un des philosophes islamiques les plus importants,
contribue également de manière avantageuse non seulement à la connaissance de



BIBLIOGRAPHIE 293

l'histoire de la théologie philosophique, mais encore enrichit le dossier de l'histoire
complexe de l'aristotélisme.

Ruedi Imbach

Thomas D'Aquin, L'âme humaine, la, Questions 75-83, Nouvelle édition,
traduction, notes explicatives et notes philosophiques par François
Putallaz, Cerf, 2018, 777 p.

La nouvelle traduction que François Putallaz nous offre ici des questions que
saint Thomas d'Aquin a consacrées à l'âme humaine dans la Somme théologique

(la Q. 75-83) est remarquable à tous points de vue. Par son exigence de clarté, par les

notes explicatives historiques, doctrinales et pédagogiques qui l'accompagnent, cette
traduction veut d'abord permettre au lecteur moderne de « percevoir la vibration de

sainteté de l'intelligence du Docteur angélique ». Et c'est une réussite. S'ouvre alors,

au fil d'une argumentation dont l'Aquinate avait le secret et la maîtrise parfaite, une
vision de la dignité humaine tout à fait exceptionnelle. Créé à l'horizon du monde

angélique et du monde matériel, le privilège et la grandeur de l'homme n'est pas
seulement d'être un tout unitaire par l'union de l'âme et du corps, mais justement de

pouvoir exercer les plus hautes activités intellectuelles tout en animant une matière.

Et comme l'âme, pour saint Thomas, «a besoin du corps pour être ce qu'elle est,
la substance de l'homme, ce n'est pas son âme, ce n'est pas non plus la matière

organique, mais c'est l'un par l'autre : le corps faisant partie intégrante de la personne
humaine». Fondamentalement équilibrée à cet égard, la doctrine anthropologique
de Thomas d'Aquin rejoint et satisfait par avance, si l'on peut dire, toutes les requêtes
et toutes les démarches holistiques, de nature philosophique et scientifique, médicale,
sociale et religieuse de la modernité. L'affectivité et les passions humaines, l'intellect
et la raison, la volonté et le libre arbitre prennent alors tout leur sens dans une

complémentarité effective extraordinaire dont l'harmonie a la vocation sublime de

pouvoir s'élever jusqu'à l'union avec Dieu lui-même.

Jean Borel

Moshe Idel, Mystiques messianiques, De la kabbale au hassidisme,
xuf-xixe siècles, Paris, Éditions Allia, 2018, 639 p.

Cet ouvrage de Moshé Idel, dont l'excellente traduction française par Cyril
Aslanov constitue un événement éditorial de première importance, est passionnant

pour trois raisons : par la méthodologie phénoménologique qu'il met en œuvre sur
ce thème polymorphe du messianisme, par les développements et la précision des

analyses faites sur la base de références manuscrites encore inédites et, enfin, par les

perspectives originales qu'il offre sur un aspect du messianisme que n'avaient pas
abordé de manière spécifique les études précédentes bien connues de G. Scholem,
J. Greenstone, J. Sarachek, A. Z. Aescoly, T. Werblowski, L. Baeck et M. Buber,
c'est-à-dire sur la «dimension proprement messianique de la mystique juive». Il
ne s'agit donc ni d'une histoire du messianisme dans le judaïsme en général, ni
d'une approche sociologique du messianisme juif, mais d'une étude de cas précis



294 BIBLIOGRAPHIE

«où l'expérience mystique constitue le noyau le plus intime de la conscience

d'être le Messie» (p. 16). A ce qu'il appelle le «diachronisme monochromatique»
des recherches précitées, l'a. propose ici un « polychromatisme synchronique »,

lequel insiste sur la multiplicité des conceptions et des événements messianiques

-qui s'avèrent être en effet d'une variété de conceptions et d'une complexité
redoutable - tout en tentant de « chercher une typologie qui ne prend pas seulement

en considération la diversité durant une période bien définie, mais s'efforce de

regrouper le très vaste éventail des textes et des faits au sein de catégories et

de modèles plus unifiés» (p. 42). La vraie question qui se pose pour moi, dit
M. Idel, est celle de savoir quel type de conscience de soi et quelles expériences

spirituelles ont pu induire quelques-uns à enfreindre la norme et à se démarquer
des conventions sociales dans l'attente d'un bouleversement de l'histoire (p. 20).

Il distingue ainsi trois modèles principaux qui permettent d'approcher de manière

plus typique le messianisme au sein de la mystique juive : le modèle théosophico-
théurgique, le modèle extatique et le modèle magique. Après une introduction sur
les diverses sources auxquelles la conscience messianique a puisé et les influences

nombreuses auxquelles elle a été confrontée, comme le christianisme, la pensée

grecque et l'islam, dont il s'agit de tenir compte, Moshé Idel aborde en un premier

temps les formes juives de messianisme avant la kabbale, les modèles bibliques des

figures messianiques, la conception du messie dans la littérature rabbinique et la

littérature des palais, la kabbale ancienne et l'eschatologie chrétienne médiévale

(en particulier le joachimisme) et la place des éléments apocalyptiques dans les

discussions messianiques. Il nous fait entrer ensuite dans l'expérience spirituelle
et l'existence d'Abraham Aboulafïa, qui est l'exemple le plus marquant d'une

synthèse profonde entre la kabbale et le messianisme, et le premier kabbaliste à

se considérer explicitement et publiquement - aussi bien devant ses compatriotes

juifs que devant les chrétiens - comme le Messie. Le but des différentes phases

de son expérience extatique, où la connaissance des noms divins au moyen de

pratiques kabbalistiques lui permit de s'affranchir des liens du monde matériel et des

interprétations liées à la gématrie à laquelle il conférait une importance primordiale,
fut l'union avec l'Intellect agent qu'il identifiait avec le Messie, conçu à la fois

comme source de révélation et de toutes les actions intellectuelles de l'homme. C'est

à ce Messie ontologique et transpersonnel qu'Aboulafia a cherché à s'unir pour
recevoir de lui les révélations et «perdre son principe d'individuation de façon à

être capable de devenir le sauveur d'autrui ». L'expérience d'Aboulafia, dit l'a., doit
être interprétée à deux niveaux. Au premier apparaissent des visions plastiques qui
consistent à interpréter des événements extérieurs d'un point de vue eschatologique.
Le second consiste en l'interprétation allégorique qu'il donne de la vision et de sa

lecture eschatologique. Dans cette perspective, il n'est question que de processus

spirituels intérieurs, c'est-à-dire des rapports qui se jouent entre l'intellect humain
et l'Intellect agent» (p. 187). Les conceptions du Messie aux xmeet xive s. et les

formes théosophiques de la kabbale sont l'objet d'un troisième chapitre dans lequel
l'a. examine les différentes manières dont plusieurs kabbalistes théosophes ont voulu
identifier le Messie avec l'une ou l'autre des dix séphirot, ce qui « corrige l'idée reçue
selon laquelle la kabbale zoharique aurait été foncièrement séparée des ferments



BIBLIOGRAPHIE 295

de l'effervescence messianique » (p. 253). Un nouveau type d'activité messianique

apparut alors au xve s. en Espagne, que l'a. étudie ensuite et qu'il appelle le

modèle magico-kabbalistique ou kabbale pratique. Selon ce modèle, l'avènement

du Messie ne doit être provoqué ni par l'accomplissement des commandements

bibliques ni par la perfection de l'intellect humain, mais plutôt par des procédés

magiques mis en œuvre par un groupe de kabbalistes censés interrompre la continuité

historique en provoquant des changements radicaux dans l'ordre de la nature.
La littérature qui est née de ce courant est à la fois polémique et technique.

Polémique par la diabolisation intense du christianisme, de la philosophie et de la
science médiévale de l'époque à laquelle elle donne lieu, technique par la révélation
d'incantations magiques visant à obtenir le triomphe contre ce que ces kabbalistes
considéraient comme le royaume du Mal. «La mystique est considérée ici comme
un moyen d'atteindre, puis de transmettre une information magique pour anéantir
les puissances maléfiques et faire advenir la rédemption. Ce modèle magique est

structuré autour de l'idée que le temps du Messie est fixe, qu'il est imminent et que
le seul obstacle à son avènement final est la présence des forces du mal» (p. 261).

Après la reconquista et l'expulsion des juifs d'Espagne, la cité galiléenne de Safed

devint l'un des principaux centres de méditation kabbalistique et d'effervescence

mystico-messianique où, comme le dit l'a., «convergèrent toutes les artères de

la vie spirituelle juive» (p. 324). Moïse Cordovero, Hayyim Vital, Isaac Louria,
Joseph Caro en furent les figures de proue les plus influentes et suscitèrent, outre
leurs propres écrits, une efflorescence de recherches et d'expériences mystiques
aussi originales qu'exceptionnelles. A chacune de ces fortes personnalités, ainsi

qu'à la conscience de leurs prétentions messianiques, l'a. consacre quelques aperçus
du plus haut intérêt. Pour n'envisager que la kabbale lourianique, qui est «l'un
des systèmes intellectuels les plus complexes qui aient jamais été produits par un
auteur juif», dit-il pour reprendre l'appréciation de Scholem, il est fascinant de

comprendre comment elle a su systématiser et combiner à la fois les préoccupations
messianiques et «tous les niveaux des processus théogoniques et cosmogoniques,

depuis les dynamiques primordiales touchant à la divinité jusqu'à la rédemption,
et un réseau d'interprétations recouvrant de façon exhaustive tous les aspects de la
vie juive» (p. 339). Le messianisme mystique de Sabbataï Zévi et de son idéologue
Nathan de Gaza représente à lui seul un chapitre décisif du thème messianique,

auquel Scholem avait déjà accordé toute son attention dans le gros ouvrage qu'il
lui avait consacré. Moshe Idel reprend à nouveaux frais la recherche pour mettre
en lumière non seulement l'importance décisive que son messianisme entretient

avec les expériences mystiques en tant que telles, mais également pour tenter de

démontrer, contre Scholem, que ce Messie mystique devrait être considéré non pas
comme faisant partie de la kabbale lourianique, mais comme un adepte d'autres
formes bien antérieures de kabbale. Le dernier chapitre expose enfin la nature des

visions et des expériences d'ascension céleste que relate le maître et fondateur du
hassidisme, Israël ben Eliezer, dit Ba'al Shem Tov, et celles de l'un de ses plus
fameux disciples Menahem Nahum de Tchernobyl, lesquelles révèlent la coexistence

de modèles variés, mystique, talismanique et théosophico-théurgique. Leur influence
n'a cessé de susciter chez leurs émules une intensification maximale de la pratique



296 BIBLIOGRAPHIE

religieuse sur le plan existentiel et a fait du hassidisme l'un des mouvements les

plus influents et vivants du judaïsme moderne. Dans son magistral chapitre de

conclusions, Moshé Idel brosse, avec un sens remarquable des nuances qu'il faut

toujours avoir dans les analyses qu'on doit faire sur des sujets aussi délicats et des

comparaisons que l'on peut suggérer à titre d'hypothèse avec le christianisme, le

bouddhisme ou l'islam, un panorama remarquable des problèmes que posent la

prolifération de tous ces modèles de messianisme mystique et leur situation par
rapport à la tradition, leur utopie et la hantise de pouvoir recréer l'unité brisée

de l'Adam primordial et provoquer ainsi la rédemption des temps messianiques
dans l'histoire. Une bibliographie des sources primaires hébraïques et des sources
secondaires consultées font de ce volume une référence unique et incomparable.

Jean Borel

Histoire de la Ingo Meyer, Georg Simmeis Ästhetik. Autonomiepostulat und soziologische
modernité Referenz, Weilerswist, Velbrück Wissenschaft, 2017, 394 p.
et de la période
contemporaine
(philosophie Aussi étonnant que cela puisse paraître à propos d'un auteur que l'on tient

littérature, art) parfois pour un « esthète » ou un « impressionniste » et dont les essais esthétiques,

régulièrement retraduits et publiés, figurent parmi les textes les plus connus, il n'y
avait pas, jusqu'à l'ouvrage d'Ingo Meyer, de véritable monographie consacrée à

l'esthétique de Simmel (1858-1918). On trouve bien sûr de nombreux articles consacrés

à tel ou tel aspect de l'esthétique ou de la philosophie de l'art simmélienne (voir
par ex. O. Rammstedt, « La "littérature de l'anse" de Georg Simmel. Une approche
de l'essai», in Sociétés, n° 101, 3/2008, p. 7-22 ou F. Thomas, Le Paradigme du

comédien. Une introduction à ta pensée de Georg Simmel, Paris, Hermann, 2013),

et la dimension « esthésiologique » de sa sociologie et de sa critique du moderne
suscite régulièrement l'intérêt (voir par ex. le volume de H. Böhringer et K. Gründer
(éd.), Ästhetik und Soziologie um die Jahrhundertwende : Georg Simmel, Francfort,
Klostermann, 1976, et plus récemment B. Carnevali, «Social Sensibility. Simmel,
the Senses, and the Aesthetics of Recognition », Simmel Studies, 21/2,2017, p. 9-39).

Il a aussi été tenté de lire l'ensemble de son œuvre et de décrire sa méthode à partir du

prisme esthétique (D. Frisby, Sociological Impressionism : A Reassessment ofGeorg
Simmel's Social Theory, Londres, Heinemann, 1981). Mais il manquait une étude

critique exhaustive de l'ensemble des productions de Simmel relevant de ce champ
et - chose toujours particulièrement difficile concernant Simmel - de leur réception
et influence.

L'ouvrage d'Ingo Meyer se compose de deux parties principales. La première
dresse le « profil esthético-philosophique de Georg Simmel ». Après des remarques
introductives sur la «domination» des lectures «socio-esthétiques» et un fort
chapitre consacré à la place de Simmel dans le «discours du moderne», l'a.

consacre deux chapitres à 1'« esthétique du social et du monde vécu » d'une part
et aux «concepts fondamentaux de la philosophie de l'art de Simmel» d'autre

part, ceux-ci étant séparés par un excursus sur « la marginalisation de l'esthétique
dans la Sociologie de 1908» (p. 29-41 ; 42-136; 137-183; 203-271 ; 184-202). La
seconde partie porte sur les « influences » de l'œuvre, successivement dans le champ



BIBLIOGRAPHIE 297

de 1'« histoire de l'art », dans sa « réception conservatrice » et dans le champ de la

« théorie critique » (p. 275-287 ; 288-294 ; 295-328).

L'ouvrage est d'une très grande richesse et extrêmement documenté. L'a. profite
à plein de la publication des Œuvres complètes, dont le dernier volume a paru en 2015

(Georg Simmel Gesamtausgabe, 24 vol., O. Rammstedt (éd.), Francfort, Suhrkamp,
1989-2015), se déplaçant de manière alerte entre les grandes monographies et les

marges du corpus, les essais maintes fois commentés et des textes rares ou posthumes,
les notes de cours et la correspondance. La littérature secondaire employée est

ample, tant dans le champ des études simméliennes que dans celui de l'esthétique
contemporaine, de l'herméneutique et de la critique littéraire. Cette littérature a

toujours une fonction de contrepoint et de contraste, ou permet de clarifier la

position de l'auteur dans un débat théorique ; elle n'est jamais commentée pour
elle-même ni n'entrave le mouvement, particulièrement vigoureux, de l'écriture. On

se trouve ainsi face à un texte extrêmement érudit mais aussi singulièrement libre et

personnel, dont le ton contraste de manière réjouissante avec le gros de la production
académique. On pense à une manière plus « américaine » d'écrire la philosophie et

les sciences humaines, mais avec plus d'ironie que de coolness, et moins de cette

prudence qui confine parfois à la bien-pensance. L'auteur préfère par exemple traiter
avec une ironie mordante des textes de Simmel ou d'Adorno sur la question du

genre plutôt que de les assortir de mises en garde moralisantes. Cet alliage de liberté
et de science est remarquable mais assez exigeant : il faut savoir se repérer - ou
admettre son ignorance - parmi les suggestions, clins d'œil ou formules à double-

fond. On apprécierait aussi, en quelques lieux, que les thèses de l'auteur soient plus
nettement exposées - par exemple dans l'entreprise de distinction entre « esthétique

sociologique » et « sociologie esthétique » (p. 176-183) et dans la détermination de la

notion d'« intensité de signification » (p. 233-235). L'« épilogue », toutefois, ramasse
de manière concise et efficace les résultats de la recherche (p. 342-352). C'est en

tout cas toujours avec bonheur que l'a. formule les problèmes dont il est question,
à commencer par l'«aporie centrale de la philosophie de l'art de Simmel», qui
défend «l'autonomie radicale du sens» de l'œuvre d'art en même temps qu'une
esthétique de l'effet qui voit dans l'intensité « le noyau de l'expérience esthétique ».

«Avec le rejet de toute esthétique de la référence et la rupture de tous les liens

avec le monde extérieur, on se demande d'où peut bien provenir la puissance

effective de l'œuvre» (p. 19-22). Simmel chercherait à faire tenir ensemble une

« esthétique de l'œuvre » dans sa « vérité » (issue de Hegel) et une « esthétique de

l'effel » et de l'intensité (issue de Kant puis de Nietzsche) (p. 229) - ceci à partir de

descriptions sémantiques de l'œuvre, mais sans convoquer de modèle linguistique:
l'œuvre agirait par « intensité de signification » (Bedeutungsintensität). C'est sur une
voie métaphysique que Simmel résout ou atténue cette tension. S'inscrivant dans la

lignée du premier romantisme, il voit dans l'art la « face visible de la métaphysique»
(p. 344) métaphysique ne renvoyant pas ici à une réalité suprasensible, mais à une

« fonction formatrice de monde dans la forme du comme-si » (p. 344 ; 346). Cette

ouverture vers un monde enveloppé sensiblement dans l'œuvre n'est ni une image

ou un reflet ou un symbole d'un supposé monde réel, mais s'impose dans sa radicale
autonomie. Il révèle cependant, par homologie de structure et de manière sensible,



298 BIBLIOGRAPHIE

la capacité formatrice (de monde) de la vie. Ces développements semblent faire tout
à fait abstraction des déterminations historiques et sociologiques de la production
artistique, ce qui peut étonner ou décevoir chez l'un des fondateurs de la sociologie
et un auteur tenu pour l'un des analystes les plus lucides des formes concrètes

de la vie moderne. Ne peut-on pas articuler cette métaphysique de l'art avec la

sociologie esthétique et l'esthétique sociologique que Simmel développe par ailleurs

L'a. répond par la négative, sans user de la facilité qui consiste à faire se succéder

des positions, en distinguant une période dite «sociologique» puis une période dite

« métaphysique » dans l'œuvre de Simmel : « Dès le début, Simmel poursuit deux

voies dans le champ de l'esthétique» ; dès le début, il distingue nettement l'analyse
de la dimension esthétique du social et l'enquête ontologique sur la nature de l'œuvre

d'art et de l'expérience esthétique qu'elle engendre. Ces deux voies «n'ont pas de

racine commune» (p. 40; l'auteur souligne). Ce n'est qu'au «niveau très abstrait
de l'équivalence fonctionnelle » que l'on pourra relier les deux démarches : dans la

prégnance du schème de la forme, commun au sociologue et à l'esthéticien. «Si
l'esthétique du monde vécu se soucie de l'intégration sociale [i.e. de la constitution
de formes sociales], la philosophie métaphysique de l'art met en lumières des

formes exemplaires de constitution du monde» (p. 350). Cette stricte coupure entre
deux pans de l'œuvre, qui ne s'effectue pas en raison d'une méconnaissance ou
d'une considération partielle mais est solidement étayée, constitue une thèse très

forte destinée à marquer le champ des études simméliennes. C'est au reste un bon

exemple de l'honnêteté intellectuelle de l'auteur, qui ne recule devant aucune thèse

potentiellement déceptive et entretient avec son objet un rapport toujours lucide,

peut-être parfois un rien cynique, en tout cas sans aucune inutile révérence : « Ich bin
kein leidenschaftlicher Simmel-Fan» (p. 9; c'est la première phrase de l'ouvrage).
Ces deux grandes thèses que nous avons souhaité présenter, ne résument en rien

tout ce que l'on pourra trouver dans l'ouvrage. On évoquera pour finir et donner

un aperçu de sa richesse : l'analyse du jeu dialectique Formung!Entformung dont les

pôles sont le paysage et la ruine (p. 110-113); l'effort pour déterminer la singularité
de Simmel là où il mobilise les topoi les plus éculés de la bourgeoisie cultivée dans

les portraits de Rome, Florence et Venise par exemple (p. 141-145); la justification
de l'usage du concept galvaudé d'âme (Seele) (p. 224-227); l'analyse brillante et

si plaisante du poème de Simmel «Nur eine Brücke» (p. 238-242); la mise en

perspective de la métaphysique simmélienne de l'image à l'aide des travaux plus
récents de Gottfried Boehm ou Max Imdahl (p. 250-262). À ce titre, il faudrait aussi

mentionner toute la seconde partie consacrée à l'influence de Simmel, massive dans

de nombreux domaines, mais toujours si difficile à établir dans le détail, en raison de

la difficulté à ramasser l'œuvre dans des thèses définitives et à y trouver les prémisses
de programmes de recherche. L'a. se penche entre autres sur les cas de Cari Einstein,
auteur d'une Negerplastik en 1915, de l'historien de l'art Max Raphael ou encore

sur celui du critique libéral-conservateur José Ortega y Gasset, auteur en 1929 d'une
Révolte des masses qui connut un grand succès (p. 277-279 ; 280-287 ; 291-294). Mais

nous retiendrons surtout le très réussi «finale» de l'ouvrage, qui présente le roman
de Siegfried Kracauer, Ginster (1928) comme le « roman de la tragédie de la culture



BIBLIOGRAPHIE 299

achevée », le terme et la floraison tragique de la Klassische Moderne dont Simmel fut
l'observateur sceptique le plus avisé (p. 327-342).

Matthieu Amat

Matthieu Amat, Le relationnisme philosophique de Georg Simmel: Une idée

de la culture, Paris, Honoré Champion, 2018, 490 p.

Sociologue, épistémologue, essayiste, longtemps considéré comme un esthète

de la modernité, Georg Simmel (1858-1918) reste encore négligé en tant qu'auteur
d'une œuvre philosophique originale. C'est tout le mérite de l'ouvrage de Matthieu
Amat de réintégrer Simmel dans les différents débats auxquels il a pris part, et

de considérer sa position proprement philosophique. Chose assez rare pour être

soulignée, l'a. parvient à joindre ensemble une exhaustivité dans le traitement
du corpus de Simmel et une thèse forte de lecture permettant d'articuler et de

systématiser les différents thèmes de l'œuvre simmélienne. Pour le dire en quelques

mots, l'a. interprète le «relationnisme» de Georg Simmel comme le fondement

épistémologique de toute l'œuvre, permettant d'établir une théorie de la valeur, de

la vérité et plus généralement un programme philosophique qui assume et achève le

tournant moderne de la substance vers la fonction sans tomber dans un relativisme
dissolvant toutes les formes de l'objectivité. La lecture de l'a. comprend trois grandes

parties traitant respectivement de l'objectivité et de la valeur (I), du monde de la

culture comme esprit objectif en son rapport à la vie individuelle (II), enfin de la

vocation pratique et régulatrice du concept de philosophie de la culture (III). Genèse

et validité des significations objectives de la culture, constitution et corrélation
entre objet de culture et vie individuelle, devenir pratique du relationnisme et

métaphysique de l'immanence - malgré une telle diversité des thèmes, l'a. parvient
heureusement à traverser et unifier le corpus de Simmel avec rigueur et clarté.
L'a. propose de comprendre ce relationnisme comme une philosophie de la culture.
Il considère l'apport de Simmel et sa position dans le champ de ce qui s'est nommé

Kulturphilosophie dans l'Allemagne des années 1910. Loin d'en rester au concept
classique de la culture, comme Cultura Animi, dans la seule considération des apports
moraux et de l'épanouissement des productions objectives de la civilisation, Simmel

hérite, avec Kant, le néokantisme de Lotze et Rickert entre autres, d'une réflexion sur
le fondement, la genèse, le mode d'être et la validité des objets de culture. Comme
le dit l'a., chez Simmel le discours sur la culture est d'emblée discours critique de

dévoilement des tensions ressenties par la vie dans l'imposition toujours accrue de

formes objectives (p. 32). L'enjeu est de comprendre comment Simmel, loin d'en

rester à une simple critique de la validité des objets de culture ou à leurs apports
effectifs pour l'individu, considère la modernité comme l'élaboration d'un monde

objectif de la culture ou la forme culturelle apparaît directement aux prises avec

la vie. Il s'agit alors de déterminer ontologiquement et axiologiquement la relation
entre culture et vie, en amont d'une simple ontologie des objets de la culture et en aval
d'une Kulturkritik qui s'en tiendrait à la mise au jour des mécanismes d'aliénation

portés par la culture.
La première partie, intitulée « Objectivité et relativité de la valeur », est composée

de deux chapitres. Le premier, consacré à l'œuvre de Simmel avant la Philosophie



300 BIBLIOGRAPHIE

de l'argent, observe la manière dont Simmel pose le problème de la valeur, en

relation avec le néokantisme de Lotze et de Rickert, mais aussi avec Nietzsche -- un

dialogue s'installera plus tard avec Marx. Il considère aussi les multiples fonctions
du concept d'action réciproque (Wechselwirkung), cardinal chez Simmel. Suit un
second chapitre où l'a. en vient plus précisément à la théorie relationniste de la

valeur à travers l'ouvrage clef de la Philosophie de l'argent (1900). On y apprend
comment la valeur émerge dans l'échange, non comme fait subjectif mais comme
forme relationnelle objective; ce qui explique que la valeur d'échange économique
serve à Simmel de paradigme définitionnel. Mais comme le montre l'a., le traitement
simmélien du problème de la valeur reste préparatoire. Malgré sa conception
relationniste de l'objectivité de la valeur, celle-ci ne peut délivrer une théorie de la

valeur culturelle tant qu'elle laisse en retrait un pôle déterminant de la relation : la
vie. L'a. précise alors l'abandon progressif du concept de valeur, au profit de celui

d'esprit objectif repris à Lazarus et Hegel, mais considérablement modifié.
C'est dans la deuxième partie, intitulée « L'esprit objectif et ses configurations

individuelles», que l'a. présente ce passage de la problématique néokantienne de la

valeur à celui de l'objectivité de la culture et de sa relation problématique avec l'âme.
Car Simmel conteste toute réduction du culturel au social; l'esprit objectif est un

concept axiologique et polarisant permettant de comprendre la relation avec la vie

tout en préservant une irréductibilité ontologique. C'est ce qui introduit la dualité
foncière de la culture et le concept clef de «tragédie de la culture» (p. 195-218).
Selon la distinction entre sujet et objet, signification intentionnelle et objective, la

signification culturelle échappe toujours à la volonté du producteur et le dépasse.

Le sujet ne saisissant jamais la signification d'un objet, mais actualisant uniquement
la potentialité d'une série infinie le dépassant inéluctablement, les objets de culture

apparaissent en leur objectivité et leur transcendance, dans une sphère qui ne cesse

de s'autonomiser et de s'éloigner du sujet. L'a. observe plus particulièrement dans

le cas de la connaissance historique et de la relation pédagogique la genèse de ce

conflit nécessaire entre la vie et l'esprit objectifainsi que les voies de son atténuation.
En mettant à jour le refus simmélien de la synthèse, l'a. montre comment le

relationnisme permet de comprendre la contradiction entre les objets de culture et

la vie comme une situation à part entière, éminemment positive, ouvrant le champ à

une pratique de la philosophie qui ne se réduirait pas à une philosophie de la finitude.
Au contraire, la mise en place des concepts fondamentaux du «relationnisme»

permet l'ouverture d'un champ analogique et pratique.
La troisième partie, «Le relationnisme dans son "concept cosmique" et sa

vocation pratique», décrit la relation entre la vie et l'esprit objectif en termes

cosmologiques, comme problème de position et d'orientation dans le monde. Tout
d'abord, la réciprocité constitutive entre sphère objective et subjective détermine
les individus à la fois comme parties du Tout culturel et porteur d'une totalité
immanente (p. 333). C'est ainsi que les figures de Goethe et de Kant ont destin lié

chez Simmel et représentent le parcours de la vie dans sa polarité immanente. L'idéal
d'une loi de l'individuel et le concept goethéen d'objectivation du sujet rompent à la

fois avec l'universalisme abstrait et avec l'apologie d'une vie libérée à titre de pure
activité. Il s'agit plutôt de laisser l'objectivité s'intégrer à l'être individuel, pour à



BIBLIOGRAPHIE 301

son tour la faire vivre et agir (p. 353). Ni aliénation ni appropriation complète, mais

plutôt intégration, corrélation et relation qui articulent ensemble Kant et Goethe,

législation de l'entendement et objectivation de l'intériorité vivante. On comprend
alors pourquoi Simmel a pu voir dans la mystique et le discours théologique autre
chose qu'une fuite du monde et un refus du social, mais plutôt, dans l'inhérence du

macrocosme dans le microcosme, une formulation fondamentale du relationnisme

(notamment sous la forme de la coincidentia oppositorum héritée de Nicolas de Cues).

Mais bien loin d'une simple apologie de la modernité, en reprenant le concept
kantien d'un devenir cosmique de la philosophie, Simmel réinscrit de fait la culture
dans le champ de la vie, en redonnant à celle-ci une responsabilité intellectuelle et

morale.
L'intérêt de l'ouvrage est ainsi de proposer une lecture globale de l'œuvre de

Georg Simmel et, plus généralement, de rouvrir la réflexion ontologique dans l'ordre
de la philosophie de la culture. On pourra en effet comprendre dans le syntagme de

«métaphysique de l'ici-bas», par lequel Simmel résumait sa philosophie dans une

lettre de 1917 à Gundolf, l'annonce liminaire d'une théorie de l'Être et des principes
de toutes formes d'objets culturels propres à nos sociétés contemporaines. Mais plus
qu'une simple ontologie des objets de culture, Simmel a cherché à fonder, dans la
forme d'une métaphysique fonctionnelle, régulatrice et critique, un genre de science

première permettant d'établir la position, la valeur et le rapport qu'entretiennent les

objets de culture avec la vie. Cette science, l'a. l'explore derrière le concept générique
de «relationnisme», qui lui permet, pour reprendre ses mots, «de stabiliser une

pensée exceptionnellement mobile» (p. 47). Une telle rigueur, la volonté de toujours
contextualiser dans le champ philosophique les concepts simméliens et la capacité
à croiser ensemble la majorité des ouvrages du corpus et des périodes de la carrière
de Simmel, font de l'ouvrage de Matthieu Amat une monographie philosophique
majeure dans la découverte de cet auteur clef pour la philosophie et la pensée

contemporaines.

Félix Calmon

Jürgen Habermas, Parcours, tome premier. Sociologie et théorie du langage.
Pensée postmétaphysique (1971-1989), édition établie par Christian
Bouchindhomme, trad, de l'allemand par Christian Bouchindhomme
et Rainer Rochlitz, revu et actualisé par Frédéric Joly, Paris, Gallimard
(NRF essais), 2018, 572 p.

Jürgen, Habermas, Parcours, tome second, Droit cosmopolitique, monde
vécu et religion. Pensée postmétaphysique (1990-2017), édition établie

par Christian Bouchindhomme, trad, de l'allemand par Christian
Bouchindhomme, Frédéric Joly et Valéry Pratt, Paris, Gallimard (NRF
essais), 2018, 649 p.

Ces deux tomes forment un tout, dont la présente recension rend compte dans

son ensemble. L'immense travail éditorial effectué depuis des années par Christian
Bouchindhomme, traducteur, introducteur et commentateur de l'œuvre de Jürgen



302 BIBLIOGRAPHIE

Habermas, trouve ici un nouvel aboutissement, qui cette fois reconstruit la pensée

du philosophe et sociologue allemand d'un point de vue diachronique (de 1971

à 2017) et systématique (sociologie et théorie du langage, droit cosmopolitique,
monde vécu et religion, pensée postmétaphysique, éthique de la discussion). L'idée

d'un tel parcours semble remonter à une intuition éditoriale, celle, sans doute, de

Bouchindhomme lui-même. Il est évidemment impossible, dans le cadre d'une simple
recension, de retracer dans ses moindres détails le cheminement philosophique
considérable d'un auteur aussi profond et complexe. Nous allons donc nous limiter
ici à trois points : 1) La progression systématique de la pensée (de la sociologie à la

philosophie, de l'éthique de la discussion au droit cosmopolitique et à la politique).
Dans la vie même de Habermas, sociologie et philosophie s'enchevêtrent. Mais plus
la pensée s'approfondit, plus la raison communicationnelle et postmétaphysique se

fait architectonique et synthétique, reprenant les différentes couches de la réalité et

du langage. Il importera à cet égard de prêter une attention soignée aux relectures de

Husserl et de Wittgenstein proposées ici par Habermas ; 2) le passage de la critique de

la métaphysique à la pensée postmétaphysique. Ici, la discussion principale est menée

avec Dieter Henrich, dont la haute figure, aux yeux de Habermas, trône quasiment
à la même hauteur que celles de Hans-Georg Gadamer et de Karl-Otto Apel ; 3) le

chemin de la critique de religion à la verbalisation du sacré et à l'élargissement de

la rationalité. Le tome premier est ouvert par un texte fort intéressant de 2004,

reproduisant la conférence tenue par Habermas à Kyoto (voir l'écho qui en est donné

dans la biographie de Miiller-Doohm). Le philosophe, en réponse à la demande

expresse de son hôte japonais, formule quatre éléments centraux au sujet des liens

entre sa vie et son œuvre: les opérations de la lèvre palatine subies dans son
enfance ; les problèmes de communication rencontrées à la suite de cet événement,

avec notamment la préférence accordée par le professeur à l'écrit sur l'oral; le

choc et le tournant représentés par l'année 1945 ; la distinction indispensable entre
l'intellectuel privé et l'intellectuel public (ou le professeur). La suite du volume se

focalise sur la sociologie et la philosophie du langage - on notera ici, non sans un
certain étonnement, le primat du langage et de la communication avec autrui, qui
semblent plus fondamentaux que la simple écriture (cela explique peut-être la plus
grande proximité finale de Habermas avec Derrida et son dialogue moindre avec

Ricœur). L'éthique de la discussion (dialogique et visant l'entente) résulte d'une

critique de la rationalité (monologique la plupart du temps) et d'une théorie originale
du langage, conférant au tournant linguistique une fonction pragmatique dans

l'espace public et en imprégnant la théorie critique tout entière. L'étude de plus en

plus intensive de la postmétaphysique culmine étonnamment dans une reprise de la

catégorie de la signification (Edmund Husserl, Ludwig Wittgenstein, John R. Searle,

John L. Austin), dans une thématisation de l'individuation par la socialisation

inspirée de George H. Mead et dans une enquête passionnée au sujet des liens

entre philosophie et littérature (Hans Blumenberg, Italo Calvino et des allusions
à Jacques Derrida). La synthèse intermédiaire (éditoriale, du moins) s'opère en fin
de premier tome avec un épilogue, le texte sur la « Souveraineté du peuple comme

procédure » (1989), antérieurement traduit en version courte par Mark Hunyadi.
Le deuxième tome reprend les questions du premier, en les faisant défiler dans une



BIBLIOGRAPHIE 303

nouvelle séquence chronologique. Les rapports architectoniques entre l'éthique de

la discussion et le droit cosmopolitique y sont approfondis, dans le sillage de Kant et

non sans influence de Hegel. Cinq projets de monographies sont énoncés, allant de la

théorie et de la sociologie du langage à la critique de la raison en passant par l'éthique
de la discussion et la théorie politique. La question de la pensée postmétaphysique
fait l'objet d'une reprise et d'un renouvellement. La religion passe au premier plan,
ainsi que le politique. L'espace pluraliste des raisons vient délier les articulations
classiques de la rationalité. La fameuse «verbalisation du sacré» (Versprachlichung
des Sakralen) devient une catégorie centrale, nouant en quelque sorte l'ensemble des

nouveaux thèmes abordés par Habermas.

Ces deux volumes sont denses, passionnants, mais aussi touffus. La construction

systématique proposée par l'éditeur semble avoir pour intention première d'offrir
un parcours diachronique et synchronique permettant avec pédagogie de saisir la

structure profonde de la pensée du philosophe allemand. Cela est louable et utile.
On se demande cependant, au fil de nos sondages, si la reconstruction ici tentée

correspond réellement à la pensée mais aussi au style rédactionnel de Habermas.

Denis Müller

Stefan Müller-Doohm, Jürgen Habermas. Une biographie, traduit de

l'allemand par Frédéric Joly, Paris, Gallimard (NRF), 2018 [2014],
650 p.

Il est passionnant de lire et de consulter cette biographie assez monumentale, en

relation avec les publications qui ne cessent d'affluer sous la signature de Habermas

(voir en particulier les deux volumes Parcours également recensés ici). Le lecteur

est renvoyé de manière constante aux interventions publiques et scientifiques ainsi

qu'aux publications très nombreuses du philosophe de Francfort. Un appareil
précis de notes et d'appendices l'aide à s'y retrouver dans la jungle d'une œuvre

complexe, très commentée, interprétée et discutée. L'a. signale avec probité les

réticences que Jürgen Habermas et son épouse Ute ont annoncées et maintenues

tout au long de la gestation d'une telle biographie. La crainte était très grande
chez le couple établi à Starnberg de devoir faire face à des investigations par trop
intimistes ou indiscrètes. A notre avis, le biographe a su tenir avec élégance et
finesse une juste distance entre la curiosité malsaine et l'intellectualisme abstrait.
Le philosophe (c'est sous ce label que le sociologue et penseur allemand est le plus
souvent évoqué) est situé dans son parcours personnel et familial ; l'importance de sa

femme y apparaît sans cesse, de manière forte et même croissante au fil des années ;

l'attention portée aux enfants et aux petits-enfants est également très prégnante.
On sent bien que Habermas vit, pense et progresse au fil d'amitiés choisies, ce qui
rend d'autant plus douloureuses les ruptures fracassantes qui ont pu se produire
(ainsi avec l'écrivain Martin Walser, qui fut son ami, mais dont il ne toléra pas la

relativisation de l'Holocauste). On découvre l'extraordinaire générosité personnelle
et intellectuelle d'un philosophe dédié à la rencontre et au dialogue, mais aussi

certains traits de caractère plus problématiques : l'esprit polémique, la capacité de

se mettre en colère ou de ne pas tolérer d'autres pensées que la sienne. Certes,



304 BIBLIOGRAPHIE

le portrait qui est ainsi dressé ne provient pas du seul fait et du seul agir d'un
intellectuel brillant et mondialement célèbre ; il émane aussi des descriptions et des

polémiques conduites par ses adversaires, dans des controverses parfois saignantes

(par exemple, sur les questions du positivisme des historiens, de l'histoire allemande,
de l'Holocauste, de la démocratie, de l'Europe, de la fin des Etats-nations). Soit en

nous rappelant des choses déjà bien connues, soit en mettant en avant des aspects
moins connus de la vie et de l'œuvre du philosophe, cette biographie a l'immense

mérite de souligner des points philosophiques et théologiques essentiels. La pensée

de Habermas surgit et se développe au contact de la pensée des autres, de ses maîtres

et de ses amis les plus éminents. La figure de Theodor W. Adorno est ici évidemment

centrale. Fondateur de l'École de Frankfort avec Max Horkheimer, Adorno n'a

pas seulement été le penseur de la dialectique négative, essentielle dans la pensée

critique de Habermas, il a aussi écrit sa thèse sur Kierkegaard. Chez Habermas,
l'intérêt pour le religieux en général et les rapports entre judaïsme et christianisme

d'autre part, n'occupera que progressivement une place significative. En passant, on
notera qu'une des seules rencontres avec un islamologue a eu lieu en 2008 avec un
certain... Tariq Ramadan Rencontre mémorable, nous dit le biographe ; Habermas
s'est montré « impressionné» par les exposés de l'islamologue d'origine égyptienne ;

il lui a semblé que « la culture majoritaire chrétienne-séculière » avait au contraire

beaucoup de peine à se comporter avec tolérance envers les autres religions (p. 431).

Mais c'est surtout avec les théologiens catholiques et protestants que Habermas

a discuté; son fameux dialogue avec le cardinal Ratzinger à Starnberg fut plus

positif, pour lui, que le discours de Benoît XVI à Ratisbonne. Il fut notamment
en contact avec Johann Baptist Metz, Wolfhart Pannenberg et Friedrich-Wilhelm
Graf. Son œuvre a été aussi discutée par Trutz Rendtorff, que Müller-Doohm
semble par contre ignorer. - L'œuvre et la carrière internationale de Habermas

furent marquées par autant d'auteurs prestigieux : Adorno, dont il fut l'assistant,

Gadamer, qu'il admire intensément, par-delà tout ce qui les sépare : il est frappant
de voir à quel point le concept et la pratique herméneutiques sont omniprésentes
chez Habermas, alors qu'on a souvent tendance à opposer l'École de Francfort et

l'herméneutique. Très importants furent aussi l'amitié et le dialogue avec Karl-Otto
Apel. Le thème transcendantal du fondement ultime, cher à ce dernier, trouva chez

Habermas non seulement un écho critique très vif, mais aussi des prolongements
philosophiques singuliers ; ni le tournant linguistique, ni le tournant pragmatique ne

parvinrent à éteindre la flamme (quasi) fondationnelle, comme en atteste l'insistance
habermassienne sur la philosophie postmétaphysique. Habermas n'a jamais cessé

de dialoguer avec Gershom Scholem sur les thèmes entrecroisés du judaïsme, du
sionisme et de la religion. Ses rencontres avec Rawls ont été malheureusement assez

rares, malgré la proximité assez grande de leurs philosophies. Leur unique rencontre
semble avoir été féconde. L'amitié et le dialogue avec Richard Rorty ont été très

intenses. Des auteurs majeurs comme Maclntyre ou Walzer sont nettement moins

présents; un dialogue avec le premier aurait pu constituer une mise à l'épreuve
féconde sur le thème de la métaphysique; quant au deuxième, son intérêt pour le

judaïsme et pour les socialismes présente certaines analogies avec le « protestantisme
de gauche » de Habermas. En fait, Habermas se contente d'éloigner d'un revers de



BIBLIOGRAPHIE 305

la main des collègues aussi monumentaux que Maclntyre, Walzer, Charles Taylor
et encore Hans Jonas, les réduisant à des positions caricaturales (communautaristes

pour les trois premiers). Faut-il attribuer ce travers à un des effets du provincialisme
de la philosophie allemande (ce qui relèverait d'une autre forme de caricature) ou
à un reflet du schématisme dominant en Europe occidentale? Parmi les thèmes

politiques dominants, on notera une fidélité inconditionnelle envers Israël, ponctuée
de plusieurs voyages dans ce pays. Un fait divers assez significatif est l'appel lancé

par le collègue de Kyoto Kazuo Inamori : « parlez-nous de vous ». Le philosophe de

l'intersubjectivité et de la communication ne se dérobe pas entièrement à la demande

et insiste sur ses opérations successives de la voûte palatine, sur son handicap dans

la communication orale et sur son expérience adolescente de la fin de la guerre. Les

sept questions des étudiants italiens, posées à Habermas et au pape nous valent une

réponse en sept points tout aussi brefs (2007). « Il n'y a pas de vérité au singulier»
(p. 471).

En lisant cette biographie, qu'on pourrait presque appeler un essai bibliographique

au long cours, on se pose, comme lecteur francophone, cette question:

pourquoi le biographe parle-t-il si peu des traductions de Habermas en français et,

corrélativement, de la réception et de la discussion de l'œuvre habermassienne en

français Cela est-il dû à la faible intensité de cette réception (indéniablement plus

rare que celle en allemand ou en anglais) ou à un manque d'attention à son égard

Pourquoi la thèse de doctorat de Jean-Marc Ferry (L'éthique de la communication,

PUF, 1987) n'est-elle ni citée ni utilisée? Pourquoi les autres travaux de Jean-Marc

Ferry et les contributions remarquables d'un Mark Hunyadi ne sont-ils pas discutés

et exploités

Denis Müller

Michael Jakob (éd.), Desjardins et des livres, Genève, MétisPresse/Fondation
Bodmer, 2018, 462 p.

C'est une exposition tout à fait exceptionnelle par le choix du thème et

l'importance des ouvrages exposés qui a été organisée par le professeur Michael
Jakob à la fondation Martin Bodmer du 28 avril au 9 septembre 2018.11 s'agissait en

effet de rassembler, dans une perspective historique, les écrits majeurs consacrés à

l'art des jardins, et rédigés aussi bien en Occident qu'au Proche-Orient, en Chine

et au Japon. Et comme cet art, depuis l'aube des temps, fait appel par essence

et par définition à tous les domaines de la vie et de la réflexion humaine, chaque

œuvre nous met en rapport d'une manière unique non seulement avec les théories

scientifiques et les traités de jardinage de leur époque, mais également avec les désirs

et les rêves de plaisirs esthétiques et poétiques, avec certains concepts décisifs que
les religions et les philosophies des civilisations envisagées ont élaboré sur le sens

spirituel du jardin comme espace de sens privilégié, avec les épopées, l'imagination
visionnaire et les littératures que toutes ces cultures de la beauté et de l'agrément
n'ont cessé de susciter. Le livre qui accompagne cette exposition est à lui seul un
événement éditorial de haute tenue, d'abord par l'intérêt des contributions de la

première partie, et ensuite par la qualité des explications qui sont données pour



306 BIBLIOGRAPHIE

présenter 174 chefs-d'œuvre sur les 250 que de grandes bibliothèques publiques et

privées ont bien voulu prêter pour la première fois. Comme le dit Michael Jakob

en introduction, c'est ce dynamisme de « la relation ininterrompue entre l'écriture
et le jardin, la page et la terre bien agencées» qui doit être mis en lumière, tant
il est vrai que, sous quelle que latitude que l'on se trouve, «la littérature au sens

large s'impose en tant que reflet du jardin, et que le jardin se concrétise en puisant
dans les sources littéraires » (p. 9). Ce principe s'illustre de manière exemplaire en

Chine, et c'est à Yolaine Escande, traductrice des plus anciens traités chinois de

la peinture de paysage, d'ouvrir les perspectives en montrant justement de quelle
manière écriture et jardin ont toujours été inséparables pour les chinois. Pour eux, en

effet, la culture du paysage en général, et celle des jardins en particulier, constituent

une catégorie sociale, historique, artistique, philosophique, esthétique, littéraire,
idéologique si importante que l'on peut «affirmer qu'il n'est point de jardin sans

écriture. [...] C'est ainsi que, plongé dans la découverte des jardins comme dans la

lecture d'un livre, le promeneur se perçoit comme le chaînon d'une longue lignée,
relié à son passé historique, ce qui le rassure et le conforte dans son mode de vie et ses

croyances » (p. 21 La seconde contribution, de Denis Ribouillault, évoque VHortus

academicus, les académies de la Renaissance et le jardin comme lieu idéal, construit

sur le modèle de l'Académie de Platon, et propice à la quête et à l'enseignement
de la philosophie et de toutes les autres connaissances, des mathématiques à la

météorologie, en passant par l'astronomie, la rhétorique, la géographie, l'histoire, la

grammaire, etc. Nous repartons pour le Japon avec Nicolas Fiévé qui nous initie aux

contenus particulièrement sophistiqués des Livres de savoirs et de techniques sur l'art
des jardins, œuvres datant du xvne s. et résultats d'une longue histoire de l'habitat
des élites qui a reposé, depuis la période ancienne (593-1185), sur une spatialité
dans laquelle non seulement l'individu faisait partie intégrante de l'environnement

naturel, mais qui a été profondément nourrie de mythes et de légendes, de cultes

primitifs de shinto et de courants de pensées véhiculés par le bouddhisme et les

conceptions taoïstes de l'univers. La précision avec laquelle on a pensé là les règles

et dressé les croquis sur les dispositifs des pierres et de l'emplacement des éléments

constitutifs d'un paysage artificiel, dont la vocation est de toujours devoir être

en relation harmonique avec le macrocosme, est remarquable. Jacques Berchtold

nous fait ensuite revenir sur les terres de Grande-Bretagne, pour nous expliquer
les réalisations et théorisations des Livres jardiniers du 18e siècle, chez les auteurs

desquels s'est imposé un nouveau style de jardin expressif, irrégulier, dé-géométrisé
et pittoresque, qualifié justement d'anglais ou d'anglo-chinois, en opposition au style
régulier, géométrique, cérébral et classique du siècle précédent. Ces jardins renvoient
à un vaste dispositif d'allusions savantes, et « apparaissent à celui qui entreprend de

les parcourir comme des sortes de bibliothèques-labyrinthes dispersées dans l'espace
naturel du parc, dont chacun des "rayons" ou des "départements" trouverait un abri

ou un cadre symbolique dans une fabrique de style approprié» (p. 79). Impossible
de parler de jardin sans aborder les développements et l'essor que la botanique
et la connaissance curative des herbes ont connus à partir de la Renaissance, et

qui ont donné lieu à d'importants et superbes herbiers et catalogues de plantes,

poursuivant à leur tour le travail de pionnier qu'avaient commencé les moines du



BIBLIOGRAPHIE 307

Moyen Âge. C'est ce que mettent en valeur les deux exposés de Lucia T. Tomasi
et Alessandro Tosi. Dans le même ordre de préoccupation, impossible de ne pas se

pencher sur le modèle rousseauiste de la méditation dans la nature, « par opposition
à la sociabilité mondaine autour d'une lecture à haute voix » (p. 74). Michel Delon
dégage ainsi la manière dont Rousseau « emprunte à la tradition mondaine de la

réunion extérieure l'idée d'une intimité qui s'établit cette fois entre la nature et

l'individu. S'étendre par terre, s'accouder sur un rocher, c'est rechercher un contact
direct, s'intégrer aux cycles de la végétation et à la rondeur du paysage. Ce qui
rapproche les lectures, libertine et mystique, c'est le rôle du texte pour ouvrir un

espace imaginaire » (ibid.). Que le jardin des Lumières se définisse plus que jamais
comme indissociable de la littérature, c'est ce que montre encore Monique Mosser,

puisque c'est là que « sont nés, selon Jean-Marie Morel qui fut l'un de ses théoriciens,
différents genres, tels que le poétique, le romanesque, le pastoral et l'imitatif » (p. 84).

Et la première partie de se terminer avec un aperçu original sur les développements
de surfaces définies comme jardins en Suisse, qui prennent leur source dans la

culture paysanne empirique et l'exemple des jardins monastiques, comme celui de

Saint-Gall. En effet, dit Anne-Marie Bûcher, «les jardins de campagne, tels qu'on
les trouve encore dans des régions rurales d'Emmental jusqu'en Suisse orientale,
sont nés de la séparation d'un lopin de terre - d'une surface agricole sinon exploitée
en coopérative - pour la culture privée de légumes et de condiments» (p. 89). Et,

pour revenir à l'essor que les jardins pittoresques expressifs ont pris dans l'Europe
du xvme s., il n'est pas indifférent d'apprendre qu'une grande part de cette tendance

peut être attribuée à la Suisse selon Hans-Rudolph Heyer, car « la révolution de l'art
des jardins est encouragée par des textes influents écrits par des auteurs helvétiques.
Sans oublier l'exemple de l'Ermitage d'Arlesheim, un jardin paysager aménagé avant
la Révolution française: inauguré en 1875 à Waldtal près d'Arlesheim, il révèle

l'accomplissement de ce nouvel idéal qui prône une nature inaltérée, libre et se

passant de tout embellissement artificiel » (p. 92).

La seconde partie est donc consacrée à la description de 174 chefs d'œuvre,

qui nous font passer du Livre des morts du prêtre égyptien Inpehefnakht et d'un
discours de Nabuchodonosor en 595 av. J.-C., d'un exemplaire de l'Odyssée publié
à Florence en 1488 et de la Bible polyglotte d'Anvers (1572) à Modem Mature,
The Journals of Derek Jarman (1942-1994), réalisateur, scénographe, écrivain et

jardinier, où s'entremêlent rêveries bachelardiennes, récits personnels et «cascades

de citations» littéraires sur la botanique, l'histoire des plantes et des jardins. Entre
ces deux extrêmes défilent de magnifiques volumes de Théophraste, Caton, Varron,
Palladius, Strabon, Horace, Pline et Plutarque. Nos yeux découvrent ensuite avec
émerveillement le traité du chrétien nestorien Ibn Butlan, né à Bagdad au ne s., lequel
constitue une synthèse unique de la médecine et de la botanique médiévale arabe ;

les évocations de jardins enchantés dans les Dits du Genji japonais ; les descriptions
des vergers dans Érec et Énide de Chrétien de Troyes et le Roman de ta Rose

de Guillaume de Lorris. Pétrarque, Dante, Boccace, Christine de Pisan, Alberti,
ainsi que les théoriciens protestants à l'art des jardins comme Olivier de Serres,

Salomon de Caus, Claude et André Mollet, et de nombreux auteurs moins connus
sont au rendez-vous de ce parcours passionnant qui nous confronte avec toutes les



308 BIBLIOGRAPHIE

façons de considérer le rapport de l'être humain avec lui-même et la nature, via la

culture d'un jardin public, communautaire ou personnel. « Le paradis de Francesco

Pona, par exemple, représente l'idéal aristocratique d'un jardin éternel, le rêve de

porter entre les murs de la ville (et dans les pages du livre) un souffle de la Nature
divine et un résumé de la culture humaine, dans lequel la botanique pratique et

l'érudition historico-littéraire vont de pair» (p. 231). Avec le Thresor des parierres
de l'univers de Daniel Loris, le Traité du jardinage selon les raisons de la nature et

de l'art de Jacques Boyceau de La Barauderie, 1 'Architectura recreationis de Joseph
Furttenbach ou encore le Traité du jardin de Ji Cheng, nous mesurons à quel point
la réflexion préscientifique se joint à la méditation philosophique et métaphysique ;

combien il est important de relier les données les plus techniques de construction et

de décoration transmises oralement et secrètement, avec une vision idéale, picturale
et poétique du jardin et, à travers lui, une vision du monde. Chaque siècle se fait
ainsi le témoin de ces exigences et de ces nostalgies, et notre xxie s. n'échappe pas
à ce même effort. Il se doit d'être à la fois l'héritier des précédents et l'inventeur de

nouvelles formes d'espaces de vie, qui soient des espaces de sens, d'harmonie et de

repos, dans un monde urbain de plus en plus compact, contraignant et polluant.
Cet ouvrage devrait être un livre de chevet obligé pour faire ce travail d'avenir
absolument nécessaire, et propre à protéger l'humanité de la déshumanisation et
la nature de la dénaturalisation croissante à laquelle l'industrie et la technologie la

livrent sans merci.

Jean Borel

Philosophie Steven Pinker, La part d'ange en nous. Histoire de la violence et de son
et théologie déclin [2011], trad, de l'anglais (États-Unis) par Daniel Mirsky, Paris,
contemporaine lcs arènes, 2017, 1 040 p., préface de Matthieu Ricard (1).

Steven Pinker, Enlightenment Now. The Case for Reason, Science, Humanism,

and Progress, New York, Viking, 2018, XIX + 556 p. (2)

Professeur à l'Université de Harvard, l'a. est le rédacteur de bestsellers volumineux

et limpides, qui lui valent une réputation internationale et presque populaire.
Son livre le plus important vient de paraître en français 1 muni d'une préface éclairante

et enthousiaste de Matthieu Ricard. J'ai mis la main dans une librairie publique
de l'aéroport de Genève sur son ouvrage le plus récent (2), qui énonce les fondements

optimistes de son anthropologie : l'appel aux Lumières et la raison, la défense de

la science, le plaidoyer pour l'humanisme et le progrès. Si nous nous intéressons

d'abord au volume plus ancien (1), c'est surtout en fonction de sa méthode et de sa

conception de la violence et du mal. La méthode est d'abord clairement quantitative
et statistique. À l'aide de nombreux graphiques, l'a. démontre, de manière
apparemment irréfutable, le déclin de la violence. Contrairement aux préjugés répandus,
notre monde actuel est bien moins violent que les mondes et les sociétés d'antan.
Cela implique aussi des analyses fort subtiles de la médiatisation intense typique de

notre temps, médiatisation qui induit des illusions d'optique. Mais le point de vue de

l'a. implique aussi une éthique et une anthropologie. Autant je suis impressionné par



BIBLIOGRAPHIE 309

la démonstration puissante et optimiste de ce livre, avec ses exemples infinis, autant
je m'interroge, d'un point de vue plus philosophique et plus théologique, sur la

conception de la violence et du mal qu'il véhicule, et donc aussi sur son anthropologie
normative. Je n'ai rien à redire sur son plaidoyer pour moins de violence, y compris
dans le discours et dans la pratique des religions. L'intention, à n'en pas douter, est

louable et bonne. La méthode de l'a. est non seulement quantitative et statistique, elle

relève aussi d'une psychologie des comportements. Mais la bonté de la visée justifie-
t-elle une certaine naïveté quant à la volonté de l'être humain et à son penchant
au mal L'a. parle plus de violence que de mal, un thème qui paraît extérieur à

son champ de pensée. La référence à Kant, encore plus fortement soulignée - et

finalement critiquée - dans le volume plus récent (2), doit-elle se réduire à un
rationalisme, à un scientisme et à un progressisme, sans penser, au cœur même de

l'humanisme envisagé, la possibilité actuelle et morale du mal, fondement du passage
à la violence? Et penser ce lien anthropologique et ontologique du mal et de la
violence signifie-t-il nécessairement un appui idéologique apporté à la morosité et

à la négativité Faute de différencier l'approche statistique et l'approche normative,
ces deux ouvrages nous laissent une impression d'optimisme insuffisamment critiq ue

et dialectique. Le deuxième volume nous semble souffrir d'un déficit philosophique
considérable. L'éthique déontologique y est démolie sans nuance, sans que cette

critique se tienne au niveau de la pensée kantienne et de sa réception (notamment
chez Ricoeur, complètement ignoré ici). Quant à l'opposition entre l'humanisme et
le théisme, elle est utilisée de manière presque grotesque. Malgré ces réserves, qui
obligent à n'utiliser la pensée de l'a. qu'avec prudence, il ne fait guère de doute que
la foule de données et d'analyses proposées nourrissent notre réflexion morale de

ressources à la fois utiles et provocantes. Ce sont donc des livres à lire de toute

urgence, avec le recul critique essentiel à toute éthique et à toute métaphysique
contemporaines.

Denis Müller

Bernard Hort, Gérard Siegwalt. Un protestantisme inclusif, Bruxelles,
Academic and Scientific Publishers, 2017, 115 p.

Un petit livre. Profond et théologiquement perspicace. Qui doit faire réfléchir
chacun. Dû à la plume de Bernard Hort, professeur de théologie systématique à la
Faculté protestante de Bruxelles depuis un quart de siècle, ressortissant du Canton
de Vaud et ayant été formé à Lausanne. Comme l'indique son titre, le livre est

consacré à Gérard Siegwalt, qui a longtemps enseigné la théologie systématique à

la Faculté protestante de Strasbourg. Il en suit l'œuvre, pour en dégager les «axes

thématiques» et la «portée civile et sociale», à commencer par sa monumentale

Dogmatiquepour la catholicité évangélique. Système mystagogique de la foi chrétienne

en cinq parties, chacune en deux volumes, parue entre 1986 et 2007. À quoi s'ajoutent
notamment cinq recueils, Le défi interreligieux (2014), Le défi monothéiste (2015),
Le défi scientifique (2015), Le défi ecclésial (2016) et Le défi humain (2017). On
le voit, l'horizon est large : données anthropologiques, réalités socioculturelles,

déploiement des sciences, œcuménicité. Et comme l'annonce Hort, le travail se



310 BIBLIOGRAPHIE

veut «inclusif», au meilleur sens, visant une unité interne, pour ce qui touche

tant la personne humaine que le monde et la culture, une unité à chaque fois

plurielle et en travail, hors tout monolithisme. Le titre de la dogmatique de Siegwalt

l'indiquait, c'est une «catholicité» qui est visée, et le sous-titre en signalait la

modalité, une «mystagogie». On est là, avec Siegwalt comme avec Hort alors en

résonance, dans une veine autre que celle qui fut majoritaire dans le xxe s. protestant,
au moins continental, marqué par les héritages de la théologie dialectique. La
présence des Pères et du Moyen Âge y est plus forte, le profil du coup à la fois

plus traditionnel, in meliorem partem (réfléchie et travaillant en «profondeur»),
et en débat décisif, voire constitutif, avec le contemporain et ses rationalités
mondaines, philosophie comprise. Hort souligne qu'on est ici loin des replis et

autres privatisations «banalisantes »du contemporain (p. 23), et hors aussi bien d'un

évangélisme «radicalisé» que d'un libéralisme «purement adaptatif» (p. 19). On

aura à mon sens avantage à être attentif à plusieurs des « axes thématiques » suivis :

l'Eglise, assignée à mettre en perspective et à éclairer les épisodes qui font nos vies

individuelles et collectives, y reprenant les « lieux centraux de la socialité humaine »

(p. 26 sq.); le refus d'un «rétrécissement "acosmique"» (p. 33) symptomatique
d'une posture occidentale et singulièrement protestante dommageable (d'où, chez

Siegwalt, une reprise du romantisme, de Jung, de Drewermann, de traditions
ésotériques [cf. p. 63 sq.], à rencontre d'approches «fragmentaires et mécanistes»

[p. 40], sans compter la présence de Tillich en arrière-plan) ; un accent décisif mis sur
l'itinéraire, le cheminement, la maturation (p. 37 sq.); une christologie «traversée

d'un double mouvement, descendant et ascendant » (p. 69), dont l'oubli au profit du
seul descendant vaut effectivement test du devenir du christianisme en modernité,
et christologie inscrite au cœur des réalités humaines de la création, à rencontre
de toute « "christolâtrie" » (p. 71); un plaidoyer pour une critique mutuelle des

instances mondaines et de la théologie (p. 80 sq.), en vue de constructions toujours
à reprendre, selon «décentrement», «discernement» (p. 50), et sur fond pluriel
et sapiential. Au total, l'ensemble vise à proposer une alternative à l'«égotisme»
contemporain (p. 101 sq.), lié à un social vidé de sa substance.

Pierre Gisel

Éthique Frédéric Rognon (éd.), Penser le suicide, Strasbourg, Presses universitaires
de Strasbourg (Chemins d'éthique), 2018, 251 p.

« Penser le suicide » est le résultat d'un travail brillamment orchestré par Frédéric

Rognon réunissant les actes du colloque international et interdisciplinaire tenu à

Strasbourg en 2016. Cet ouvrage offre une lecture très complète et actuelle sur la
réflexion du suicide au travers d'un large spectre de disciplines tant anthropologique,
psychologique, philosophique, sociologique, légale, théologique que spirituelle.
Les auteurs appréhendent avec délicatesse et profondeur des thématiques encore

peu abordées dans notre société dans le domaine du suicide, que ce soit l'axe

sociologique appuyé par Camus et Dürkheim, la dimension religieuse et éthique avec
saint Augustin, Thomas d'Aquin, Martin Luther ou encore Dietrich Bonhoeffer,
les questions relatives au domaine professionnel ou à la dimension carcérale, les



BIBLIOGRAPHIE 311

endeuillés par suicides, les interrogations relatives au suicide assisté ou encore sur
la dimension spirituelle sur la vie elle-même. Bien que le sujet du suicide reste

une énigme de notre humanité, le livre est un réel complément de lecture pour
approfondir la réflexion autour de ce sujet et, comme l'a relevé Camus, «juger
que la vie vaut ou ne vaut pas la peine d'être vécue, c'est répondre à la question
fondamentale de la philosophie». Au travers de ces pages, le lecteur est invité
à repenser ses positions par rapport à sa propre compréhension du suicide au

travers d'une lecture passionnante, riche en références et en exemples. Les différentes

questions autour du suicide assisté et de l'euthanasie sont abordées et invitent à

une réflexion sur les concepts d'autonomie, de dignité et de liberté dans une société

où l'homme cherche de plus en plus à maîtriser la mort. Au-delà des perspectives

interdisciplinaires que nous offre ce manuel, il présente également une dimension

préventive à la recherche sur la question du suicide. En effet, mieux connaître le

suicide, c'est aussi permettre de mieux en parler, sans le condamner, en libérant la

parole liée à la souffrance.

M ÉLINA ANDRONICOS




	Bibliographie

