
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 151 (2019)

Heft: 3

Artikel: Les théologiens libéraux francophones et Karl Barth : les raisons d'un
désamour : le cas d'Auguste Lemaître

Autor: Chalamet, Christophe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-865001

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-865001
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 151 (2019), P. 263-283

LES THÉOLOGIENS LIBÉRAUX FRANCOPHONES
ET KARL BARTH

LES RAISONS D'UN DÉSAMOUR

Le cas d'Auguste Lemaître1

Christophe Chalamet

Résumé

Les relations entre les libéraux francophones et Karl Barth furent
difficiles, dès les années 1920 et jusqu'au décès de Barth en décembre 1968.

Les raisons de ce désamour sont multiples et ont en grande partie à voir avec
le fort regain d'intérêt pour les questions doctrinales et dogmatiques, dans

le sillage de Barth, dans ces années et surtout, pour ce qui concerne le monde

francophone, à partir de années 1930 et 1940. Auguste Lemaître, qui enseigna
la dogmatique à la Faculté de théologie de l'Université de Genève pendant
trente-six ans, fut de ceux qui, tout en conservant des liens amicaux avec

Barth, s'opposèrent à sa théologie. Le présent article retrace diverses étapes
des relations entre ces deux théologiens.

Pour Bernard Reymond, en signe de respect et de gratitude

«Il est toujours plus facile de déformer une pensée,

pour simplifier la tâche d'une éventuelle réfutation, que
d'accepter de la comprendre dans toutes ses dimensions et

nuances, que d'en recevoir ce qui peut déranger nos idées,
notre confort intellectuel, et fissurer le trop bel équilibre
de nos conceptions et systèmes théologiques. »

Laurent Gagnebin2

1 Le présent article a d'abord été présenté, à l'invitation de Valentine Zuber
et de Pierre-Olivier Léchot, à l'Institut protestant de théologie (IPT) de Paris le
5 mai 2018 dans le cadre d'une journée d'étude du Groupe de recherche sur l'histoire
des protestantismes (GRHP). Outre les deux collègues susmentionnés, je tiens à

remercier Peter Zocher, directeur du Karl Barth Archiv (Bâle), qui a mis à ma
disposition divers documents inédits.

2 Laurent Gagnebin, Christianisme spirituel et Christianisme social. La prédication

de Wilfred Monod (1894-1940), Genève, Labor et Fides, 1987, p. 446.



264 CHRISTOPHE CHALAMET

Introduction

Les raisons du « désamour» entre Karl Barth et les théologiens libéraux
sont bien connues des historiens de la théologie protestante au xxe siècle,
mais aussi des théologiennes et théologiens qui, encore aujourd'hui,
s'inscrivent dans le sillage de la théologie libérale, d'un côté, et de la théologie
dialectique de l'autre.

Karl Barth a très bien connu la théologie libérale : il a été formé en

son sein par certains de ses meilleurs représentants, à Berlin avec Adolf
Harnack, à Marbourg avec Wilhelm Herrmann, Martin Rade et Johannes
Weiss, mais aussi à travers ses lectures, d'Ernst Troeltsch et de Friedrich
Schleiermacher par exemple. Très tôt, Barth s'est situé dans un courant
libéral, celui de Herrmann, contre un autre courant non moins libéral
(en fait : bien plus libéral celui de Troeltsch. Ce point est important, il
nous rappelle que l'étiquette «théologie libérale» recouvre des tendances

théologiques variées.
A partir de 1915, cela est bien connu, Karl Barth s'est mis en quête

d'une nouvelle manière de fonder sa théologie et, dans la foulée, la théologie
protestante. Scandalisé par les prises de position de plusieurs de ses maîtres
à l'automne 1914 dans les premiers mois de la Guerre, il s'était mis en quête
d'une manière différente d'envisager le travail théologique dans son versant
systématique ou dogmatique. S'il y eut désamour entre Barth et les libéraux,
cela s'explique en grande partie par la décision que prit Barth de fonder
la théologie non pas sur l'expérience religieuse, comme W. Herrmann et
d'autres - dont des penseurs de Suisse romande comme Gaston Frommel
(1862-1906) et Georges Fulliquet (1863-1924) - le faisaient à l'époque, et

comme beaucoup de théologiens libéraux continuèrent de le faire et le font
encore, mais sur l'acte de l'auto-manifestation de Dieu dans sa parole,
Jésus-Christ, et le témoignage écrit rendu à cette parole, l'Écriture.

Là où la tradition libérale s'intéressait à la psychologie de la religion, à

l'histoire de la religion, à la philosophie de la religion, Barth se mit à affirmer
que l'objet de la théologie, ça n'est pas la religion, mais Dieu qui se révèle
et dont la foi seule discerne l'action et l'être.

Encore en 1932, dans le premier volume de sa Kirchliche Dogmatik,
Barth s'en prenait au « néo-protestantisme » et dénonçait toute théologie
de la «corrélation», c'est-à-dire toute manière de poser Dieu et l'être
humain comme l'objet de la théologie. Cet objet, c'est Dieu dans son
acte, et non Dieu et l'être humain et encore moins l'être humain et Dieu.
Il fallut à Barth encore environ deux décennies pour réviser ce point et
affirmer que si l'objet de la théologie a quelque chose à voir avec la figure
de Jésus, confessé comme Christ, alors il y a bel et bien une sorte de

corrélation dans l'objet même de la théologie, et il devient nécessaire dès

lors de parler de «l'humanité de Dieu» («die Menschlichkeit Gottes»).
Et alors des passerelles se présentent entre la théologie de Karl Barth
et la tradition théologique libérale francophone - tel penseur, comme



LES THÉOLOGIENS LIBÉRAUX FRANCOPHONES ET KARL BARTH 265

par exemple Wilfred Monod, qui peut paraître franchement « libéral » au

premier regard, apparaît sous un jour différent, presque « pré-barthien »,
notamment lorsqu'il parle de l'humanité de Dieu ou lorsqu'il souligne
le chemin qui va de Dieu à l'être humain (plutôt que l'inverse)3. Ces

passerelles, il est grand temps de les emprunter, au-delà des oppositions
et des polémiques, tout en reconnaissant qu'il y a des options théologiques
divergentes mais que nous ne devons ni anathémiser ni chercher à atomiser.

Dans ce qui suit, par souci de précision, je m'en tiendrai à une

figure importante de la théologie libérale francophone au xxe siècle : celle

d'Auguste Lemaître. Je ferai mention d'une autre grande figure, celle de

Wilfred Monod (1867-1943), auquel Lemaître fut lié d'amitié, mais je me
concentrerai sur Lemaître, dont les papiers sont préservés à la Bibliothèque
de Genève (BGE)4.

Auguste Lemaître

Commençons par situer quelque peu Auguste Lemaître. Né à Genève

en 1887, il étudia la théologie à Genève auprès d'Ernest Martin (1849-1910)
et de Georges Fulliquet5. En 1909, il fit un séjour d'études à l'Université de

Marbourg, où il suivit notamment les cours de Wilhelm Herrmann, et où
il se lia d'amitié avec Karl Barth, qui résidait alors à Marbourg (depuis
avril 1908), travaillant comme assistant à la revue Die christliche Welt
(Barth quitta Marbourg pour la Suisse et pour Genève à la mi-août 1909).
Lemaître effectua deux suffragances, à Génolhac (Gard, à la frontière de la

Lozère) et à l'Église luthérienne du faubourg Saint-Antoine à Paris. Sa thèse

de baccalauréat, en 1911, était intitulée: Comment poser l'affirmation de

l'immortalité (Genève, Albert Kundig, 1911). Il y entrait en discussion avec
le théologien genevois évangélique Aloys Berthoud (1845-1932). Consacré

3 Ibid., p. 148-150 (sur le chemin de Dieu vers l'humain), 161-162 (sur
l'humanité de Dieu) et 446 (sur les accents pré-barthiens de W. Monod). Les origines
«évangéliques» de Wilfred Monod transparaissent nettement dans son autobiographie

Après la journée. Souvenirs et visions 1867-1937, Paris, Grasset, 1938, ainsi

que dans Èlie GouNELLE-Henri Nick, Réveil et Christianisme social Correspondance
1886-1897, Christophe Chalamet et Grégoire Humbert éd., Genève, Labor et Fides,
2013.

4 Pour un inventaire détaillé de ce fonds, cf. http://w3public.ville-ge.ch/bge/
odyssee.nsf/Attachments/lemaitre_auguste_antoineframeset.htm/$file/lemaitre_
auguste_antoineframeset.htm ?OpenElement (dernière consultation le 30 avril
2018).

5 Auguste Lemaître exprime son avis sur G. Fulliquet et d'autres dans

« Die Theologie der welschen Schweiz », Ekklesia, t. 10 : Die Evangelischen Kirchen
der Schweiz, Gotha, L. Klotz, 1934, p. 155-168 (version française : La théologie de

la Suisse romande, tiré à part de la Semaine Religieuse, Genève, 1935, 25 pages);
«La pensée théologique de Georges Fulliquet», RThPh 13 (1925), p. 32-42.



266 CHRISTOPHE CHALAMET

pasteur en la cathédrale Saint-Pierre à Genève le 19 novembre 1911,

Lemaître exerça le ministère à Liévin, dans le Nord, pendant la Guerre,
assisté de son épouse Odette (née Privat). À un certain moment il dut se

replier à Lens, puis à Bruay. Dans la région du Pas-de-Calais, comme
beaucoup d'autres pasteurs de cette région, il s'engagea dans la Croix-
Bleue. Du Nord, il retrouva le Gard, à Bessèges, une paroisse qu'il desservit

jusqu'en 1919, date à laquelle il retourna à Genève, à Plainpalais, avec

comme responsabilité le quartier de la Jonction. Il y exerça le ministère
durant treize ans. Ce ministère ne l'empêcha pas de travailler à une thèse
de doctorat, qu'il termina et publia en 1924 : La pensée religieuse de Rudolf
Otto et le mystère du divin (Lausanne, La Concorde). Une charge de cours
lui fut confiée cette même année, suite au décès de Georges Fulliquet le

17 novembre 1924. Quatre ans plus tard, il fut nommé professeur ordinaire
de théologie dogmatique, une fonction qu'il occupa jusqu'à sa démission

en 1960, deux ans avant son départ en retraite officiel. Auguste Lemaître,
âgé de 73 ans, était fatigué. Trente-six ans d'enseignement de la théologie
dogmatique ou systématique ; un doctorat honoris causa de la Faculté libre
de théologie protestante de Paris en 1930, un autre de la Faculté de théologie
de l'Université de Lausanne en 1937 ; rédacteur en chef pendant 40 ans du

journal le Messager social ; modérateur à deux reprises de la Vénérable
Compagnie des pasteurs de l'Église protestante de Genève ; président du
Consistoire : Auguste Lemaître fut une figure marquante du protestantisme
genevois et au-delà. Son principal ouvrage parut en 1954 : Foi et Vérité.

Dogmatique protestante (Genève, Labor et Fides). Pour lui succéder, la
Faculté de théologie de l'Université de Genève nomma deux théologiens,

pour trouver un équilibre entre la tendance barthienne et une tendance plus
ouverte à la philosophie et à la tradition théologique de Suisse romande :

Jacques de Senarclens (1914-1971 qui travailla à la traduction française de

la Kirchliche Dogmatik de Barth, et Gabriel-Ph. Widmer (1923-2013), dont
les sympathies pour Barth étaient nettes, mais qui s'intéressait également à

la philosophie et à la philosophie de la religion.

Quelques étapes de la critique d'Auguste Lemaître
envers Karl Barth

« L'Évangile et la Théologie du Dieu lointain »

Le 27 octobre 1928, au «temple de l'Auditoire» à Genève, lors de la
séance de rentrée de la Faculté de théologie, Auguste Lemaître, qui venait
d'être nommé professeur ordinaire, prononça une conférence intitulée
«L'Évangile et la Théologie du Dieu lointain»6. Lemaître évoque le

fait que, après un siècle de théologie où les «états d'âmes du chrétien»

6 Séance de rentrée de la Faculté autonome de Théologie, 27 octobre 1928 au
temple de l'Auditoire, Genève, Albert Kundig, 1929.



LES THÉOLOGIENS LIBÉRAUX FRANCOPHONES ET KARL BARTH 267

occupaient «la partie centrale», ou la conscience et l'expérience du sujet
jouaient un rôle décisif en théologie protestante, «de différents côtés on
cherche à rendre une place plus importante, dans le message chrétien, à

l'affirmation du Dieu lointain»7. Lemaître pense d'abord à Rudolf Otto,
sur l'œuvre duquel il vient d'écrire sa thèse de doctorat. Il exprime son
accord avec Rudolf Otto: «Nous avons été les premiers à saluer avec
reconnaissance une théologie qui remettait en honneur la prédication
du Dieu souverain et mystérieux et qui rabaissait l'orgueil de la raison,
en lui montrant en Dieu des profondeurs et des abîmes que l'homme
peut contempler sans avoir la faculté de les explorer.»8 Le rappel de la
transcendance divine dans les écrits de Rudolf Otto n'annule en rien la

présence de Dieu à l'histoire, à l'être humain dans son expérience et sa

conscience : « Le Dieu lointain dans sa sublimité est malgré tout saisi au
sein même de l'expérience humaine», écrit Lemaître ; «nous le rencontrons
dans l'histoire et dans la conscience»9. Il en va autrement avec «l'école
de Karl Barth et Brunner»10. Lemaître signale le fait que Barth a souvent
prêché dans le lieu-même où se déroulait la Séance de rentrée, à savoir
le «temple de l'Auditoire» (aujourd'hui : l'Auditoire de Calvin), tout près
de la cathédrale de Saint-Pierre. Il signale, sans préciser davantage, qu'ils
furent condisciples. Et il évoque le fait que Barth «a acquis par son
riche et touffu commentaire de l'Épître aux Romains une célébrité telle,
qu'il est devenu un des principaux inspirateurs de la jeunesse théologique
d'Allemagne. Véritable chef, il a groupé autour de lui de jeunes pasteurs
suisses de valeur, tel Edouard Thurneysen de Bâle et le professeur Brunner
de Zurich »11. Lemaître commence ses remarques sur un ton laudatif, mais
déjà pointe un élément négatif : «Qu'il me suffise de dire, pour éviter tout
malentendu, que je crois à la valeur religieuse de cette école, et que, si
le premier volume de la dogmatique de Barth me semble un inextricable
fouillis où s'entassent les paradoxes et les discussions scolastiques les plus
vaines, j'attribue à d'autres ouvrages sortis de sa plume ou de celle de ses

amis une tout autre valeur»12. Il vient ensuite à la question décisive, à

savoir : « Le Dieu dont parlent Barth et ses amis est-il encore le Dieu de
Jésus-Christ?»13 Aux yeux de Lemaître, le Dieu de Karl Barth «devient
en tout cas le Dieu radicalement lointain; et l'être suprême nous est

présenté comme à ce point transcendant que le chrétien lui-même ne peut
s'affranchir de ce sentiment de l'absolue distance qui le sépare de son

7 « L'Évangile et la Théologie du Dieu lointain », in Séance de rentrée, p. 7-8.
8 Ibid., p. 10.
9 Ibid., p. 11.
10 Ibid.
11 Ibid., p. 12.
12 Ibid.
13 Ibid.



268 CHRISTOPHE CHALAMET

Dieu »14. La théologie de Barth « coupe résolument tous les ponts », hormis
celui-ci : « Dieu a parlé»15. Avec Barth, c'en est fini d'une certaine manière

d'envisager le rapport entre la foi et la raison :

Nous avions cru que, saisie dans son sens large et plein, la raison humaine dans
ses dernières démarches découvrait en elle la signature de l'esprit infiniment actif,
et se sentait enracinée dans un monde supra-terrestre et éternel ; nous avions cru
que l'exercice de nos plus hautes facultés constituait un témoignage en faveur de

la divine origine de l'esprit. Erreur16.

Lemaître voit dans la pensée de Karl Barth un «pessimisme», un «scepticisme»

«radical», un «nihilisme spirituel»: tout cela s'explique par la
situation européenne après la terrible épreuve et le désenchantement de la
Guerre17.

Contre cette «philosophie tragique et sombre», Lemaître pose une
« harmonie préétablie » entre le message de l'Évangile « et la nature
profonde » de l'être intérieur de la personne humaine18. C'est une erreur théologique

grave que d'avoir « expuls[é] Dieu du monde, pour mieux le retrouver
en Jésus-Christ»19. Jésus avait «une conception franchement optimiste
de la nature»; il y voyait «la grande parabole animée du Royaume de
Dieu»20.

Dieu est lointain dans tous les sens du terme : relégué à un ailleurs, mais
aussi relégué à un passé et à un avenir, sans contact avec le présent. « Dieu
reste lointain à tous égards»21 ; loin de la conscience et de la nature; loin
du monde et de l'être humain.

En même temps, cette théologie de l'altérité radicale de Dieu cherche à

remettre au goût du jour la doctrine trinitaire :

La dogmatique a tout d'abord à développer cette affirmation de la trinité en

reprenant tous les vocables les plus scolastiques des querelles du passé. Quand
nous avons songé à l'histoire de ce dogme, à l'influence de la pensée païenne sur
sa formation, aux luttes qu'il a suscitées, aux bûchers allumés en son nom, nous
aimions à penser que la théologie moderne, sans nécessairement l'abandonner,
ne s'en servait en tout cas plus guère que comme d'une expression synthétique
résumant les aspects de l'activité divine et couronnant le système de la pensée

14 Ibid.
15 Ibid., p. 13.
16 Ibid.
17 Ibid., p. 14-15.
18 Ibid., p. 15.
19 Ibid.
20 Ibid.
21 « Dieu reste lointain à tous égards. Lointain parce que sa révélation indirecte

n'est jamais dans le présent, mais dans le passé : Jésus-Christ, la Bible ; et dans
l'avenir : le ciel et sa gloire. Le vrai salut, la vraie connaissance de Dieu est un objet
d'espérance. Et cette forte tendance à souligner l'attente de la gloire pousse cette
théologie à l'indifférence vis-à-vis des problèmes du Royaume de Dieu sur la terre,
au scepticisme à l'égard du christianisme social. » Ibid., p. 17-18.



LES THÉOLOGIENS LIBÉRAUX FRANCOPHONES ET KARL BARTH 269

chrétienne. Voici qu'aujourd'hui on nous invite (on se demande parfois si cela est

sérieux) à réinaugurer les débats scolastiques les plus absurdes sur les relations
des trois personnes divines ; et un théologien qui tout à l'heure avait l'air de ne
rien savoir du Dieu proche, du Dieu de la nature, du Dieu de la conscience,
du Dieu de la justice, se trouve singulièrement savant pour définir la trinité
essentielle du Dieu lointain qui évolue au-dessus du monde22.

Lemaître refuse donc la nouvelle école théologique, en s'alignant sur la

critique de Bernhard Dörries, qui venait lui aussi, un an plus tôt, de

critiquer la pensée de Karl Barth comme une théologie du Dieu lointain23.
Lemaître est très bien informé : il a non seulement consulté le Römerbrief de

Barth, qu'il ne cite toutefois jamais dans sa leçon, mais aussi la Christliche
Dogmatik im Entwurf parue en décembre 1927 (qu'il ne cite pas non plus).
Il conclut sa leçon d'ouverture avec ces mots: «En résumé, pour nous
qui sommes restés confiants dans la valeur du Jésus de l'histoire et dans
la netteté de son message et de sa prédication de la paternité divine, la

théologie du Dieu lointain sous sa dernière forme, la plus intransigeante
et la plus absolue, ne nous paraît pas devoir servir d'une manière durable
les intérêts de la piété. »24

La leçon d'ouverture d'Auguste Lemaître pour l'année académique 1928

annonce la position qui sera la sienne sa vie durant : une appréciation pour
la vigueur théologique de Karl Barth, accompagnée de sérieuses réserves

quant au fond, surtout concernant la dépréciation de l'expérience religieuse,
de la conscience, la disharmonie foncière entre Dieu et la nature, qui conduit
à la représentation de Dieu comme «lointain».

Il y aurait beaucoup à dire sur tous ces points. Autant Lemaître
voyait bien que Barth sapait les théologies de l'expérience du tournant
du xxe siècle, autant il me semble qu'il n'a pas bien lu Barth à propos du
prétendu « Dieu lointain ». Certes, Barth, en ces années, s'intéresse surtout à

la « divinité » de Dieu, à la « différence qualitative infinie » entre le Créateur
et la créature25. Cela dit, il me semble que Barth n'avait aucun désir de

22 Ibid., p. 18.
23 Bernhard Dörries, Derferne und der nahe Gott. Eine Auseinandersetzung mit

der Theologie KarI Barths, Gotha, Leopold Klotz, 1927 (Bücherei der Christlichen
Welt). La préface fut rédigée en juillet 1927. Dörries articule une critique similaire
à celle de Lemaître, mais il ajoute que le « Dieu lointain » de Karl Barth est en fait
un retour à la tradition réformée la plus stricte. Lemaître inclut l'ouvrage de Dörries
dans la bibliographie qui clôt son article : « La christologie de Karl Barth et le retour
à la christologie orthodoxe», RThPh 18 (1930), p. 84.

24 A. Lemaître, « L'Évangile et la Théologie du Dieu lointain, » p. 22.
25 En 1956, Barth écrivit: il y a «une quarantaine d'années», ce «n'était

pas alors tellement l'humanité de Dieu, mais bien sa divinité qui nous pressait si

fortement : nous étions frappés par ce qu'il y a d'absolument unique en Dieu dans

sa relation avec l'homme et le monde, par l'insurmontable hauteur, la distance et
la différence devant lesquelles l'homme se trouve placé lorsqu'il prononce le nom
de Dieu et que Dieu l'atteint [...]. On est bien obligé de reconnaître que l'humanité



270 CHRISTOPHE CHALAMET

reléguer Dieu hors du monde et de fouler aux pieds l'immanence divine.
Toute sa théologie tournait autour de la relation du Dieu tout autre à

l'histoire et au monde. Son refus des théologiens qui tendent à parler,
comme le fait Lemaître, d'une « saisie » de Dieu par l'expérience ou dans la
conscience, peut être, et doit à mes yeux être, interprété comme une manière
de fonder la véritable rencontre de Dieu et de l'être humain : une rencontre
où Dieu ne devient jamais une « donnée » de l'expérience, de la conscience,
une «donnée» de la subjectivité. Mais le fait que Dieu ne devient pas une
« donnée » ne signifie nullement que Dieu ne se donne pas Schleiermacher
avait, à sa manière, déjà mis en évidence, au début de sa Glaublenslehre, la
différence entre Yacte de se donner {Gabe), ou le fait que Dieu se donne, et
Yêtre-donné (Gegebensein)2b. Lemaître a interprété la pensée de Karl Barth
comme une distortion de l'Évangile. Se pourrait-il que son interprétation
des ouvrages de son ancien camarade à Marbourg ait elle-même été le fruit
d'une lecture quelque peu biaisée

« Le retour à la théologie orthodoxe» (1930)

Deux ans après sa leçon de la rentrée universitaire, Auguste Lemaître
fit paraître un article dans la Revue de théologie et de philosophie intitulé :

«La théologie de Karl Barth et le retour à la christologie orthodoxe»27. 11

de Dieu avait alors glissé pour nous du centre à la périphérie : elle n'était plus la
thèse principale, mais une notion en somme secondaire. » K. Barth, L'humanité
de Dieu, trad. Jacques de Senarclens, Genève, Labor et Fides, 1956, p. 6-7. Et ces

mots tirés de la Préface de Barth à la deuxième édition de son Epître aux Romains
(septembre 1921 : « Si j'ai un "système", il consiste en ce que je tiens mon regard fixé
aussi opiniâtrement que possible sur ce que Kierkegaard a nommé la "différence
qualitative infinie" du temps et de l'éternité, et cela dans sa signification négative
et positive. "Dieu est dans les cieux, et toi, tu es sur la terre." La relation entre ce

Dieu-ci et cet homme-ci, la relation entre cet homme-ci et ce Dieu-ci, constitue pour
moi, tout ensemble, le thème de la Bible et la somme de la philosophie. » L'Epître
aux Romains, Genève, Labor et Fides, 2016, p. 17.

26 «Insofern kann man wohl auch sagen, Gott sei uns gegeben im Gefühl auf
eine ursprüngliche Weise ; und wenn man von einer ursprünglichen Offenbarung
Gottes an den Menschen oder in dem Menschen redet, so wird immer eben
dieses damit gemeint sein, dass dem Menschen mit der allem endlichen Sein
nicht minder als ihm anhaftenden schlechthinnigen Abhängigkeit auch das zum
Gottesbewusstsein werdende unmittelbare Selbstbewusstsein derselben gegeben ist.
In welchem Mass nun während des zeitlichen Verlaufs einer Persönlichkeit dieses
wirklich vorkommt, in eben dem schreiben wir dem Einzelnen Frömmigkeit zu.
Hingegen bleibt jedes irgendwie Gegebensein Gottes völlig ausgeschlossen, weil alles
äusserlich Gegebene immer auch als Gegenstand einer wenn auch noch so geringen
Gegenwirkung gegeben sein muss. » F. D. E. Schleiermacher, Der christliche
Glaube, 2eéd., § 4.4, éd. Martin Redeker, Berlin, W. de Gruyter, 1960, 1:30 (je
souligne).

27 RThPli 18 (1930), p. 62-84.



LES THÉOLOGIENS LIBÉRAUX FRANCOPHONES ET KARL BARTH 271

s'agit d'une communication présentée aux Conférences pastorales de Paris
le 21 mai 1929.

Là encore, Lemaître ne se refuse pas à certaines remarques positives
au sujet de Barth. Il évoque la « fougue intellectuelle impressionnante » du
Römerbrief28. Malgré la difficulté de la lecture, malgré la «subtilité dans
la dialectique», qui fait de son auteur «un type accompli de scolastique
protestante», «ce livre demeure un grand livre. Une sorte de passion sainte
l'anime.»29 Mais, malheureusement, Barth «oppose métaphysiquement
le monde divin éternel au monde humain temporel»; sa «philosophie
première» relie ensemble «scepticisme et pessimisme»30. Là où, selon
l'Évangile, Dieu sauve «par l'histoire», aux yeux de Barth l'histoire «est,
par définition, vide de tout contenu divin positif »31.

Contrairement à la leçon de rentrée d'octobre 1928, dans sa conférence
de mai 1929 Lemaître cite abondamment le Römerbrief de Barth ainsi

que sa Christliche Dogmatik im Entwurf de 1927. Il se penche également,
plus brièvement, sur la christologie d'Emil Brunner {Der Mittler, 1927).
Puis il montre pourquoi cette « réaction néo-orthodoxe » a tant de succès.

Ce succès s'explique par certaines faiblesses de la théologie protestante
moderne : là où l'exégèse historico-critique a fait perdre de vue « l'unité
du témoignage biblique», où «l'école historique» a montré les liens entre
les écrits bibliques et d'autres cultures antiques, le récent mouvement
théologique, pour sa part, présente la « divinité » et « l'absoluité » du Christ
Seigneur32. Lemaître salue ces aspects de la «réaction néo-orthodoxe».
Il écrit: «voici une théologie vraiment théologique qui nous rappelle
que la seule puissance qui assure notre salut et notre résurrection est la
puissance de Dieu même»33. Mais, revenant à la thématique spécifique de

sa conférence, Lemaître en vient à la critique, qui est fortement négative :

Barth et Brunner ont remplacé «le Jésus sauveur de l'Évangile» par
«un Christ-Dieu mythique»34. La «sublime simplicité» de l'Évangile est

supplantée par une dialectique mythologique des deux natures, inféodée
aux promulgations conciliaires de Nicée et de Chalcédoine, qui ne fait pas
droit à la pleine humanité de Jésus. Jésus apparaît comme un Dieu qui, pour
un temps, prend un «masque provisoire» humain35.

On risque fort, avec la «réaction néo-orthodoxe», de perdre «ce qui
importe par-dessus tout », c'est-à-dire : « la valeur des expériences, dont vit
l'Église militante, de communion avec le Christ et de salut par le Christ»36.

28 Ibid.., p. 64.
29 Ibid., p. 64-65.
30 Ibid., p. 67.
31 Ibid., p. 68.
32 Ibid., p. 76.
33 Ibid., p. 77.
34 Ibid., p. 80.
35 Ibid., p. 79 et 76.
36 Ibid., p. 81.



272 CHRISTOPHE CHALAMET

Revenir à la christologie haute de Chalcédoine et de Nicée, c'est risquer de

séparer le Christ de l'âme humaine, de créer «une distance» et même «un
abîme» métaphysique, là où Jésus a vu une proximité37.

Lemaître conclut candidement en disant ne pas « souhaiter que pénètre
dans le protestantisme français l'influence d'un penseur si décidément
germanique»38. Le moins que l'on puisse dire, c'est que les décennies qui
suivirent n'allèrent pas dans le sens du vœu d'Auguste Lemaître. La vague
«barthienne» fut, en effet, importante, dès le début des années 1930 et

surtout à partir de 1933, avec la publication en français du recueil d'articles
Parole de Dieu et parole humaine (Paris-Genève, «Je Sers »-Labor). C'était
la première publication majeure de Karl Barth disponible en français
(en 1931 sous forme d'article dans les Etudes théologiques et religieuses,
puis en 1932 dans une petite brochure. Visser 't Hooft avait publié une
Introduction à Kar! Barth, Paris, «Je Sers»), En avril 1934, Barth donna
des conférences à Paris, rencontra plusieurs figures importantes de la pensée

catholique (Jacques Maritain, Étienne Gilson, Yves Congar) et trouva ses

collègues protestants «poussiéreux»39...

La recension par Lemaître
de Parole de Dieu et parole humaine (1933)

Lemaître accueillit la publication de cet ouvrage avec générosité, saluant
le travail des deux traducteurs (Pierre Maury et Auguste Lavanchy), saluant
également la force de la pensée de Barth en ces mots : « Il n'est aucune
des conférences de K. Barth, qui ne soit riche en formules frappantes
et suggestives. A travers la diversité des questions envisagées, réapparaît
l'unité d'une pensée qui veut encore et toujours, nous replacer directement
devant le Dieu vivant, le Dieu de la Bible. Pour le retrouver face à face
à la fois terrible et salutaire, Karl Barth déblaie le sol de notre pensée

37 Ihid.
38 Ibid., p. 82.
39 Barth écrit ceci au sujet de la soirée passée, près de l'Arc de Triomphe, avec

les collègues protestants : « Ce que j'ai vécu pendant ce temps était de toute évidence
incomparablement moins riche de substance et d'impressions. [...] Je garde pour
ainsi dire de cette soirée le souvenir d'un arrêt dans un musée pas très intéressant.

[...] Tout aimables qu'ils se soient montrés à mon égard, les collègues me donnèrent
le sentiment d'être poussiéreux, et la jeunesse théologique de Paris, avec laquelle il y
aurait certainement quelque chose à faire, pourrait bien me faire un peu pitié si je ne

me disais pas que dans le monde entier ce qui est juste doit toujours recommencer à se

frayer un chemin, que ce soit avec ou contre nous les professeurs, et a toujours réussi
à se le frayer. » « Relation par Charlotte von Kirschbaum du voyage de Karl Barth à

Paris en avril 1934 », in Karl BARTH-Pierre Maury, Nous qui pouvons encoreparler...
Correspondance 1928-1956, Bernard Reymond éd., Lausanne, L'Âge d'Homme,
1985, p. 288-290.



LES THÉOLOGIENS LIBÉRAUX FRANCOPHONES ET KARL BARTH 273

moderne qu'il estime infesté d'idoles. »40 Puis, fidèle à son approche
critique, Lemaître en vient à ce qui lui cause des difficultés :

Pourquoi faut-il que Karl Barth, en voulant réexprimer énergiquement des

vérités, qui pour avoir été voilées, n'ont cependant jamais été ensevelies,
affectionne les déclarations exagérées, énormes, les condamnations massives?
Ce sont là des coups durs qui endurcissent l'esprit. Mais au réveil, nous
cherchons en vain une lumière plus pure que celle de nos habitudes anciennes
de pensée. Le mérite religieux de Barth est incontestable. Toute sécurité
intellectuelle et morale risque d'être une prison de paresse, ou un refuge loin
d'un Dieu qui n'a pas cessé de vouloir nous conduire plus haut, et nous atteindre
plus profondément. Mais Barth offre-t-il à la théologie contemporaine une
méthode précise, juste et vraie? Les confusions, les difficultés, les détours que
nous rencontrons dans son étude sur la Parole de Dieu et la tâche de la théologie
nous laissent perplexes41.

La perplexité de Lemaître l'emporte au bout du compte sur la
reconnaissance du «mérite religieux de Barth». Cette perplexité le conduit à

conclure: «Humblement, mais fermement, nous réclamons, en face de

l'engouement de la jeune génération pour la théologie de Barth, le droit
de ne pas nous inféoder à sa méthode. Nous le faisons, non pas seulement

parce que nous participons peut-être à l'"idolâtrie" latine de la clarté ; mais
nous le faisons, par souci de la vérité. »42 En octobre 1928, Lemaître parlait
de l'harmonie foncière entre le Créateur et la créature. En 1934, il évoque
la «parenté entre Y Esprit de Dieu et Yesprit humain »43. Il y a ici, outre
l'inquiétude que suscite chez le professeur genevois le refus qu'il perçoit
chez Barth vis-à-vis de 1'« effort de compréhension religieuse, de recherche
du vrai, de science historique, d'approfondissement mystique», un point
d'achoppement majeur entre les deux hommes44.

Une lettre de Karl Barth à Auguste Lemaître du 31 décembre 1934

montre que les rapports entre les deux hommes étaient alors chaleureux
et amicaux45. Le 1er octobre 1934 puis, n'ayant pas reçu de réponse, une
deuxième fois le 26 novembre 1934, Lemaître avait invité Barth à venir
parler aux étudiants de Genève ainsi qu'à une association, les «Amis
de la pensée protestante»46. Barth lui répondit, tardivement, qu'il ne
pouvait pas envisager ce déplacement en raison des nombreuses tâches

qui l'attendaient (Barth était alors en plein Kirchenkampf, bien sûr) et des

40 Auguste Lemaître, «Parole de Dieu, parole humaine», La Semaine
Religieuse n° 33, 81e année (19 août 1933), p. 130.

41 Ibid.
42 Ibid.
43 Ibid.
44 Ibid.
45 Karl Barth Archiv (KBA 9234.383).
46 Lettre d'A. Lemaître à K. Barth du L'octobre 1934; Karl Barth Archiv

(KBA 9334.0927).



274 CHRISTOPHE CHALAMET

récents chamboulements dans sa situation professionnelle (il venait d'être
démis de sa fonction de professeur à l'Université de Bonn).

Le «clash» de 1937

C'est peu dire que la situation s'envenima rapidement, dans les années

qui suivirent la parution de Parole de Dieu et parole humaine (1933). Le
«clash» eut lieu, au grand jour, en 1937. C'est Auguste Lemaître qui mit
le feu aux poudres, avec une recension du dernier ouvrage de Barth paru
en français, le Credo, traduit par Pierre et Jean Jundt (Paris, «Je Sers»,
1936)47. Alors que, «depuis plusieurs générations», le Credo était devenu
« dans la main de certains chrétiens, un instrument de leurs intolérances, un
moyen de lancer l'anathème», c'était au tour de Karl Barth de «brandi[r]
à son tour le Credo traditionnel pour condamner les protestants égarés
dans la "synagogue du modernisme". » Le parallélisme entre l'intolérance,
la lancée d'anathèmes et la réflexion de Karl Barth était une première pique.
Mais la suite de la recension va bien plus loin encore :

Il semble parfois que ce grand théologien protestant considère le symbole comme
un document tombé du ciel. Il veut que nous professions à son égard le respect
de l'enfant à l'égard de « la parole du Père ». Or le simple amour de la vérité nous
l'interdit. Le reproche que nous adressons à la théologie dialectique de Barth est
de manquer d'honnêteté intellectuelle48.

L'accusation est forte, voire choquante. Pour en comprendre le sens précis,
nous devons lire ce qui suit immédiatement l'accusation de malhonnêteté
intellectuelle :

Est-il vrai, oui ou non, que les docteurs grecs ont interprété l'Écriture avec des

préoccupations philosophiques ou ecclésiastiques étrangères à la Révélation
Est-il vrai, oui ou non, que la théologie biblique nous enseigne en même temps
que l'unité du témoignage central des apôtres, la diversité de leurs tendances et
de leurs expressions? Il n'est pas loyal de taire ces problèmes49.

Lemaître revient, vers la fin de sa recension, sur les anathèmes et les

tendances à accuser autrui d'hérésie. Il écrit : « ceux qui croient de toute leur
âme au Christ sauveur, mais qui donnent de leur foi une autre traduction
dogmatique que celle de K. Barth, n'autorisent pas plus un docteur qu'un
pape à les situer hors de l'Église de Dieu. »50

La question qui vient tout de suite à l'esprit est celle de savoir si

Barth a jamais «situé» qui que ce soit «hors de l'Église de Dieu». À
ma connaissance, il ne l'a jamais fait. Ses principes et ses convictions
théologiques me semble d'ailleurs interdire d'emblée ce type de prise de

47 Auguste Lemaître, «Credo, par Karl Barth», La Semaine Religieuse n° 5,

85e année (30 janvier 1937), p. 17-18.
48 Ihid.
49 Ihid.
50 Ihid.



LES THÉOLOGIENS LIBÉRAUX FRANCOPHONES ET KARL BARTH 275

position. Même au plus fort du Kirchenkampf, c'est-à-dire au moment où
l'Église protestante allemande était infiltrée de toutes parts par l'idéologie
nazie, je ne pense pas que Barth aurait jeté l'anathème envers qui que ce

soit publiquement et directement. A fortiori, lors de la chasse aux sorcières
dont Rudolf Bultman fut la victime, vers la fin des années 1940 et au cours
de la décennie suivante, Barth refusa catégoriquement d'y participer de

quelque manière que ce soit51. Et donc on peut se demander si ce n'est

pas Lemaître qui, ici, « affectionne les déclarations exagérées, énormes, les

condamnations massives » qu'il reprochait précisément à Barth52. Lemaître
n'avait-il pas lu, dans l'appendice au Credo, ce que Barth affirmait au
sujet de T«orthodoxie»? Il y écrivait ceci: «"Orthodoxie" signifie accord
avec les Pères et les Conciles. Cet accord n'est jamais en soi un but.
Vouloir à tout prix le restaurer n'a pas de sens. Cependant, quand on

repousse l'"orthodoxie" avec tant d'effroi, n'est-ce pas au nom d'une autre
"orthodoxie", peut-être celle de certaines habitudes de pensée du xixe ou
du xxe siècle?»53 De la même manière, Lemaître n'a-t-il pas remarqué que,
dès la première page, Barth parlait du Symbole des apôtres comme d'un
texte « dont l'existence est attestée depuis le huitième siècle, [...] déjà connu
vers les années 200 et remontant à des temps plus reculés encore », mais que
l'objet de ses conférences était le sens théologique et dogmatique de ce texte,
et non son origine historique?54

Quoiqu'il en soit, Barth s'offusqua du compte rendu de son ouvrage par
Lemaître. Le 1er février 1937, il écrivit une lettre au rédacteur de la Semaine

religieuse, le pasteur Charles Genequand (1869-1950), ainsi qu'au lectorat
de ce journal: «Il me semble, que [le] reproche de manque d'honnêteté
intellectuelle, étant [un] reproche moral, n'est pas trop gentil et non plus
trop révélateur quant à la supériorité spirituelle, dont un élève de Vinet
devrait faire preuve. Il me semble, que L.femaître] aurait pu m'attaquer
sans m'insulter. »55 Barth envoya sa lettre à Pierre Maury, qui le remercia
et évoqua «l'article scandaleux de la Semaine religieuse» dans une lettre

51 Cf. la lettre de Karl Barth à l'évêque luthérien Theophil Wurm du 29 mai
1947, in K. Barth-R. Bultmann, Briefwechsel 1911-1966, Bernd Jaspert éd., Zurich,
TVZ, 19942, p. 276-285.

52 Cf. supra, note 41.
53 K. Barth, Credo, trad. Pierre et Jean Jundt, Paris, «Je Sers», 1936, p. 228.

Barth ajoute : « Moi aussi j'ai appartenu au libéralisme et j'en connais les charmes ».
54 Ibid., p. 1.
55 Lettre inédite (Karl Barth Archiv 9237.24). Cette lettre est reproduite, dans

son intégralité, à la fin du présent article. La référence à Alexandre Vinet s'explique
par la conclusion de la recension du Credo de Barth par Lemaître : « Qu'on ne nous
dise pas que nous avons dans ce Credo un pain qui va nourrir les âmes et puisse faire
passer le souffle de l'Esprit sur les Églises Un lecteur laïc, qui ne serait ni formé ni
déformé à l'école de nos docteurs, risque fort de s'égarer dans les labyrinthes de

K. Barth et de s'y trouver plus épuisé que fortifié, plus affolé que guidé par ce maître
subtil. À ceux qui cherchent le Dieu sauveur, la lecture de quelques discours de Vinet



276 CHRISTOPHE CHALAMET

à Barth56. Maury précisait: «Celui-ci m'a absolument indigné et je suis

content que tu y aies répondu avec cette vigueur. [...] Décidément ces

libéraux sont inimaginables, et Lemaître a dépassé les bornes. Mais je
désespère qu'on arrive jamais à leur faire comprendre quoi que ce soit.
Tout au moins devrait-on pouvoir attendre d'eux une certaine courtoisie et
"honnêteté intellectuelle", ce qui n'est pas toujours le cas. »57 Le 12 juillet
1937, Maury écrit à Barth que « [l]e libéralisme se défend avec acharnement,
comme s'il était l'objet d'une conspiration occulte. »58

Avant même de faire paraître des extraits de la lettre de K. Barth,
la rédaction de la Semaine religieuse s'exprima : « Nous reviendrons sur
cette lettre, mais nous tenons à dire dès aujourd'hui à M. K. Barth que
la Rédaction de la Semaine Religieuse n'a pas attendu sa protestation pour
regretter une expression qui ne devrait pas figurer dans une discussion entre
théologiens également convaincus de la parfaite loyauté de leur pensée. »59

Puis, le 13 février 1937, la Semaine religieuse publia des extraits de

la lettre de Barth («nous nous sentons obligés de publier les passages
essentiels»), sans inclure l'une des phrases décisives, à savoir celle dans

laquelle Barth reproche à Lemaître de l'avoir attaqué sur le plan moral et de

l'avoir insulté, ce qui détonnait de la part d'un disciple de Vinet60. Du côté
de la Rédaction de la Semaine religieuse, on était manifestement assis « entre
deux chaises»: on ne voulait pas contrarier le théologien bâlois, mais on
ne voulait pas non plus froisser un proche collaborateur comme Auguste
Lemaître.

Le reproche de «manquer d'honnêteté intellectuelle » jeta un froid sur
leurs relations. Le reste de l'année 1937 n'allait pas simplifier les choses.

apporterait une réponse autrement claire et vivante. Mais Vinet écrivait il y a cent
ans... » A. Lemaître, «Credo, par Karl Barth», art. cit., p. 18.

56 Lettre du 25 février 1937, in K. Barth-P. Maury, Nous qui pouvons encore
purler..., op. cit., p. 111.

57 Ibid., p. 112.
58 Ibid., p. 114. En note, Bernard Reymond commente : « P. Maury s'en remet

ici à une impression toute générale. La presse protestante de l'année 1937 n'a en effet

pas été particulièrement agressive à l'endroit de Barth. » Ibid., p. 114, note 274. Cette

remarque surprend, au vu de la recension par Lemaître du Credo de Barth, parue
le 30 janvier 1937 dans La Semaine Religieuse, recension à laquelle Maury faisait
allusion dans un post-scriptum à sa lettre précédente (du 25 février 1937).

59 « À propos d'un article », La Semaine Religieuse n° 6 (6 février 1937), p. 22.
60 K. Barth, « Réponse à Lemaître », La Semaine Religieuse n° 7, 85e année

(13 février 1937), p. 27.



LES THÉOLOGIENS LIBÉRAUX FRANCOPHONES ET KARL BARTH 277

Auguste Lemaître et Wilfred Monod en 1937

À peu près au même moment où Lemaître mettait en question
l'honnêteté intellectuelle de Barth dans son compte rendu du Credo, Wilfred
Monod, professeur de théologie pratique à la Faculté libre de théologie de

Paris, éminent représentant de la théologie libérale francophone, se retrouvait

seul, le mardi 16 février 1937, au moment d'entrer dans l'auditoire de

sa Faculté pour y donner son cours : l'auditoire était « aussi désert que la
surface lunaire»61. Après un moment de stupéfaction, Monod écrivit, le

soir-même, au doyen de la Faculté, Maurice Goguel, pour lui signaler le

fait que son cours, en plein semestre, avait été déserté, que les étudiants
lui reprochaient de s'en tenir «aux faits, aux expériences » alors qu'ils
voulaient «un enseignement doctrinal »62. Monod, qui était proche de

son 70e anniversaire, avait vu la situation se détériorer au fil des ans. Le
«barthisme» était largement responsable de cette situation, et Monod s'en

prenait régulièrement à ce mouvement dans ses cours63. Monod décida de
démissionner. Ses collègues tentèrent de le faire changer d'avis, sans succès.

Deux lettres inédites de W. Monod à A. Lemaître montrent les liens qui
unissaient les deux hommes. En premier lieu, cette lettre écrite le Dimanche
des Rameaux, 21 mars 1937 :

Je continue à être préoccupé des contrecoups de la réaction dogmatique
barthienne ou néo-calviniste, pour l'Évangile du Royaume de Dieu et pour
la véritable foi apostolique, laquelle est joie et victoire. La théologie pratique
- ilôt que rongent ces courants hostiles [Monod ajoute ces mots en tout petits
caractères, entre deux lignes] - est singulièrement menacée par les outrances
doctrinales d'une jeune génération aux allures scolastiques, dédaigneuse de
l'histoire et de la psychologie, de la méthode inductive et de l'expérience
religieuse. J'ai rompu des lances avec mes étudiants, qui naïvement confondent
les termes : personnel et subjectif. « Mon cœur me dit de TA part : "Cherchez MA
face." Je cherche TA face, ô Dieu vivant » Je me sers de Calvin contre Barth,
pour sauver la notion de testimonium spiritus sancti - et de Barth contre Calvin,
pour mettre en relief une conception de la Parole de Dieu qui rend impossible
la « théopneustie» de la lettre biblique. Ma situation a fini par devenir délicate,
même difficile. Vous en jugerez par un document que je confie au dogmaticien,
car il est un «signe des temps». Je le confie aussi à votre cœur fraternel de
chrétien... oratio, meditatio, tentatio faciunt theologumM.

On voit bien, dans cette lettre, que le souci de Monod s'adresse au moins
autant à la «jeune génération aux allures scolastiques, dédaigneuse de

l'histoire et de la psychologie, de la méthode inductive et de l'expérience

61 Sur cet épisode, cf. Bernard Reymond, Théologien ou prophète? Les francophones

et Karl Barth avant 1945, p. 162-173.
62 Ibid., p. 163.
63 Ibid.
64 Lettre de W. Monod à A. Lemaître du 21 mars 1937; Fonds Auguste

Lemaître, BGE, Ms. fr. 6602, f. 522.



278 CHRISTOPHE CHALAMET

religieuse », qu'à Karl Barth lui-même. Quelques mois plus tard, le 28 juillet
1937, Monod reprends la plume et confirme qui est visé par sa critique :

Vous avez pris le temps de m'écrire au sujet de ma démission de professeur - non
pas « volontaire », puisqu'elle me fut moralement imposée par les circonstances -
mais «réfléchie». Je vous remercie profondément. [...] J'aimerais causer avec
vous d'une manière approfondie, devant prêcher à la cathédrale de St Pierre,
le 10 octobre, je me demande si vous pourriez m'accorder - à cette occasion -
le privilège d'un entretien. Il s'agirait de mettre au point bien des choses - au
lendemain du Congrès œcuménique. Et devant l'offensive dialectique du jeune
clergé hicetnunquiste, comment préserver Y Una scinda (en formation) de ces
funestes malentendus qui «rongent comme la gangrène»? (2 Tim. 2/17) De
quelle presse disposons-nous, dans les pays de langue française, pour propager
efficacement l'idéal de Vinet, des Robertson, des Frommel, des H. Bois, des
Fallot?65

Les déboires de Wilfred Monod, l'irrespect dont il fait l'objet à la Faculté
libre de théologie protestante de Paris, sont étroitement liés à « l'offensive
dialectique du jeune clergé hicetnunquiste ». Les jeunes théologiens de la

revue Hic et nunc étaient, en effet, des barthiens militants66.

Le Christianisme social contre la théologie de la résignation

Je souhaite ne pas passer sous silence le fait qu'Auguste Lemaître
combinait un accent libéral marqué avec une ligne, très tôt assumée et

jamais reniée, qui relève du Christianisme social. Son ministère à Liévin,
dans la région où Élie Gounelle et Henri Nick avaient fait œuvre de

pionners, à la toute fin du xixe siècle, en fondant des Solidarités (Roubaix)
et autres Foyers du peuple (Lille-Fives), fut plus qu'une étape vite oubliée67.

Cet accent chrétien social retentit nettement en 1949, à Genève, lors
des Rencontres internationales, qui portaient cette année-là sur la question

d'un «nouvel humanisme». Barth y donna une conférence intitulée

«L'actualité du message chrétien», mais dont le véritable thème est
1'«l'humanisme de Dieu». Cette conférence annonce l'autre conférence,

65 Lettre de W. Monod à A. Lemaître du 28 juillet 1937; Fonds Auguste
Lemaître, BGE, Ms. fr. 6602, f. 530-531.

66 Sur cette revue, cf. Arnaud Baubérot, «La Revue Hic et Nunc: Les jeunes
turcs du protestantisme et l'esprit des années trente», Bulletin de la Société de

l'Histoire du Protestantisme français 149 (juillet-août-septembre 2003), p. 569-589.
67 Sur E. Gounelle, H. Nick, ces fondations et leur important rayonnement au

près et au loin, cf. Réveil et Christianisme social, op. cit. Cf. également mon ouvrage
Revivalism and Social Christianity. The Prophetic Faith of Henri Nick and André
Trocmé, Eugene (Oregon, USA), Wipf & Stock, 2013.



LES THÉOLOGIENS LIBÉRAUX FRANCOPHONES ET KARL BARTH 279

bien plus célèbre, qu'il donna en 1956 sur L'humanité de Dieu6S. Lemaître
participa à l'entretien, entre diverses personnalités, qui suivit la conférence
de Barth. Voici notamment ce qu'il dit, en conclusion de ses remarques,
qu'il avait pu préparer et rédiger à l'avance :

Un dernier mot, qui est peut-être une question directe à mon vieil ami Karl
Barth. J'ai été très frappé de l'entendre dire : « Ceux qui sont en quête d'un
nouvel humanisme me font l'impression de gens un peu tristes, parce qu'ils
sont indécis.» [...] Mais lorsque j'entends tant de chrétiens, formés à l'école
de la néo-orthodoxie et aussi à celle de mon ami le professeur Barth, dire et
répéter : « Le monde ne changera pas », eh bien voilà ce que je trouve triste
Je me demande si M. Barth nous dira qu'il fait sienne cette formule que nous
entendons souvent répéter - à Genève comme ailleurs - : les chrétiens ne croient
plus que le monde changera ; j'entends avant la transformation catastrophique
de la fin des temps et du Royaume transcendant de Dieu69.

La théologie barthienne donne à certains, dont Auguste Lemaître, une
impression de résignation, sans doute liée à l'anthropologie théologique de

Barth, bien plus proche à de nombreux égards de la pensée des réformateurs
protestants du xvf siècle que de la pensée moderne à laquelle Lemaître
adhère. Et en effet Barth ne croit pas en la possibilité pour l'être humain
de contribuer à l'advenue du Royaume de Dieu. Il ne croit pas non plus
en l'idéologie moderne du progrès. Mais cela signifie-t-il qu'il opte pour la

résignation, étant donné que « le monde ne changera pas » Certes non
L'engagement de Barth - un engagement qu'il ne renia jamais - auprès des

travailleurs durant ses années de ministère à Safenwil (Argovie), de 1911

à 1921, au point où on le qualifia de « pasteur rouge », puis son rôle de chef
de file dans la lutte contre les Deutsche-Christen et donc contre tout accueil
de l'idéologie nazie au sein de l'Église protestante en Allemagne, mais aussi

sa participation à la lutte contre la bombe atomique dans l'après-guerre,
tout cela manifeste une vive conscience que le monde « change », et qu'il
ne change pas toujours pour le mieux. La nécessité de l'engagement des

chrétiens dans la société n'a jamais fait le moindre doute aux yeux de Barth.
Le monde « changera », aucun doute à ce sujet. La question est plutôt de

savoir dans quelle direction il changera et quelle théologie nous permet
de rester lucide tant sur la nécessité que les limites de l'action de l'être
humain dans la société et dans l'histoire. Le refus, chez Barth, d'envisager
une collaboration ou une contribution humaine à l'advenue du Royaume
ne signifiait en rien qu'il considérait comme facultatif le fait de travailler à

l'humanisation des sociétés humaines.

68 K. Barth, « L'actualité du message chrétien » (conférence du 1er septembre
1949, Rencontres internationales de Genève), in René Grousset et al, Pour
un nouvel humanisme. Textes des conférences et des entretiens organisés par les

Rencontres internationales de Genève (1949), Neuchâtel, La Baconnière, 1949,

p. 37-47 ; K. Barth, L'humanité de Dieu, trad. Jacques de Senarclens, Genève, Labor
et Fides, 1956.

69 « Troisième entretien », in Pour un nouvel humanisme, op. cit., p. 257.



280 CHRISTOPHE CHALAMET

Le problème de la récitation liturgique du Symbole des apôtres

La théologie libérale, on le sait, se méfie des «autorités» humaines

que certains souhaitent imposer. La critique des dogmes et des énoncés
doctrinaux vient de cette méfiance. En 1957, Lemaître reprend une vieille
querelle (cf. YApostolikumsstreit de 1891-1892 notamment), qu'on aurait
pu imaginer dépassée, lorsqu'il s'insurge contre la récitation du symbole
des apôtres durant le culte :

Récemment, au cours d'un service matinal de Sainte Cène, annoncé dans la
liste des cultes réguliers de l'Église, à Genève, le pasteur a prié les membres de
l'assemblée de prononcer avec lui à haute voix, le « credo», si malheureusement
désigné sous le titre : Symbole des apôtres. Ce texte classique, considéré avec
vénération par nos frères catholiques, soulève bien des réserves. De nombreux
protestants ne peuvent souscrire à tous les articles d'un document qui dès le

xixe siècle a été l'occasion de vives controverses. Si nous comprenons que le

public d'un culte puisse être appelé à réciter l'Oraison dominicale, nous trouvons
inadmissible de recourir à ce même procédé liturgique quand il s'agit d'un Credo
doctrinal, auquel tous les fidèles sont loin d'attacher le même prix. Participant
au culte d'une communauté, l'adorateur accepte de ne pas retrouver toujours sa

propre pensée dans les cantiques ou les prières auxquels il est invité à s'associer.
Mais qu'on lui demande la proclamation orale d'un document tout humain, en

qui il ne reconnaît plus l'expression de ses convictions personnelles, voilà qui est

fort peu « protestant ». La sincérité devant Dieu est un devoir absolu70.

Il y a dans cette prise de position quelque chose de typique du libéralisme
théologique : la « sincérité » et l'authenticité l'emportent sur une quelconque
« vérité » objective. Cette sincérité, selon Lemaître et bien d'autres penseurs
libéraux, est menacée par l'imposition de la récitation d'un document « tout
humain » aux fidèles.

Barth, quant à lui, n'a jamais considéré les dogmes comme des autorités

infaillibles qui réclament notre obéissance sans condition. En 1932,
dans le premier tome de sa Kirchliche Dogmatik, il écrit que le «dogme
ecclésiastique ne possède en lui-même aucun caractère divin; il n'a de
valeur qu'humaine et pédagogique. Nous pourrions donc le répudier.»71
Concernant l'Écriture elle-même: c'est «mal rendre hommage à la Bible
que de l'identifier directement à l'Autre, à la révélation de l'Autre. »72

70 A. Lemaître, « La Sainte Cène et le "Credo" », in Le Protestant du 15 mars
1957, p. 3.

71 Dogmatique 1/1**, tome 2, Genève, Labor et Fides, 1953, p. 111. Barth
continue : « Mais, justement, nous n'avons aucune raison de le faire. » Ihid.

72 Dogmatique 1/1*, tome 1, Genève, Labor et Fides, 1953, p. 108. Après avoir
affirmé que «la Bible et la révélation sont distinctes », Barth envisage leur unité
comme « un événement ». Ibid., p. 109.



LES THÉOLOGIENS LIBÉRAUX FRANCOPHONES ET KARL BARTH 281

Conclusion

De l'avis de son collègue et ami Jaques Courvoisier, en Auguste
Lemaître le pasteur l'emporta sur le professeur73. On peut dire la même
chose de Wilfred Monod, qui reconnaissait volontiers cet état de fait:
«Je suis pasteur; je n'aurai été que pasteur. Ai-publié des ouvrages?
Simples copeaux tombés de l'établi dans un atelier pastoral.»74 Autre
point commun décisif entre Lemaître et Monod: l'un comme l'autre,
contrairement à Barth, ne vécut pas la Première Guerre mondiale comme
un bouleversement qui mettait en question la théologie qu'ils avaient héritée
et qu'ils s'étaient appropriée75.

Dans les remarques critiques exprimées par Auguste Lemaître au fil
des ans, on retrouve presque tous les éléments de la critique du libéralisme
théologique vis-à-vis de Barth : la défense d'une harmonie foncière entre le

Créateur et la créature, de la connaissance de Dieu à travers la conscience,
de la présence indispensable de la liberté dans le rapport aux dogmes et
à la doctrine, mais aussi, comme conséquence de tout cela, la possibilité
intrinsèque à l'être humain de collaborer à l'œuvre divine et à la venue du
Royaume de Dieu. Tout cela fait de Lemaître une excellente illustration du
«désamour» qui fut celui des théologiens libéraux. Désamour envers qui,
toutefois Envers Barth ou envers les « barthiens » plus ou moins rigides et
intolérants? De la même manière que Barth ne lut pas toujours en bonne

part, tant s'en faut, les penseurs du libéralisme théologique, il me semble
évident qu'il y a de la caricature de la part des libéraux dans leur critique
de sa pensée76. Dans le tout premier tome de sa Kirchliche Dogmatik, Barth
écrivait sans arrière-pensée qu'« [a]u fond, la théologie libérale n'a jamais
été aussi nocive qu'elle le semblait.»77 Et vers la fin de sa vie il affirmait
qu'il pouvait légitimement se considérer lui-même comme un théologien

73 « En Auguste Lemaître, le pasteur domine le théologien. Cela se sent tout au
long de son livre. » Jaques Courvoisier, « Une nouvelle Dogmatique protestante »,
Journal de Genève du 15 septembre 1954 (à propos du livre d'Auguste Lemaître Foi
et Vérité).

74 Wilfred Monod, Après la journée, op. cit., p. 15. Cf. Laurent Gagnebin,
Christianisme spirituel et Christianisme social, op. cit., p. 105-106.

75 Concernant Wilfred Monod et la guerre, cf. Laurent Gagnebin,
Christianisme spirituel et Christianisme social. La prédication de Wilfred Monod
(1894-1940), p. 450 : « on ne trouve pas chez Monod cette profonde remise en cause,
proprement théologique, qui marqua l'entreprise théologique d'alors.» Monod
« garde ainsi une tonalité d'avant-guerre ». Il n'en va pas autrement pour Auguste
Lemaître.

76 Sur les manières dont Karl Barth interprétait certaines grandes figures
de la théologie libérale germanophone, cf. mon article « Karl Barth and Liberal
Protestantism », in Paul Dafydd Jones et Paul T. Nimmo éd., The Oxford Handbook

ofKar! Barth, Oxford-New York, Oxford University Press, 2019.
77 K. Barth, Dogmatique 1/1, t. 1, op. cit., p. 244.



282 CHRISTOPHE CHALAMET

« libéral », et que les questions liées à cette tradition théologique, loin de lui
être étrangères, l'habitaient encore78.

Il nous revient, aujourd'hui, de dépasser ces caricatures. Pour les

dépasser, il nous appartient d'acquérir une connaissance fine, détaillée, des

penseurs en question et des théologies qu'ils promouvaient (et promeuvent
encore).

Lettre de Karl Barth à Charles Genequand du 1er février 1937

(Karl Barth Archiv 9237.24)

Bâle, le 1. Février 1937

Monsieur et très honoré pasteur
Dans la critique que mon ancien ami Lemaître a écrit sur mon livre

'Credo' (Sem. Rel. Nr. 5. p. 18) je lis les lignes suivantes:

« Le reproche central que nous adressons à la théologie dialectique de Barth
est de manquer d'honnêteté intellectuelle. Est-il vrai, oui ou non, que les
docteurs grecs ont interprété l'Écriture avec des préoccupations philosophiques
ou ecclésiastiques étrangères à la Révélation Est-il vrai, oui ou non, que la

théologie biblique nous enseigne en même temps que l'unité du témoignage
central des apôtres, la diversité de leurs tendances et de leurs expressions? Il
n'est pas loyal, de taire ces problèmes... »

J'aimerais à vous dire - et si vous êtes d'accord, aussi aux lecteurs de la
Sem. Rel. - en quelques mots ce que j'en pense.

Il me semble, que la reproche de manque d'honnêteté intellectuelle,
étant une reproche morale, n'est pas trop gentille et non plus trop révélatrice

quant à la supériorité spirituelle, dont un élève de Vinet devrait faire preuve.
Il me semble, que L. aurait pu m'attaquer sans m'insulter.

Les deux questions, qui me sont posées si solennellement, sont répondues

il y a longtemps - sans que, hélas, Lemaître s'en soit aperçu. Je répète :

1. C'est une idée des rationalistes du 18e siècle et des Harnack du 19e,

que les « docteurs grecs » (j'entends : les promoteurs directs et indirects
du dogme du 4e et 5e siècle) aient interprété l'Écriture avec des

préoccupations étrangères à la révélation. Mais ce n'est pas vrai. Ils l'ont
interprété dans leur language, dans le cadre de leurs présuppositions
philosophiques, vis-à-vis des erreurs de leur temps. Sans diminuer les

dangers et même les fautes de leur théologie, je ne vois qu'ils aient faussé
la substance de l'évangile. Je vois, que, dans leur dogme, ils l'ont préservé
contre la falsification.

78 K. Barth, «Möglichkeiten liberaler Theologie heute», in Schweizerische
theologische Umschuu 30 (juillet 1960), p. 95-101.



LES THÉOLOGIENS LIBÉRAUX FRANCOPHONES ET KARL BARTH 283

2. Il est vrai, que la théologie biblique nous enseigne une diversité de

tendances et des expressions des auteurs du N.T. Paul n'est pas Pierre,
Jean n 'est pas Jacques. Pourtant cette diversité n'est pas infinie. C'est une
diversité dans le cadre d'une unité très nette. Il n'y a pas d'arianisme, il
n'y a pas de pélagianisme, il n'y a pas de catholicisme romain, il n'y a pas
de Schleiermacherianisme dans cette unité. Il y a, au N.T., la première
de Jean... Et « il n'est pas loyal de taire ces problèmes »

Est-ce qu'il est permis, que moi aussi je pose une question Je ne suis pas

trop étonné de l'attaque de Lemaître. Mais je suis étonné de trouver cette

attaque dans la Semaine Religieuse. Il y avait un temps, où mon pauvre livre
aurait trouvé un accueil un peu plus intéressé dans ce journal. Est-ce que
les « évangéliques » de la Suisse romande sont devenus libéraux depuis

Tout en vous assurant de mon plus grand estime, je suis, monsieur et
très honoré pasteur, votre dévoué

K. Barth




	Les théologiens libéraux francophones et Karl Barth : les raisons d'un désamour : le cas d'Auguste Lemaître

