Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 151 (2019)

Heft: 3

Artikel: Les théologiens libéraux francophones et Karl Barth : les raisons d'un
désamour : le cas d'Auguste Lemaitre

Autor: Chalamet, Christophe

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-865001

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-865001
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 151 (2019), P. 263-283

LES THEOLOGIENS LIBERAUX FRANCOPHONES
ET KARL BARTH
LES RAISONS D’'UN DESAMOUR

Le cas d’Auguste Lemaitre!

CHRISTOPHE CHALAMET

Résumé

Les relations entre les libéraux francophones et Karl Barth furent
difficiles, dés les années 1920 et jusqu’au décés de Barth en décembre 1968.
Les raisons de ce désamour sont multiples et ont en grande partie a voir avec
le fort regain d’'intérét pour les questions doctrinales et dogmatiques, dans
le sillage de Barth, dans ces années et surtout, pour ce qui concerne le monde
francophone, a partir de années 1930 et 1940. Auguste Lemaitre, qui enseigna
la dogmatique a la Faculté de théologie de I' Université de Genéve pendant
trente-six ans, fut de ceux qui, tout en conservant des liens amicaux avec
Barth, s’opposérent a sa théologie. Le présent article retrace diverses étapes
des relations entre ces deux théologiens.

Pour Bernard Reymond, en signe de respect et de gratitude

«Il est toujours plus facile de déformer une pensée,
pour simplifier la tdche d’une éventuelle réfutation, que
d’accepter de la comprendre dans toutes ses dimensions et
nuances, que d’en recevoir ce qui peut déranger nos idées,
notre confort intellectuel, et fissurer le trop bel équilibre
de nos conceptions et systémes théologiques. »

Laurent Gagnebin?

I Le présent article a d’abord été présenté, a I'invitation de Valentine Zuber
et de Pierre-Olivier Léchot, a I'Institut protestant de théologie (IPT) de Paris le
5 mai 2018 dans le cadre d’une journée d’étude du Groupe de recherche sur ’histoire
des protestantismes (GRHP). Outre les deux collégues susmentionnés, je tiens a
remercier Peter Zocher, directeur du Karl Barth Archiv (Béle), qui a mis a ma
disposition divers documents inédits.

2 Laurent GAGNEBIN, Christianisme spirituel et Christianisme social. La prédica-
tion de Wilfred Monod (1894-1940), Genéve, Labor et Fides, 1987, p. 446.



264 CHRISTOPHE CHALAMET
Introduction

Les raisons du « désamour » entre Karl Barth et les théologiens libéraux
sont bien connues des historiens de la théologie protestante au xx° siécle,
mais aussi des théologiennes et théologiens qui, encore aujourd’hui, s’ins-
crivent dans le sillage de la théologie libérale, d’un coté, et de la théologie
dialectique de ’autre.

Karl Barth a trés bien connu la théologie libérale: il a été formé en
son sein par certains de ses meilleurs représentants, a Berlin avec Adolf
Harnack, a Marbourg avec Wilhelm Herrmann, Martin Rade et Johannes
Weiss, mais aussi a travers ses lectures, d’Ernst Troeltsch et de Friedrich
Schleiermacher par exemple. Trés tot, Barth s’est situé dans un courant
libéral, celui de Herrmann, contre un autre courant non moins libéral
(en fait: bien plus libéral!), celui de Troeltsch. Ce point est important, il
nous rappelle que I'étiquette «théologie libérale » recouvre des tendances
théologiques varices.

A partir de 1915, cela est bien connu, Karl Barth s’est mis en quéte
d’une nouvelle maniére de fonder sa théologie et, dans la foulée, la théologie
protestante. Scandalisé par les prises de position de plusieurs de ses maitres
a ’automne 1914 dans les premiers mois de la Guerre, il s’était mis en quéte
d’une maniere différente d’envisager le travail théologique dans son versant
systématique ou dogmatique. S’il y eut désamour entre Barth et les libéraux,
cela s’explique en grande partie par la décision que prit Barth de fonder
la théologie non pas sur I’expérience religieuse, comme W. Herrmann et
d’autres — dont des penseurs de Suisse romande comme Gaston Frommel
(1862-1906) et Georges Fulliquet (1863-1924) — le faisaient a I’époque, et
comme beaucoup de théologiens libéraux continuérent de le faire et le font
encore, mais sur l’acte de I'auto-manifestation de Dieu dans sa parole,
Jésus-Christ, et le témoignage écrit rendu 2 cette parole, ’Ecriture.

La ou la tradition libérale s’intéressait a la psychologie de la religion, a
I'histoire de la religion, a la philosophie de la religion, Barth se mit a affirmer
que ’objet de la théologie, ¢a n’est pas la religion, mais Dieu qui se révéle
et dont la foi seule discerne I’action et I’étre.

Encore en 1932, dans le premier volume de sa Kirchliche Dogmatik,
Barth s’en prenait au « néo-protestantisme » et dénongait toute théologie
de la «corrélation», c’est-a-dire toute maniére de poser Dieu et I'étre
humain comme l'objet de la théologie. Cet objet, c’est Dieu dans son
acte, et non Dieu et I’étre humain et encore moins I’étre humain et Dieu.
I1 fallut a Barth encore environ deux décennies pour réviser ce point et
affirmer que si 'objet de la théologie a quelque chose a voir avec la figure
de Jésus, confess¢ comme Christ, alors il y a bel et bien une sorte de
corrélation dans I'objet méme de la théologie, et il devient nécessaire dés
lors de parler de «I’humanité de Dieu» («die Menschlichkeit Gottes»).
Et alors des passerelles se présentent entre la théologie de Karl Barth
et la tradition théologique libérale francophone —tel penseur, comme



LES THEOLOGIENS LIBERAUX FRANCOPHONES ET KARL BARTH 265

par exemple Wilfred Monod, qui peut paraitre franchement «libéral» au
premier regard, apparait sous un jour différent, presque « pré-barthien »,
notamment lorsqu’il parle de '’humanité de Dieu ou lorsqu’il souligne
le chemin qui va de Dieu & I’dtre humain (plutdt que I'inverse)®. Ces
passerelles, il est grand temps de les emprunter, au-dela des oppositions
et des polémiques, tout en reconnaissant qu’il y a des options théologiques
divergentes mais que nous ne devons ni anathémiser ni chercher & atomiser.

Dans ce qui suit, par souci de précision, je m’en tiendrai & une
figure importante de la théologie libérale francophone au xx°siécle: celle
d’Auguste Lemaitre. Je ferai mention d’une autre grande figure, celle de
Wilfred Monod (1867-1943), auquel Lemaitre fut 1i¢ d’amitié, mais je me
concentrerai sur Lemaitre, dont les papiers sont préservés a la Bibliothéque
de Genéve (BGE)*.

Auguste Lemaitre

Commengons par situer quelque peu Auguste Lemaitre. N¢ a Geneve
en 1887, il étudia la théologie a Genéve aupres d’Ernest Martin (1849-1910)
et de Georges Fulliquet®. En 1909, il fit un séjour d’études & I'Université de
Marbourg, ot il suivit notamment les cours de Wilhelm Herrmann, et ou
il se lia d’amitié avec Karl Barth, qui résidait alors & Marbourg (depuis
avril 1908), travaillant comme assistant & la revue Die christliche Welt
(Barth quitta Marbourg pour la Suisse et pour Geneéve a la mi-aott 1909).
Lemaitre effectua deux suffragances, a Génolhac (Gard, a la frontiére de la
Lozére) et 4 'Eglise luthérienne du faubourg Saint-Antoine a Paris. Sa thése
de baccalauréat, en 1911, était intitulée: Comment poser I'affirmation de
Uimmortalité (Genéve, Albert Kundig, 1911). Il y entrait en discussion avec
le théologien genevois évangélique Aloys Berthoud (1845-1932). Consacré

3 Ibid., p. 148-150 (sur le chemin de Dieu vers '’humain), 161-162 (sur I’hu-
manité de Dieu) et 446 (sur les accents pré-barthiens de W. Monod). Les origines
«évangéliques » de Wilfred Monod transparaissent nettement dans son autobio-
graphie Aprés la journée. Souvenirs et visions 1867-1937, Paris, Grasset, 1938, ainsi
que dans Elie GouneLLe-Henri Nick, Réveil et Christianisme social. Correspondance
1886-1897, Christophe Chalamet et Grégoire Humbert éd., Geneve, Labor et Fides,
2013,

4 Pour un inventaire détaillé de ce fonds, ¢f. http://w3public.ville-ge.ch/bge/
odyssee.nsf/Attachments/lemaitre_auguste_antoineframeset.htm/$file/lemaitre_
auguste_antoineframeset.htm ?OpenElement (derniére consultation le 30 avril
2018).

5 Auguste LEMAITRE exprime son avis sur G. Fulliquet et d’autres dans
« Die Theologie der welschen Schweiz », Ekklesia, t. 10: Die Evangelischen Kirchen
der Schweiz, Gotha, L. Klotz, 1934, p. 155-168 (version frangaise: La théologie de
la Suisse romande, tiré a part de la Semaine Religieuse, Genéve, 1935, 25 pages);
« La pensée théologique de Georges Fulliquet», RThPh 13 (1925), p. 32-42.



266 CHRISTOPHE CHALAMET

pasteur en la cathédrale Saint-Pierre a Genéve le 19 novembre 1911,
Lemaitre exerca le ministére a Liévin, dans le Nord, pendant la Guerre,
assisté¢ de son épouse Odette (née Privat). A un certain moment il dut se
replier a Lens, puis a Bruay. Dans la région du Pas-de-Calais, comme
beaucoup d’autres pasteurs de cette région, il s’engagea dans la Croix-
Bleue. Du Nord, il retrouva le Gard, a Bességes, une paroisse qu’il desservit
jusqu’en 1919, date a laquelle il retourna a Genéve, a Plainpalais, avec
comme responsabilité le quartier de la Jonction. Il y exerga le ministere
durant treize ans. Ce ministére ne 'empécha pas de travailler a une thése
de doctorat, qu’il termina et publia en 1924 : La pensée religieuse de Rudolf
Otto et le mystére du divin (Lausanne, La Concorde). Une charge de cours
lui fut confiée cette méme année, suite au déces de Georges Fulliquet le
17 novembre 1924. Quatre ans plus tard, 1l fut nommé professeur ordinaire
de théologie dogmatique, une fonction qu’il occupa jusqu’a sa démission
en 1960, deux ans avant son départ en retraite officiel. Auguste Lemaitre,
agé de 73 ans, était fatigué. Trente-six ans d’enseignement de la théologie
dogmatique ou systématique ; un doctorat honoris causa de la Faculté libre
de théologie protestante de Paris en 1930, un autre de la Faculté de théologie
de I’'Université de Lausanne en 1937 ; rédacteur en chef pendant 40 ans du
journal le Messager social ; modérateur a deux reprises de la Vénérable
Compagnie des pasteurs de 1’Eglise protestante de Genéve ; président du
Consistoire : Auguste Lemaitre fut une figure marquante du protestantisme
genevois et au-dela. Son principal ouvrage parut en 1954: Foi et Vérité.
Dogmatique protestante (Genéve, Labor et Fides). Pour lui succéder, la
Faculté de théologie de I'Université de Genéve nomma deux théologiens,
pour trouver un équilibre entre la tendance barthienne et une tendance plus
ouverte a la philosophie et a la tradition théologique de Suisse romande:
Jacques de Senarclens (1914-1971), qui travailla a la traduction frangaise de
la Kirchliche Dogmatik de Barth, et Gabriel-Ph. Widmer (1923-2013), dont
les sympathies pour Barth étaient nettes, mais qui s’intéressait également a
la philosophie et a la philosophie de la religion.

Quelgues étapes de la critique d’ Auguste Lemaitre
envers Karl Barth

« L’Evangile et 1a Théologie du Dieu lointain »

Le 27 octobre 1928, au « temple de I’Auditoire» a Geneve, lors de la
séance de rentrée de la Faculté de théologie, Auguste Lemaitre, qui venait
d’étre nommé professeur ordinaire, prononga une conférence intitulée
«L’Evangile et la Théologie du Dieu lointain»®. Lemaitre évoque le
fait que, apreés un siecle de théologie ou les «états d’ames du chrétien »

6 Séance de rentrée de la Faculté autonome de Théologie, 27 octobre 1928 au
temple de I Auditoire, Genéve, Albert Kundig, 1929.



LES THEOLOGIENS LIBERAUX FRANCOPHONES ET KARL BARTH 267

occupaient «la partie centrale», ou la conscience et ’expérience du sujet
jouaient un role décisif en théologie protestante, «de différents cotés on
cherche a rendre une place plus importante, dans le message chrétien, a
Iaffirmation du Dieu lointain»’. Lemaitre pense d’abord 4 Rudolf Otto,
sur 'ceuvre duquel il vient d’écrire sa thése de doctorat. Il exprime son
accord avec Rudolf Otto: « Nous avons été les premiers a saluer avec
reconnaissance une théologie qui remettait en honneur la prédication
du Dieu souverain et mystérieux et qui rabaissait I'orgueil de la raison,
en lui montrant en Dieu des profondeurs et des abimes que ’homme
peut contempler sans avoir la faculté de les explorer.»® Le rappel de la
transcendance divine dans les écrits de Rudolf Otto n’annule en rien la
présence de Dieu a 'histoire, a I’étre humain dans son expérience et sa
conscience : « Le Dieu lointain dans sa sublimité est malgré tout saisi au
sein méme de I’expérience humaine », écrit Lemaitre ; « nous le rencontrons
dans I’histoire et dans la conscience»”. Il en va autrement avec « I’école
de Karl Barth et Brunner »'°. Lemaitre signale le fait que Barth a souvent
préché dans le lieu-méme ou se déroulait la Séance de rentrée, & savoir
le «temple de I’Auditoire » (aujourd’hui: I’Auditoire de Calvin), tout prés
de la cathédrale de Saint-Pierre. Il signale, sans préciser davantage, qu’ils
furent condisciples. Et il évoque le fait que Barth «a acquis par son
riche et touffu commentaire de I'Epitre aux Romains une célébrité telle,
qu’il est devenu un des principaux inspirateurs de la jeunesse théologique
d’Allemagne. Véritable chef, il a groupé autour de lui de jeunes pasteurs
suisses de valeur, tel Edouard Thurneysen de Bale et le professeur Brunner
de Zurich» . Lemaitre commence ses remarques sur un ton laudatif, mais
déja pointe un élément négatif: « Qu’il me suffise de dire, pour éviter tout
malentendu, que je crois a la valeur religieuse de cette école, et que, si
le premier volume de la dogmatique de Barth me semble un inextricable
fouillis ou s’entassent les paradoxes et les discussions scolastiques les plus
vaines, j'attribue & d’autres ouvrages sortis de sa plume ou de celle de ses
amis une tout autre valeur»'2, Il vient ensuite & la question décisive, a
savoir: « Le Dieu dont parlent Barth et ses amis est-il encore le Dieu de
Jésus-Christ ?» '3 Aux yeux de Lemaitre, le Dieu de Karl Barth « devient
en tout cas le Dieu radicalement lointain; et I'étre supréme nous est
présenté comme a ce point transcendant que le chrétien lui-méme ne peut
s’affranchir de ce sentiment de 1’absolue distance qui le sépare de son

7 « L’Evangile et la Théologie du Dieu lointain», in Séance de rentrée, p. 7-8.
8 Ibid., p. 10.

 Ibid., p. 11.

10° Ibid.

1 bid., p. 12.

12 Ibid.

13 Ibid.



268 CHRISTOPHE CHALAMET

Dieu» 4. La théologie de Barth « coupe résolument tous les ponts », hormis
celui-ci : « Dieu a parlé» 1. Avec Barth, c’en est fini d’une certaine maniére
d’envisager le rapport entre la foi et la raison:

Nous avions cru que, saisie dans son sens large et plein, la raison humaine dans
ses derniéres démarches découvrait en elle la signature de I’esprit infiniment actif,
et se sentait enracinée dans un monde supra-terrestre et éternel ; nous avions cru
que I’exercice de nos plus hautes facultés constituait un témoignage en faveur de
la divine origine de ’esprit. Erreur 6.

Lemaitre voit dans la pensée de Karl Barth un « pessimisme », un «scepti-
cisme» «radical », un «nihilisme spirituel » : tout cela s’explique par la

situation européenne apres la terrible épreuve et le désenchantement de la

Guerre!’,

Contre cette «philosophie tragique et sombre», Lemaitre pose une
«harmonie préétablie » entre le message de I’Evangile «et la nature pro-
fonde » de I'étre intérieur de la personne humaine '®. C’est une erreur théolo-
gique grave que d’avoir « expuls[é¢] Dieu du monde, pour mieux le retrouver
en Jésus-Christ» 1%, Jésus avait «une conception franchement optimiste

de la nature»; il y voyait «la grande parabole animée du Royaume de

Dicu» .

Dieu est lointain dans tous les sens du terme : relégué a un ailleurs, mais
aussi relégué a un passé et a un avenir, sans contact avec le présent. « Dieu
reste lointain & tous égards»?! ; loin de la conscience et de la nature; loin
du monde et de I’étre humain.

En méme temps, cette théologie de I'altérité radicale de Dieu cherche a
remettre au golit du jour la doctrine trinitaire :

La dogmatique a tout d’abord a développer cette affirmation de la trinité en
reprenant tous les vocables les plus scolastiques des querelles du passé. Quand
nous avons songé a I'histoire de ce dogme, a I'influence de la pensée paienne sur
sa formation, aux luttes qu’il a suscitées, aux blichers allumés en son nom, nous
aimions a penser que la théologie moderne, sans nécessairement I’abandonner,
ne s’en servait en tout cas plus guére que comme d’une expression synthétique
résumant les aspects de I'activité divine et couronnant le systéme de la pensée

14 Ibid.

15 Ibid., p. 13.

16 Ihid.

17 bid., p. 14-15.

18 Ibid., p. 15.

19 Ibid.

20 Ibid.

2« Dieu reste lointain a tous égards. Lointain parce que sa révélation indirecte
n’est jamais dans le présent, mais dans le passé: Jésus-Christ, la Bible; et dans
'avenir: le ciel et sa gloire. Le vrai salut, la vraie connaissance de Dieu est un objet
d’espérance. Et cette forte tendance a souligner I'attente de la gloire pousse cette
théologie a I'indifférence vis-a-vis des problémes du Royaume de Dieu sur la terre,
au scepticisme a I'égard du christianisme social. » Ibid., p. 17-18.



LES THEOLOGIENS LIBERAUX FRANCOPHONES ET KARL BARTH 269

chrétienne. Voici qu’aujourd’hui on nous invite (on se demande parfois si cela est
sérieux) a réinaugurer les débats scolastiques les plus absurdes sur les relations
des trois personnes divines ; et un théologien qui tout & I’heure avait 'air de ne
rien savoir du Dieu proche, du Dieu de la nature, du Dieu de la conscience,
du Dieu de la justice, se trouve singuliérement savant pour définir la trinité
essentielle du Dieu lointain qui évolue au-dessus du monde 2,

Lemaitre refuse donc la nouvelle école théologique, en s’alignant sur la
critique de Bernhard Dorries, qui venait lui aussi, un an plus tot, de
critiquer la pensée de Karl Barth comme une théologie du Dieu lointain??,
Lemaitre est trés bien informé : il a non seulement consulté le Rémerbrief de
Barth, qu’il ne cite toutefois jamais dans sa legon, mais aussi la Christliche
Dogmatik im Entwurf parue en décembre 1927 (qu’il ne cite pas non plus).
Il conclut sa legon d’ouverture avec ces mots: « En résumé, pour nous
qui sommes restés confiants dans la valeur du Jésus de I'histoire et dans
la netteté de son message et de sa prédication de la paternité divine, la
théologie du Dieu lointain sous sa dernieére forme, la plus intransigeante
et la plus absolue, ne nous parait pas devoir servir d’une maniére durable
les intéréts de la piété. » 2

La legon d’ouverture d’Auguste Lemaitre pour ’année académique 1928
annonce la position qui sera la sienne sa vie durant : une appréciation pour
la vigueur théologique de Karl Barth, accompagnée de sérieuses réserves
quant au fond, surtout concernant la dépréciation de ’expérience religieuse,
de la conscience, la disharmonie fonciére entre Dieu et la nature, qui conduit
a la représentation de Dieu comme «lointain ».

Il v aurait beaucoup a dire sur tous ces points. Autant Lemaitre
voyait bien que Barth sapait les théologies de I'expérience du tournant
du xx¢ siécle, autant il me semble qu’il n’a pas bien lu Barth a propos du
prétendu « Dieu lointain ». Certes, Barth, en ces années, s’intéresse surtout a
la « divinité » de Dieu, a la « différence qualitative infinie » entre le Créateur
et la créature®. Cela dit, il me semble que Barth n’avait aucun désir de

2 Ibid., p. 18.

23 Bernhard DoRRIEs, Der ferne und der nahe Gott. Eine Auseinandersetzung mit
der Theologie Karl Barths, Gotha, Leopold Klotz, 1927 (Biicherei der Christlichen
Welt). La préface fut rédigée en juillet 1927. Dérries articule une critique similaire
a celle de Lemaitre, mais il ajoute que le « Dieu lointain » de Karl Barth est en fait
un retour a la tradition réformée la plus stricte. Lemaitre inclut I’ouvrage de Dorries
dans la bibliographie qui clot son article : « La christologie de Karl Barth et le retour
a la christologie orthodoxe », RThPh 18 (1930), p. 84.

24 A, LEMAITRE, « L’Evangile et la Théologie du Dieu lointain, » p. 22.

25 En 1956, Barth écrivit: il y a «une quarantaine d’années», ce «n’était
pas alors tellement I"humanité de Dieu, mais bien sa divinité qui nous pressait si
fortement : nous étions frappés par ce qu’il y a d’absolument unique en Dieu dans
sa relation avec I’homme et le monde, par I'insurmontable hauteur, la distance et
la différence devant lesquelles ’homme se trouve placé lorsqu’il prononce le nom
de Dieu et que Dieu 'atteint [...]. On est bien obligé de reconnaitre que I"humanité



270 CHRISTOPHE CHALAMET

reléguer Dieu hors du monde et de fouler aux pieds I'immanence divine.
Toute sa théologie tournait autour de la relation du Dieu tout autre a
I’histoire et au monde. Son refus des théologiens qui tendent a parler,
comme le fait Lemaitre, d’une «saisie » de Dieu par I’expérience ou dans la
conscience, peut étre, et doit 4 mes yeux €tre, interprété comme une maniere
de fonder la véritable rencontre de Dieu et de I'étre humain : une rencontre
ou Dieu ne devient jamais une « donnée » de I’expérience, de la conscience,
une « donnée » de la subjectivité. Mais le fait que Dieu ne devient pas une
«donnée » ne signifie nullement que Dieu ne se donne pas! Schleiermacher
avait, a sa maniére, déja mis en évidence, au début de sa Glaublenslehre, la
différence entre I’acte de se donner (Gabe), ou le fait que Dieu se donne, et
I’étre-donné (Gegebensein)*®. Lemaitre a interprété la pensée de Karl Barth
comme une distortion de I’Evangile. Se pourrait-il que son interprétation
des ouvrages de son ancien camarade a Marbourg ait elle-méme été le fruit
d’une lecture quelque peu biaisée ?

«Le retour a la théologie orthodoxe » (1930)

Deux ans aprés sa legon de la rentrée universitaire, Auguste Lemaitre
fit paraitre un article dans la Revue de théologie et de philosophie intitulé:
« La théologie de Karl Barth et le retour a la christologie orthodoxe » . 11

de Dieu avait alors glissé pour nous du centre a la périphérie: elle n’était plus la
thése principale, mais une notion en somme secondaire.» K. BARTH, L humanité
de Dieu, trad. Jacques de Senarclens, Genéve, Labor et Fides, 1956, p. 6-7. Et ces
mots tirés de la Préface de Barth a la deuxiéme édition de son Epitre aux Romains
(septembre 1921): « Sij’ai un “systéme”, il consiste en ce que je tiens mon regard fixé
aussi opinidtrement que possible sur ce que Kierkegaard a nommé la “différence
qualitative infinie” du temps et de I'éternité, et cela dans sa signification négative
et positive. “Dieu est dans les cieux, et toi, tu es sur la terre.” La relation entre ce
Dieu-ci et cet homme-ci, la relation entre cet homme-ci et ce Dieu-ci, constitue pour
moi, tout ensemble, le théme de la Bible et la somme de la philosophie. » L’Epitre
aux Romains, Genéve, Labor et Fides, 2016, p. 17.

26« Insofern kann man wohl auch sagen, Gott sei uns gegeben im Gefiihl auf
eine urspriingliche Weise; und wenn man von einer urspriinglichen Offenbarung
Gottes an den Menschen oder in dem Menschen redet, so wird immer eben
dieses damit gemeint sein, dass dem Menschen mit der allem endlichen Sein
nicht minder als ihm anhaftenden schlechthinnigen Abhangigkeit auch das zum
Gottesbewusstsein werdende unmittelbare Selbstbewusstsein derselben gegeben ist.
In welchem Mass nun wihrend des zeitlichen Verlaufs einer Personlichkeit dieses
wirklich vorkommt, in eben dem schreiben wir dem Einzelnen Frommigkeit zu.
Hingegen bleibt jedes irgendwie Gegebensein Gottes vollig ausgeschlossen, weil alles
dusserlich Gegebene immer auch als Gegenstand einer wenn auch noch so geringen
Gegenwirkung gegeben sein muss.» F. D. E. ScHLEIERMACHER, Der christliche
Glaube, 2¢éd., § 4.4, éd. Martin Redeker, Berlin, W. de Gruyter, 1960, 1:30 (je
souligne).

27 RThPh 18 (1930), p. 62-84.



LES THEOLOGIENS LIBERAUX FRANCOPHONES ET KARL BARTH 271

s’agit d’'une communication présentée aux Conférences pastorales de Paris
le 21 mai 1929.

La encore, Lemaitre ne se refuse pas a certaines remarques positives
au sujet de Barth. Il évoque la « fougue intellectuelle impressionnante » du
Romerbrief *. Malgré la difficulté de la lecture, malgré la «subtilité dans
la dialectique», qui fait de son auteur «un type accompli de scolastique
protestante », « ce livre demeure un grand livre. Une sorte de passion sainte
I'anime. »?° Mais, malheureusement, Barth « oppose métaphysiquement
le monde divin éternel au monde humain temporel»; sa «philosophie
premiére » relie ensemble « scepticisme et pessimisme»*°. La ou, selon
I’Evangile, Dieu sauve « par Ihistoire », aux yeux de Barth I’histoire «est,
par définition, vide de tout contenu divin positif»*!.

Contrairement & la legon de rentrée d’octobre 1928, dans sa conférence
de mai 1929 Lemaitre cite abondamment le Rdémerbrief de Barth ainsi
que sa Christliche Dogmatik im Entwurf de 1927. 1l se penche également,
plus briévement, sur la christologie d’Emil Brunner (Der Mittler, 1927).
Puis il montre pourquoi cette « réaction néo-orthodoxe » a tant de succes.
Ce succes s’explique par certaines faiblesses de la théologie protestante
moderne: 12 ou I’exégese historico-critique a fait perdre de vue «I’unité
du témoignage biblique », ou «1’école historique » a montré les liens entre
les écrits bibliques et d’autres cultures antiques, le récent mouvement
théologique, pour sa part, présente la « divinité » et « ’absoluité » du Christ
Seigneur 2, Lemaitre salue ces aspects de la «réaction néo-orthodoxe ».
Il écrit: «voici une théologie vraiment théologique qui nous rappelle
que la seule puissance qui assure notre salut et notre résurrection est la
puissance de Dieu méme» >, Mais, revenant 4 la thématique spécifique de
sa conférence, Lemaitre en vient a la critique, qui est fortement négative :
Barth et Brunner ont remplacé «le Jésus sauveur de I’Evangile» par
«un Christ-Dieu mythique»3*, La «sublime simplicité » de I’Evangile est
supplantée par une dialectique mythologique des deux natures, inféodée
aux promulgations conciliaires de Nicée et de Chalcédoine, qui ne fait pas
droit 4 la pleine humanité de Jésus. Jésus apparait comme un Dieu qui, pour
un temps, prend un « masque provisoire » humain .

On risque fort, avec la «réaction néo-orthodoxe», de perdre «ce qui
importe par-dessus tout », c’est-a-dire : «la valeur des expériences, dont vit
I’Eglise militante, de communion avec le Christ et de salut par le Christ»°.

B Ibid., p. 64.

2 Ipid., p. 64-65.
© Ibid, p. 67.

3 Ibid., p. 68.

2 Jpid, p. 76.

3 Ibid., p. 77.

3% Ibid., p. 80.

35 Ihid,, p. 79 et 76.
3 Ibid., p. 81.



212 CHRISTOPHE CHALAMET

Revenir a la christologie haute de Chalcédoine et de Nicée, c’est risquer de
séparer le Christ de I'ame humaine, de créer « une distance » et méme « un
abime » métaphysique, 1a o Jésus a vu une proximité*’.

Lemaitre conclut candidement en disant ne pas « souhaiter que pénetre
dans le protestantisme frangais l'influence d’un penseur si décidément
germanique »>%. Le moins que I’on puisse dire, c’est que les décennies qui
suivirent n’allérent pas dans le sens du veeu d’Auguste Lemaitre. La vague
«barthienne» fut, en effet, importante, dés le début des années 1930 et
surtout a partir de 1933, avec la publication en frangais du recueil d’articles
Parole de Dieu et parole humaine (Paris-Genéve, « Je Sers »-Labor). C’était
la premiére publication majeure de Karl Barth disponible en frangais
(en 1931 sous forme d’article dans les Etudes théologiques et religieuses,
puis en 1932 dans une petite brochure, Visser ‘t Hooft avait publié¢ une
Introduction a Karl Barth, Paris, «Je Sers»). En avril 1934, Barth donna
des conférences a Paris, rencontra plusieurs figures importantes de la pensée
catholique (Jacques Maritain, Etienne Gilson, Yves Congar) et trouva ses

collégues protestants « poussiéreux » ...

La recension par Lemaitre
de Parole de Dieu et parole humaine (1933)

Lemaitre accueillit la publication de cet ouvrage avec générosité, saluant
le travail des deux traducteurs (Pierre Maury et Auguste Lavanchy), saluant
également la force de la pensée de Barth en ces mots: « Il n’est aucune
des conférences de K. Barth, qui ne soit riche en formules frappantes
et suggestives. A travers la diversité des questions envisagées, réapparait
I'unité d’une pensée qui veut encore et toujours, nous replacer directement
devant le Dieu vivant, le Dieu de la Bible. Pour le retrouver face a face
a la fois terrible et salutaire, Karl Barth déblaie le sol de notre pensée

37 Ibid.

3 Ibid., p. 82.

3 Barth écrit ceci au sujet de la soirée passée, prés de I’Arc de Triomphe, avec
les collegues protestants : « Ce que j’ai vécu pendant ce temps était de toute évidence
incomparablement moins riche de substance et d’impressions. [...] Je garde pour
ainsi dire de cette soirée le souvenir d’un arrét dans un musée pas trés intéressant.
[...] Tout aimables qu’ils se soient montrés a mon égard, les collégues me donnérent
le sentiment d’étre poussiéreux, et la jeunesse théologique de Paris, avec laquelle il y
aurait certainement quelque chose a faire, pourrait bien me faire un peu pitié si je ne
me disais pas que dans le monde entier ce qui est juste doit toujours recommencer a se
frayer un chemin, que ce soit avec ou contre nous les professeurs, et a toujours réussi
a se le frayer. » « Relation par Charlotte von Kirschbaum du voyage de Karl Barth a
Paris en avril 1934 », in Karl BArRTH-Pierre MAURY, Nous qui pouvons encore parler...
Correspondance 1928-1956, Bernard Reymond éd., Lausanne, L’Age d’Homme,
1985, p. 288-290.



LES THEOLOGIENS LIBERAUX FRANCOPHONES ET KARL BARTH 273

moderne qu’il estime infesté d’idoles.»*’ Puis, fidéle 4 son approche
critique, Lemaitre en vient a ce qui lui cause des difficultés:

Pourquoi faut-il que Karl Barth, en voulant réexprimer énergiquement des
vérités, qui pour avoir été voilées, n'ont cependant jamais été ensevelies,
affectionne les déclarations exagérées, énormes, les condamnations massives ?
Ce sont la des coups durs qui endurcissent I’esprit. Mais au réveil, nous
cherchons en vain une lumiere plus pure que celle de nos habitudes anciennes
de pensée. Le mérite religieux de Barth est incontestable. Toute sécurité
intellectuelle et morale risque d’étre une prison de paresse, ou un refuge loin
d’un Dieu qui n’a pas cessé de vouloir nous conduire plus haut, et nous atteindre
plus profondément. Mais Barth offre-t-il a la théologie contemporaine une
méthode précise, juste et vraie ? Les confusions, les difficultés, les détours que
nous rencontrons dans son étude sur la Parole de Dieu et la tdche de la théologie
nous laissent perplexes*!.

La perplexité de Lemaitre I'emporte au bout du compte sur la recon-
naissance du «mérite religieux de Barth». Cette perplexité le conduit a
conclure: « Humblement, mais fermement, nous réclamons, en face de
I’engouement de la jeune génération pour la théologie de Barth, le droit
de ne pas nous inféoder a sa méthode. Nous le faisons, non pas seulement
parce que nous participons peut-étre a I’“idolatrie” latine de la clarté ; mais
nous le faisons, par souci de la vérité. »* En octobre 1928, Lemaitre parlait
de ’harmonie fonciére entre le Créateur et la créature. En 1934, il évoque
la «parenté entre I’ Esprit de Dieu et V'esprit humain »®. 11 y a ici, outre
Iinquiétude que suscite chez le professeur genevois le refus qu’il pergoit
chez Barth vis-a-vis de '« effort de compréhension religieuse, de recherche
du vrai, de science historique, d’approfondissement mystique », un point
d’achoppement majeur entre les deux hommes*.

Une lettre de Karl Barth a Auguste Lemaitre du 31 décembre 1934
montre que les rapports entre les deux hommes étaient alors chaleureux
et amicaux®. Le 1°" octobre 1934 puis, n’ayant pas recu de réponse, une
deuxiéme fois le 26 novembre 1934, Lemaitre avait invité Barth a venir
parler aux étudiants de Genéve ainsi qu’a une association, les « Amis
de la pensée protestante»*®. Barth lui répondit, tardivement, qu’il ne
pouvait pas envisager ce déplacement en raison des nombreuses taches
qui 'attendaient (Barth était alors en plein Kirchenkampf, bien sir) et des

40 Auguste Lemaitre, « Parole de Dieu, parole humaine», La Semaine Reli-
gieuse n° 33, 81° année (19 aolt 1933), p. 130.

4 Ibid.

42 Ibid.

43 Ibid.

4 Ihid.

4 Karl Barth Archiv (KBA 9234.383),

4 Lettre d’A. Lemaitre & K. Barth du 1% octobre 1934; Karl Barth Archiv
(KBA 9334.0927).



274 CHRISTOPHE CHALAMET

récents chamboulements dans sa situation professionnelle (il venait d’étre
démis de sa fonction de professeur a ’'Université de Bonn).

Le «clash» de 1937

C’est peu dire que la situation s’envenima rapidement, dans les années
qui suivirent la parution de Parole de Dieu et parole humaine (1933). Le
«clash» eut lieu, au grand jour, en 1937. C’est Auguste Lemaitre qui mit
le feu aux poudres, avec une recension du dernier ouvrage de Barth paru
en frangais, le Credo, traduit par Pierre et Jean Jundt (Paris, «Je Sers»,
1936)*7. Alors que, « depuis plusieurs générations», le Credo était devenu
«dans la main de certains chrétiens, un instrument de leurs intolérances, un
moyen de lancer I’'anathéme », ¢’était au tour de Karl Barth de « brandi[r]
a son tour le Credo traditionnel pour condamner les protestants égarés
dans la “synagogue du modernisme”. » Le parallélisme entre I'intolérance,
la lancée d’anathémes et la réflexion de Karl Barth était une premiére pique.
Mais la suite de la recension va bien plus loin encore :

Il semble parfois que ce grand théologien protestant considére le symbole comme
un document tombé du ciel. Il veut que nous professions a son égard le respect
de I’enfant a I’égard de « la parole du Pére ». Or le simple amour de la vérité nous
I'interdit. Le reproche que nous adressons a la théologie dialectique de Barth est
de manquer d’honnéteté intellectuelle *®.

L’accusation est forte, voire choquante. Pour en comprendre le sens précis,
nous devons lire ce qui suit immédiatement ’accusation de malhonnéteté
intellectuelle :

Est-il vrai, oui ou non, que les docteurs grecs ont interprété I'Ecriture avec des
préoccupations philosophiques ou ecclésiastiques étrangéres a la Révélation?
Est-il vrai, oui ou non, que la théologie biblique nous enseigne en méme temps
que I'unité du témoignage central des apotres, la diversité de leurs tendances et
de leurs expressions ? Il n’est pas loyal de taire ces problémes®.

Lemaitre revient, vers la fin de sa recension, sur les anathémes et les
tendances a accuser autrui d’hérésie. Il écrit : « ceux qui croient de toute leur
ame au Christ sauveur, mais qui donnent de leur foi une autre traduction
dogmatique que celle de K. Barth, n’autorisent pas plus un docteur qu'un
pape a les situer hors de 'Eglise de Dieu. »*°

La question qui vient tout de suite a l'esprit est celle de savoir si
Barth a jamais «situé» qui que ce soit «hors de ’Eglise de Dieu». A
ma connaissance, il ne I’a jamais fait. Ses principes et ses convictions
théologiques me semble d’ailleurs interdire d’emblée ce type de prise de

47 Auguste Lemaitre, « Credo, par Karl Barth», La Semaine Religieuse n° 5,
85¢ année (30 janvier 1937), p. 17-18.

2 Ibid.

Y Ibid.

0 Ibid.



LES THEOLOGIENS LIBERAUX FRANCOPHONES ET KARL BARTH 275

position. Méme au plus fort du Kirchenkampf, c’est-a-dire au moment ou
I’Eglise protestante allemande était infiltrée de toutes parts par I'idéologie
nazie, je ne pense pas que Barth aurait jeté ’anathéme envers qui que ce
soit publiquement et directement. A fortiori, lors de la chasse aux sorciéres
dont Rudolf Bultman fut la victime, vers la fin des années 1940 et au cours
de la décennie suivante, Barth refusa catégoriquement d’y participer de
quelque maniére que ce soit>'. Et donc on peut se demander si ce n’est
pas Lemaitre qui, ici, « affectionne les déclarations exagérées, énormes, les
condamnations massives » qu’il reprochait précisément a Barth >2. Lemaitre
n’avait-il pas lu, dans I'appendice au Credo, ce que Barth affirmait au
sujet de I'«orthodoxie» ? Il y écrivait ceci: « “Orthodoxie” signifie accord
avec les Péres et les Conciles. Cet accord n’est jamais en soi un but.
Vouloir a tout prix le restaurer n’a pas de sens. Cependant, quand on
repousse I"“orthodoxie” avec tant d’effroi, n’est-ce pas au nom d’une autre
“orthodoxie”, peut-étre celle de certaines habitudes de pensée du xix° ou
du xx° siécle ?»** De la méme maniére, Lemaitre n’a-t-il pas remarqué que,
dés la premiére page, Barth parlait du Symbole des ap6tres comme d’un
texte « dont ’existence est attestée depuis le huitiéme siécle, [...] déja connu
vers les années 200 et remontant a des temps plus reculés encore », mais que
’objet de ses conférences était le sens théologique et dogmatique de ce texte,
et non son origine historique ?>*

Quoiqu’il en soit, Barth s’offusqua du compte rendu de son ouvrage par
Lemaitre. Le 1 février 1937, il écrivit une lettre au rédacteur de la Semaine
religieuse, le pasteur Charles Genequand (1869-1950), ainsi qu’au lectorat
de ce journal: «Il me semble, que [le] reproche de manque d’honnéteté
intellectuelle, étant [un] reproche moral, n’est pas trop gentil et non plus
trop révélateur quant a la supériorité spirituelle, dont un éléve de Vinet
devrait faire preuve. Il me semble, que L.[emaitre] aurait pu m’attaquer
sans m’insulter. » > Barth envoya sa lettre a Pierre Maury, qui le remercia
et évoqua «l’article scandaleux de la Semaine religieuse » dans une lettre

31 Cf. 1a lettre de Karl Barth a I’évéque luthérien Theophil Wurm du 29 mai
1947, in K. Barth-R. Bultmann, Briefwechsel 1911-1966, Bernd Jaspert éd., Zurich,
TVZ, 19942, p. 276-285.

52 Cf. supra, note 41,

33 K. Barth, Credo, trad. Pierre et Jean Jundt, Paris, «Je Sers», 1936, p. 228.
Barth ajoute : « Moi aussi j’ai appartenu au libéralisme et j’en connais les charmes ! ».

4 Ibid., p. 7.

35 Lettre inédite (Karl Barth Archiv 9237.24). Cette lettre est reproduite, dans
son intégralité, a la fin du présent article. La référence & Alexandre Vinet s’explique
par la conclusion de la recension du Credo de Barth par Lemaitre : « Qu’on ne nous
dise pas que nous avons dans ce Credo un pain qui va nourrir les ames et puisse faire
passer le souffle de I’Esprit sur les Eglises ! Un lecteur laic, qui ne serait ni formé ni
déformé a I’école de nos docteurs, risque fort de s’égarer dans les labyrinthes de
K. Barth et de s’y trouver plus épuisé que fortifié, plus affolé que guidé par ce maitre
subtil. A ceux qui cherchent le Dieu sauveur, la lecture de quelques discours de Vinet



276 CHRISTOPHE CHALAMET

a Barth’®. Maury précisait : « Celui-ci m’a absolument indigné et je suis
content que tu y aies répondu avec cette vigueur. [...] Décidément ces
libéraux sont inimaginables, et Lemaitre a dépassé les bornes. Mais je
désespére qu’on arrive jamais a leur faire comprendre quoi que ce soit.
Tout au moins devrait-on pouvoir attendre d’eux une certaine courtoisie et
“honnéteté intellectuelle”, ce qui n’est pas toujours le cas.»>’ Le 12 juillet
1937, Maury écrit a Barth que «[l]e libéralisme se défend avec acharnement,
comme s’il était I’objet d’une conspiration occulte. »**

Avant méme de faire paraitre des extraits de la lettre de K. Barth,
la rédaction de la Semaine religieuse s’exprima: « Nous reviendrons sur
cette lettre, mais nous tenons a dire dés aujourd’hui a M. K. Barth que
la Rédaction de la Semaine Religieuse n’a pas attendu sa protestation pour
regretter une expression qui ne devrait pas figurer dans une discussion entre
théologiens également convaincus de la parfaite loyauté de leur pensée. » >

Puis, le 13 février 1937, la Semaine religieuse publia des extraits de
la lettre de Barth («nous nous sentons obligés de publier les passages
essentiels »), sans inclure I'une des phrases décisives, a savoir celle dans
laquelle Barth reproche a4 Lemaitre de I’avoir attaqué sur le plan moral et de
I’avoir insulté, ce qui détonnait de la part d’un disciple de Vinet®. Du coté
de la Rédaction de la Semaine religicuse, on était manifestement assis « entre
deux chaises» : on ne voulait pas contrarier le théologien balois, mais on
ne voulait pas non plus froisser un proche collaborateur comme Auguste
Lemaitre.

Le reproche de « manquer d’honnéteté intellectuelle » jeta un froid sur
leurs relations. Le reste de I’année 1937 n’allait pas simplifier les choses.

apporterait une réponse autrement claire et vivante. Mais Vinet écrivait il y a cent
ans...» A. Lemaitre, « Credo, par Karl Barth », art. cit., p. 18.

%6 Lettre du 25 février 1937, in K. Barth-P. Maury, Nous qui pouvons encore
parler..., op. cit., p. 111.

T Ibid., p. 112.

38 Ibid., p. 114. En note, Bernard REYMOND commente : « P, Maury s’en remet
ici a une impression toute générale. La presse protestante de ’'année 1937 n’a en effet
pas été particulierement agressive a I’endroit de Barth. » Ibid., p. 114, note 274, Cette
remarque surprend, au vu de la recension par Lemaitre du Credo de Barth, parue
le 30 janvier 1937 dans La Semaine Religieuse, recension a laquelle Maury faisait
allusion dans un post-scriptum a sa lettre précédente (du 25 février 1937).

59 « A propos d’un article », La Semaine Religieuse n° 6 (6 février 1937), p. 22.

¢ K. BarTH, « Réponse a Lemaitre», La Semaine Religicuse n°7, 85¢ année
(13 février 1937), p. 27.



LES THEOLOGIENS LIBERAUX FRANCOPHONES ET KARL BARTH 277

Auguste Lemaitre et Wilfred Monod en 1937

A peu prés au méme moment ou Lemaitre mettait en question ’hon-
néteté intellectuelle de Barth dans son compte rendu du Credo, Wilfred
Monod, professeur de théologie pratique a la Faculté libre de théologie de
Paris, éminent représentant de la théologie libérale francophone, se retrou-
vait seul, le mardi 16 février 1937, au moment d’entrer dans ’auditoire de
sa Faculté pour y donner son cours: I'auditoire était « aussi désert que la
surface lunaire »%!. Aprés un moment de stupéfaction, Monod écrivit, le
soir-méme, au doyen de la Faculté, Maurice Goguel, pour lui signaler le
fait que son cours, en plein semestre, avait été déserté, que les étudiants
lui reprochaient de s’en tenir «aux faits, aux expériences » alors qu'ils
voulaient «un enseignement doctrinal »%. Monod, qui était proche de
son 70° anniversaire, avait vu la situation se détériorer au fil des ans. Le
« barthisme » était largement responsable de cette situation, et Monod s’en
prenait réguliérement 4 ce mouvement dans ses cours®®, Monod décida de
démissionner. Ses collégues tentérent de le faire changer d’avis, sans succes.

Deux lettres inédites de W. Monod a A. Lemaitre montrent les liens qui
unissaient les deux hommes. En premier lieu, cette lettre écrite le Dimanche
des Rameaux, 21 mars 1937

Je continue a étre préoccupé des contrecoups de la réaction dogmatique
barthienne ou néo-calviniste, pour ’Evangile du Royaume de Dieu et pour
la véritable foi apostolique, laquelle est joie et victoire. La théologie pratique
—il6t que rongent ces courants hostiles [Monod ajoute ces mots en tout petits
caractéres, entre deux lignes] — est singuliérement menacée par les outrances
doctrinales d’une jeune génération aux allures scolastiques, dédaigneuse de
I'histoire et de la psychologie, de la méthode inductive et de l’expérience
religieuse. J'ai rompu des lances avec mes étudiants, qui naivement confondent
les termes : personnel et subjectif. « Mon cceur me dit de TA part : “Cherchez M A
face.” Je cherche T'4 face, & Dieu vivant!» Je me sers de Calvin contre Barth,
pour sauver la notion de testimonium spiritus sancti — et de Barth contre Calvin,
pour mettre en relief une conception de la Parole de Dieu qui rend impossible
la « théopneustie» de la lettre biblique. Ma situation a fini par devenir délicate,
méme difficile. Vous en jugerez par un document que je confie au dogmaticien,
car il est un «signe des temps». Je le confie aussi a votre cceur fraternel de

chrétien... oratio, meditatio, tentatio faciunt theologum®*.

On voit bien, dans cette lettre, que le souci de Monod s’adresse au moins

autant a la «jeune génération aux allures scolastiques, dédaigneuse de
I’histoire et de la psychologie, de la méthode inductive et de ’expérience

61 Sur cet épisode, cf. Bernard REYMOND, Théologien ou prophéte ? Les franco-
phones et Karl Barth avant 1945, p. 162-173.

62 Ibid., p. 163.

63 Ibid.

64 Lettre de W. Monod & A. Lemaitre du 21 mars 1937; Fonds Auguste
Lemaitre, BGE, Ms. fr. 6602, f. 522,



278 CHRISTOPHE CHALAMET

religieuse », qu’a Karl Barth lui-méme. Quelques mois plus tard, le 28 juillet
1937, Monod reprends la plume et confirme qui est visé par sa critique:

Vous avez pris le temps de m’écrire au sujet de ma démission de professeur — non
pas « volontaire », puisqu’elle me fut moralement imposée par les circonstances —
mais «réfléchie». Je vous remercie profondément. [...] I’aimerais causer avec
vous d’une maniére approfondie, devant précher a la cathédrale de St Pierre,
le 10 octobre, je me demande si vous pourriez m’accorder — a cette occasion —
le privilége d’un entretien. Il s’agirait de mettre au point bien des choses — au
lendemain du Congrés cecuménique. Et devant I'offensive dialectique du jeune
clergé hicetnunquiste, comment préserver I’Una sancta (en formation) de ces
funestes malentendus qui « rongent comme la gangréne»? (2 Tim. 2/17) De
quelle presse disposons-nous, dans les pays de langue frangaise, pour propager
efficacement I'idéal de Vinet, des Robertson, des Frommel, des H. Bois, des
Fallot 795

Les déboires de Wilfred Monod, I'irrespect dont il fait I’objet a la Faculté
libre de théologie protestante de Paris, sont étroitement liés a «1’offensive
dialectique du jeune clergé hicetnunquiste ». Les jeunes théologiens de la
revue Hic et nunc étaient, en effet, des barthiens militants®.

Le Christianisme social contre la théologie de la résignation

Je souhaite ne pas passer sous silence le fait qu’Auguste Lemaitre
combinait un accent libéral marqué avec une ligne, trés to6t assumée et
jamais reniée, qui releve du Christianisme social. Son ministére a Liévin,
dans la région ou Elie Gounelle et Henri Nick avaient fait ceuvre de
pionners, a la toute fin du xix° siécle, en fondant des Solidarités (Roubaix)
et autres Foyers du peuple (Lille-Fives), fut plus qu’une étape vite oubliée .

Cet accent chrétien social retentit nettement en 1949, a Genéve, lors
des Rencontres internationales, qui portaient cette année-1a sur la ques-
tion d’un «nouvel humanisme». Barth y donna une conférence intitu-
lée « L’actualité du message chrétien», mais dont le véritable théme est
I’«’humanisme de Dieu». Cette conférence annonce 1'autre conférence,

65 Lettre de W. Monod a A. Lemaitre du 28 juillet 1937; Fonds Auguste
Lemaitre, BGE, Ms. fr. 6602, f. 530-531.

% Sur cette revue, ¢f. Arnaud BauseroT, « La Revue Hic et Nunc: Les jeunes
turcs du protestantisme et I'esprit des années trente», Bulletin de la Société de
I’ Histoire du Protestantisme frangais 149 (juillet-aott-septembre 2003), p. 569-589.

67 Sur E. Gounelle, H. Nick, ces fondations et leur important rayonnement au
pres et au loin, ¢f. Réveil et Christianisme social, op. cit. Cf. également mon ouvrage
Revivalism and Social Christianity. The Prophetic Faith of Henri Nick and André
Trocmé, Eugene (Oregon, USA), Wipf & Stock, 2013.



LES THEOLOGIENS LIBERAUX FRANCOPHONES ET KARL BARTH 279

bien plus célébre, qu’il donna en 1956 sur L’humanité de Dieu®®. Lemaitre
participa a I’entretien, entre diverses personnalités, qui suivit la conférence
de Barth. Voici notamment ce qu’il dit, en conclusion de ses remarques,
qu’il avait pu préparer et rédiger a I'avance :
Un dernier mot, qui est peut-étre une question directe 2 mon vieil ami Karl
Barth. Jai été trés frappé de I’entendre dire: « Ceux qui sont en quéte d’un
nouvel humanisme me font I'impression de gens un peu tristes, parce qu’ils
sont indécis.» [...] Mais lorsque j’entends tant de chrétiens, formés a 1’école
de la néo-orthodoxie et aussi a celle de mon ami le professeur Barth, dire et
répéter : « Le monde ne changera pas», eh bien voila ce que je trouve triste!
Je me demande si M. Barth nous dira qu’il fait sienne cette formule que nous
entendons souvent répéter — a Genéve comme ailleurs —: les chrétiens ne croient
plus que le monde changera ; j’entends avant la transformation catastrophique
de la fin des temps et du Royaume transcendant de Dieu®.

La théologie barthienne donne a certains, dont Auguste Lemaitre, une
impression de résignation, sans doute liée a ’anthropologie théologique de
Barth, bien plus proche a de nombreux égards de la pensée des réformateurs
protestants du xvi°si¢cle que de la pensée moderne 4 laquelle Lemaitre
adhére. Et en effet Barth ne croit pas en la possibilit¢ pour I’étre humain
de contribuer a 'advenue du Royaume de Dieu. Il ne croit pas non plus
en I'idéologie moderne du progrés. Mais cela signifie-t-il qu'il opte pour la
résignation, étant donné que «le monde ne changera pas»? Certes non!
L’engagement de Barth — un engagement qu’il ne renia jamais — aupres des
travailleurs durant ses années de ministére a Safenwil (Argovie), de 1911
a 1921, au point ot on le qualifia de « pasteur rouge », puis son role de chef
de file dans la lutte contre les Deutsche-Christen et donc contre tout accueil
de I’idéologie nazie au sein de I’Eglise protestante en Allemagne, mais aussi
sa participation a la lutte contre la bombe atomique dans I’aprés-guerre,
tout cela manifeste une vive conscience que le monde «change», et qu’il
ne change pas toujours pour le mieux. La nécessité de 'engagement des
chrétiens dans la société n’a jamais fait le moindre doute aux yeux de Barth.
Le monde «changera », aucun doute a ce sujet. La question est plutdt de
savoir dans quelle direction il changera et quelle théologie nous permet
de rester lucide tant sur la nécessité que les limites de I'action de I’étre
humain dans la société et dans I’histoire. Le refus, chez Barth, d’envisager
une collaboration ou une contribution humaine a ’'advenue du Royaume
ne signifiait en rien qu’il considérait comme facultatif le fait de travailler a
’humanisation des sociétés humaines.

68 K. BARTH, « L’actualité du message chrétien » (conférence du 1°* septembre
1949, Rencontres internationales de Genéve), in René GROUSSET et al., Pour
un nouvel humanisme. Textes des conférences et des entretiens organisés par les
Rencontres internationales de Genéve (1949), Neuchitel, La Baconniére, 1949,
p. 37-47 ; K. BARTH, L humanité de Dieu, trad. Jacques de Senarclens, Genéve, Labor
et Fides, 1956.

69 « Troisiéme entretien », in Pour un nouvel humanisme, op. cit., p. 257.



280 CHRISTOPHE CHALAMET
Le probléme de la récitation liturgique du Symbole des apitres

La théologie libérale, on le sait, se méfie des «autorités» humaines
que certains souhaitent imposer. La critique des dogmes et des énoncés
doctrinaux vient de cette méfiance. En 1957, Lemaitre reprend une vieille
querelle (cf. I’ Apostolikumsstreit de 1891-1892 notamment), qu’on aurait
pu imaginer dépassée, lorsqu’il s’insurge contre la récitation du symbole
des apOtres durant le culte:

Récemment, au cours d’un service matinal de Sainte Céne, annoncé dans la
liste des cultes réguliers de I'Eglise, 2 Genéve, le pasteur a prié les membres de
Passemblée de prononcer avec lui a haute voix, le « credo », si malheureusement
désigné sous le titre: Symbole des apotres. Ce texte classique, considéré avec
vénération par nos fréres catholiques, souléve bien des réserves. De nombreux
protestants ne peuvent souscrire a tous les articles d’un document qui dés le
Xix¢ siecle a été 'occasion de vives controverses. S1 nous comprenons que le
public d’un culte puisse étre appelé a réciter I'Oraison dominicale, nous trouvons
inadmissible de recourir a ce méme procédé liturgique quand il s’agit d’'un Credo
doctrinal, auquel tous les fidéles sont loin d’attacher le méme prix. Participant
au culte d’'une communauté, I’adorateur accepte de ne pas retrouver toujours sa
propre pensée dans les cantiques ou les priéres auxquels il est invité a s’associer.
Mais qu’on lui demande la proclamation orale d’un document tout humain, en
qui il ne reconnait plus I’expression de ses convictions personnelles, voila qui est
fort peu « protestant ». La sincérité devant Dieu est un devoir absolu.

Il y a dans cette prise de position quelque chose de typique du libéralisme
théologique : la « sincérité » et I'authenticité 'emportent sur une quelconque
«vérité » objective. Cette sincérité, selon Lemaitre et bien d’autres penseurs
libéraux, est menacée par I'imposition de la récitation d’un document « tout
humain » aux fidéles.

Barth, quant a lui, n’a jamais considéré les dogmes comme des auto-
rités infaillibles qui réclament notre obéissance sans condition. En 1932,
dans le premier tome de sa Kirchliche Dogmatik, il écrit que le «dogme
ecclésiastique ne posséde en lui-méme aucun caractére divin; il n’a de
valeur qu’humaine et pédagogique. Nous pourrions donc le répudier.» !
Concernant I'Ecriture elle-méme : c’est « mal rendre hommage a la Bible
que de I'identifier directement a I’Autre, 4 la révélation de I’Autre. » ?

0" A. LEMAITRE, « La Sainte Céne et le “Credo” », in Le Protestant du 15 mars
1957, p. 3.

' Dogmatique 1/1**, tome 2, Genéve, Labor et Fides, 1953, p. 111. Barth
continue : « Mais, justement, nous n’avons aucune raison de le faire. » Ibid.

2" Dogmatique 1/1*, tome 1, Genéve, Labor et Fides, 1953, p. 108. Aprés avoir
affirmé que «la Bible et la révélation sont distinctes », Barth envisage leur unité
comme « un événement ». Ibid., p. 109.



LES THEOLOGIENS LIBERAUX FRANCOPHONES ET KARL BARTH 281
Conclusion

De I’avis de son collegue et ami Jaques Courvoisier, en Auguste
Lemaitre le pasteur I’emporta sur le professeur . On peut dire la méme
chose de Wilfred Monod, qui reconnaissait volontiers cet état de fait:
«Je suis pasteur; je n’aurai été que pasteur. Ai-publié des ouvrages?
Simples copeaux tombés de I’établi dans un atelier pastoral.»” Autre
point commun décisif entre Lemaitre et Monod: 'un comme [’autre,
contrairement a Barth, ne vécut pas la Premiére Guerre mondiale comme
un bouleversement qui mettait en question la théologie qu’ils avaient héritée
et qu’ils s’étaient appropriée >,

Dans les remarques critiques exprimées par Auguste Lemaitre au fil
des ans, on retrouve presque tous les éléments de la critique du libéralisme
théologique vis-a-vis de Barth : la défense d’une harmonie fonciére entre le
Créateur et la créature, de la connaissance de Dieu a travers la conscience,
de la présence indispensable de la liberté dans le rapport aux dogmes et
a la doctrine, mais aussi, comme conséquence de tout cela, la possibilité
intrinseque a 1’étre humain de collaborer a I'ceuvre divine et a la venue du
Royaume de Dieu. Tout cela fait de Lemaitre une excellente illustration du
«désamour » qui fut celui des théologiens libéraux. Désamour envers qui,
toutefois ? Envers Barth ou envers les « barthiens » plus ou moins rigides et
intolérants ? De la méme maniére que Barth ne lut pas toujours en bonne
part, tant s’en faut, les penseurs du libéralisme théologique, il me semble
évident qu’il y a de la caricature de la part des libéraux dans leur critique
de sa pensée’®. Dans le tout premier tome de sa Kirchliche Dogmatik, Barth
écrivait sans arriére-pensée qu’« [aJu fond, la théologie libérale n’a jamais
été aussi nocive qu’elle le semblait.»”” Et vers la fin de sa vie il affirmait
qu’il pouvait légitimement se considérer lui-méme comme un théologien

3 «En Auguste Lemaitre, le pasteur domine le théologien. Cela se sent tout au
long de son livre. » Jaques COURVOISIER, « Une nouvelle Dogmatique protestante »,
Journal de Genéve du 15 septembre 1954 (a propos du livre d’Auguste Lemaitre Foi
et Vérité).

% Wilfred MonoD, Aprés la journée, op. cit., p. 15. Cf. Laurent GAGNEBIN,
Christianisme spirituel et Christianisme social, op. cit., p. 105-106.

75 Concernant Wilfred Monod et la guerre, ¢f. Laurent GAGNEBIN, Chris-
tignisme spirituel et Christianisme social. La prédication de Wilfred Monod
(1894-1940), p. 450 : « on ne trouve pas chez Monod cette profonde remise en cause,
proprement théologique, qui marqua l'entreprise théologique d’alors.» Monod
« garde ainsi une tonalité d’avant-guerre ». Il n’en va pas autrement pour Auguste
Lemaitre.

76 Sur les maniéres dont Karl Barth interprétait certaines grandes figures
de la théologie libérale germanophone, ¢f. mon article « Karl Barth and Liberal
Protestantism », in Paul Dafydd Jongs et Paul T. Nimmo éd., The Oxford Handbook
of Karl Barth, Oxford-New York, Oxford University Press, 2019.

7 K. BARTH, Dogmatique 1/1, t. 1, op. cit., p. 244.



282 CHRISTOPHE CHALAMET

«libéral », et que les questions liées a cette tradition théologique, loin de lui
étre étrangéres, I’habitaient encore’®.

Il nous revient, aujourd’hui, de dépasser ces caricatures. Pour les
dépasser, il nous appartient d’acquérir une connaissance fine, détaillée, des
penseurs en question et des théologies qu’ils promouvaient (et promeuvent
encore).

Lettre de Karl Barth a Charles Genequand du 1*" février 1937
(Karl Barth Archiv 9237.24)

Bale, le 1. Février 1937

Monsieur et trés honoré pasteur!
Dans la critique que mon ancien ami Lemaitre a écrit sur mon livre
‘Credo’ (Sem. Rel. Nr. 5. p.18) je lis les lignes suivantes:

« Le reproche central que nous adressons a la théologie dialectique de Barth
est de manquer d’honnéteté intellectuelle. Est-il vrai, oui ou non, que les
docteurs grecs ont interprété I’Ecriture avec des préoccupations philosophiques
ou ecclésiastiques étrangéres a la Révélation? Est-il vrai, oui ou non, que la
théologie biblique nous enseigne en méme temps que 'unité du témoignage
central des apotres, la diversité de leurs tendances et de leurs expressions ? Il
n’est pas loyal, de taire ces problémes... »

J’aimerais a vous dire — et si vous étes d’accord, aussi aux lecteurs de la
Sem. Rel. — en quelques mots ce que j’en pense.

Il me semble, que la reproche de manque d’honnéteté intellectuelle,
¢tant une reproche morale, n’est pas trop gentille et non plus trop révélatrice
quant a la supériorité spirituelle, dont un éléve de Vinet devrait faire preuve.
Il me semble, que L. aurait pu m’attaquer sans m’insulter.

Les deux questions, qui me sont posées si solennellement, sont répon-
dues il y a longtemps — sans que, hélas, Lemaitre s’en soit apergu. Je répéte :
1. C’est une idée des rationalistes du 18°siécle et des Harnack du 19,

que les «docteurs grecs» (j’entends : les promoteurs directs et indirects
du dogme du 4°et 5°siécle) aient interprété ’Ecriture avec des préoc-
cupations étrangéres a la révélation. Mais ce n’est pas vrai. Ils I"ont
interprété dans leur language, dans le cadre de leurs présuppositions
philosophiques, vis-a-vis des erreurs de /eur temps. Sans diminuer les
dangers et méme les fautes de leur théologie, je ne vois qu’ils aient faussé
la substance de ’évangile. Je vois, que, dans leur dogme, ils I’ont préservé
contre la falsification.

8 K. BarTH, « Mdglichkeiten liberaler Theologie heute», in Schweizerische
theologische Umschau 30 (juillet 1960), p. 95-101.



LES THEOLOGIENS LIBERAUX FRANCOPHONES ET KARL BARTH 283

2. Il est vrai, que la théologie biblique nous enseigne une diversité¢ de
tendances et des expressions des auteurs du N.T. Paul n’est pas Pierre,
Jean n’est pas Jacques. Pourtant cette diversité n’est pas infinie. C’est une
diversité dans le cadre d’une unité trés nette. I1 n’y a pas d’arianisme, il
n’y a pas de pélagianisme, il n’y a pas de catholicisme romain, il n’y a pas
de Schleiermacherianisme dans cette unité. 11y a, au N.T., la premiére
de Jean... Et «il n’est pas loyal de taire ces problémes» !

Est-ce qu’il est permis, que moi aussi je pose une question ? Je ne suis pas
trop étonné de I'attaque de Lemaitre. Mais je suis étonné de trouver cette
attaque dans la Semaine Religieuse. Il'y avait un temps, oti mon pauvre livre
aurait trouvé un accueil un peu plus intéressé dans ce journal. Est-ce que
les « évangéliques » de la Suisse romande sont devenus libéraux depuis ?

Tout en vous assurant de mon plus grand estime, je suis, monsieur et
trés honoré pasteur, votre dévoué

K. Barth






	Les théologiens libéraux francophones et Karl Barth : les raisons d'un désamour : le cas d'Auguste Lemaître

