
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 151 (2019)

Heft: 3

Artikel: L'éxégèse de 1 Corinthiens 1-2 par Karl Barth dans La Résurrection
des Morts

Autor: Hay, Andrew

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-865000

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-865000
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 151 (2019), P. 247-261

L'ÉXÉGÈSE DE 1 CORINTHIENS 1-2

PAR KARL BARTH
DANS LA RÉSURRECTION DES MORTS

Andrew Hay

Résumé

Bien que Die Auferstehung der Toten (1923) reste une œuvre marginale
dans les descriptions de la première théologie de Barth, plusieurs analyses
récentes ont rendu sa réception plus effective. Le présent article commence

par offrir un bref compte-rendu des pratiques exégétiques et interprétatives
de Barth dans cet ouvrage, avant de considérer l'examen des exhortations
morales et ëpistémologiques particulières qui se trouvent dans la section sur
la « sagesse » et la « folie » (1 Co 1 et 2).

Le commentaire par Barth de la Première épître de Paul aux Corinthiens,

intitulé La résurrection des morts, est probablement la plus riche
de ses premières œuvres exégétiques, à l'exception bien entendu du Römerbrief1.

Pourtant, son importance pour la compréhension de cette première
période de l'œuvre de Barth passe souvent inaperçue. Cette importance
devrait toutefois être évidente du fait que c'est l'un des deux cours d'exégèse
des années 1920 que Barth a publiés. Ces cours ont été donnés au semestre
d'été 1923, en même temps que ceux sur les confessions de foi réformées2.
Comme à son habitude, Barth a travaillé frénétiquement à préparer ses

cours sur les confessions de foi réformées, au point de manquer de temps
pour son commentaire biblique. Il en était néanmoins convaincu: «il y a

vraiment toujours beaucoup de choses constamment étonnantes » dans ce

que Paul a écrit3. Barth pensait apparemment que ce qu'il avait découvert

1 Karl Barth, Die Auferstehung der Toten. Eine akademische Vorlesung über

I Kor 15 (1923), Zollikon-Zurich, Evangelischer Verlag Zurich, 19534. Cet ouvrage
n'a pas été traduit en français. K. Barth, Der Römerbrief. Zweite Fassung (1922),
Zürich, TVZ, 2008 ; Id., L'Epitre aux Romains, trad. Pierre Jundt, Genève, Labor
et Fides, 2016.

2 K. Barth, Die Theologie der reformierten Bekenntnisschriften (1923), Zurich,
TVZ, 1998.

3 K. BARTH-EduardTHURNEYSEN, Briefwechsel, t. 2: 1921-1930, Zurich, TVZ,
1974, p. 162.



248 ANDREW HAY

en préparant ce cours méritait d'être diffusé plus largement, et la publication

eut lieu un an après.
Pourtant, bien que La résurrection des morts ait été imprimé il y a bientôt

un siècle, ce livre a été largement négligé, non seulement dans les lectures de
la conception barthienne de la résurrection, mais également dans celles de

son herméneutique4. Lorsqu'elle est prise en compte, La résurrection des

morts est souvent considérée comme un texte secondaire, sous l'influence
de la substance théologique qui gouverne le Römerbrief tout comme
de sa technique interprétative. Dans la plupart des cas, les composants
principaux de l'exposé de Barth ont été manqués. Il y a eu peu de réflexions

sur le contenu exégétique et théologique de la lecture de Paul par Barth : la
substance de ce que Barth lui-même croit avoir trouvé dans 1 Corinthiens
est restée essentiellement non examinée. L'attention se dirige plutôt vers
des questions formelles, comme celle de l'historicité de la résurrection de

Jésus-Christ, comme le montre par exemple le regret de N. T. Wright que
Barth revendique «une réalité historique pour la resurrection» tout en
déniant « aux historiens le droit de se prononcer sur la question. »5

Bien que La résurrection des morts reste marginale dans les descriptions
de la première théologie de Barth, plusieurs analyses récentes en ont été

proposées. Comme pour toutes les œuvres de Barth, le critère indispensable
de compréhension est une lecture attentive. Une telle lecture doit partir
du principe que ce que Barth veut dire peut avoir de la valeur. Elle ne
doit pas seulement chercher dans le texte des exemples pour une théorie
à propos de Barth. Elle doit essayer de rendre compréhensible à la fois
la tâche intellectuelle particulière de Barth dans ce livre et le contenu de

ce qu'il a à dire. Et elle doit travailler à partir d'une prise en compte
fine du contexte de production du texte. C'est seulement à ces conditions
que l'on peut espérer comprendre avec précision les questions posées
dans La résurrection des morts, notamment les commentaires à propos
de 1 Co 1-2. Ainsi, en s'attachant à remplir ces conditions, cet exposé
commencera par offrir un bref compte rendu des pratiques exégétiques
et interprétatives de Barth dans cet ouvrage, avant de considérer les

exhortations morales et épistémologiques particulières qui se trouvent dans
la section sur la «sagesse» et la «folie» où Barth commente les chapitres 1

et 2 de l'épître.

4 Cf. Gisbert Greshake, Auferstehung der Toten. Ein Beitrag zur gegenwärtigen
theologischen Diskussion über die Zukunft der Geschichte, Essen, Ludgerus Verlag,
1969, p. 52-95 ; Hans-Georg Geyer, « Karl Barths Umgang mit der Osterbotschaft
des Neuen Testaments», Zeitschrift für dialektische Theologie 13 (1997), p. 47-66;
Benoît Bourgine, L'herméneutique théologique de Kar! Barth. Exégèse et dogmatique
dans le quatrième volume de la Kirchliche Dogmatik, Leuven, Peeters, 2004.

5 N. T. Wright, The Resurrection of the Son of God, Minneapolis, Fortress
Press, 2003, p. 5.



L'ÉXÉGÈSE DE 1 CORINTHIENS 1-2 PAR KARL BARTH 249

1. La tâche de l'exégèse théologique

Les pratiques exégétiques de Barth sont complexes et diverses, dépendantes

de convictions théologiques concernant la nature de la Bible et la

responsabilité de ses lecteurs. Peu de présentations de ces pratiques font
droit à cette complexité, et la plupart sont imprécises à propos de sa manière
de se confronter au texte biblique. Les lectures de Barth sont souvent
présentées d'une manière très conceptuelle, afin de montrer ses partis
pris herméneutiques. On généralise alors volontiers, à partir d'occurrences

particulières dans son exégèse, de telle manière que les commentaires de son

usage du récit biblique, par exemple dans la christologie de la doctrine de la
réconciliation de la Dogmatique, sont conçus comme pouvant s'appliquer à

toutes les périodes du travail théologique de Barth. Pour faire justice à ses

lectures, un travail plus précis est nécessaire : un travail attentif à la fois à

la manière dont Barth, à chaque moment du développement de sa pensée,

comprend la nature des textes bibliques, ainsi qu'aux diverses manières qu'il
a de les explorer. Et donc, avant d'en venir à 1 Co 1-2, notre première
question à l'approche de La résurrection des morts doit être : comment Barth
considere-t-il le texte qu'il est en train de lire

1.1. Apostolicité et historicité

L'exégèse proposée par Barth dans La résurrection des morts est une
exégèse de l'Écriture. Dans ses cours parallèles sur les confessions de foi
réformées, il commence à exprimer une interprétation du Schriftprinzip (le

principe scripturaire) comme manière de parler de l'autorité de l'acte divin
d'auto-manifestation : le discours théologique à propos de l'Écriture est une
manière de parler de la révélation qui, de la même manière, est une façon de

parler de Dieu. En tant que « Parole de Dieu », l'Écriture est « le témoignage
de la révélation de Dieu, de la nouvelle relation avec les êtres humains créée

par Dieu, spéciale, directe, unique, effective, dépassant la séparation de la

chute. »6 Et ainsi le Schriftprinzip, que Barth en était venu à voir comme
un composé essentiel de la tradition réformée, n'est pas principalement une
confirmation concernant le texte biblique per se, mais plutôt un geste qui
pointe vers l'événement de l'auto-communication de Dieu. « Dieu n'est pas
connu indirectement mais directement à travers Dieu lui-même », dit Barth.
«La formule de cette immédiateté, de la facticitê absolue, du paradoxe
de la révélation, est le Schriftprinzip précisément en vertu de son caractère
scandaleux.»7

Nulle part dans La résurrection des morts Barth ne considère le texte
biblique en des termes si univoques. Mais même si Barth ne lie sa discussion
à aucune assertion dogmatique sur la nature de l'Écriture, sa manière de lire

6 K. Barth, Theologie der reformierten Bekenntnisschriften, p. 75.
7 Ibid., p. 79.



250 ANDREW HAY

le texte paulinien montre qu'à ses yeux 1 Co est un élément dans l'économie
divine de la révélation, et pas simplement un texte religieux qui peut être

objectivé dans la perspective d'une enquête historique. Il faudrait plutôt
dire que Barth approche la lettre de Paul comme un discours apostolique :

comme un texte religieux issu de la mission kérygmatique de son auteur
et qui est, de plus, le lieu de la révélation divine actuelle. La source et le

contexte du texte sont la présence communicative de Dieu, devant laquelle
se tiennent tant Paul que les lecteurs, les auditeurs et les commentateurs
du texte. Cette présence de la puissance révélatrice dans le texte n'implique
pas, cependant, que ce que Barth fait dans La résurrection des morts puisse
être réduit à «une méthode dialectique d'argumentation». Parler en ces

termes revient à faire de la puissance révélatrice du texte ici et maintenant
une fonction de l'activité de l'interprète plutôt que de la présence de Dieu.
Il est plus exact de dire que l'exégèse de Barth présuppose que le texte est

un type particulier de texte, dont la lecture est un événement qui nécessite

que l'interprète adopte une certaine posture devant la réalité dont le texte
atteste la présence radiante - ce que R. Dale Dawson a appelé « la méthode
dialectique du témoignage. »8 Cela implique deux aspects pour Barth :

1. L'interprétation théologique doit être attentive à la rhétorique du
texte. Cette rhétorique ne peut pas être étudiée comme une caractéristique
littéraire secondaire d'un texte qui devrait être décrit à travers l'examen des

circonstances historiques de l'écriture de Paul, puis traduit en termes plus
conceptuels. Au contraire, la tâche de l'interprète implique une attention
à la dimension d'adresse du texte, dirigée vers l'interprète comme une
convocation divine. «Paul ne fait pas de philosophie, il prêche», écrit
Barth. «Il montre [...] comment nous devons nécessairement penser du
point de vue du Christ, par la vérité révélée. » L'exégèse théologique n'est

pas, selon Barth, une instance transcendante, c'est une occasion d'obéir à

la responsabilité de « penser du point de vue de [...] la vérité révélée »9.

2. Toute interprétation authentique doit être consciente de son
insuffisance à rendre ce dont il est question dans le texte, parce que ce dont il
est question est une réalité eschatologique divine. L'interprète ne doit pas
prétendre à une complète exposition ou explication du texte. L'interprète
doit plutôt faire preuve, comme le rappelle Calvin, de cette posture humble
qui consiste à être «docile» et «modeste»10, une posture plus appropriée
vis-à-vis du texte que l'expertise historique ou philologique.

C'est de ce point de vue que l'attitude de Barth à l'égard de la criticique
historique entre en ligne de compte. Il y a dans La résurrection des morts

8 R. D. Dawson, The Resurrection in Kurl Barth, Aldershot, Ashgate, 2007,

p. 43.
9 K. Barth, Die Auferstehung der Toten, p. 109-110.
10 J. Calvin, Institution de la religion chréstienne (1560), I,vii,5, in G. Baum,

E. Cunitz, E. Reuss éd., Corpus Reformatorum, t. 31, Braunschweig, Schwetschke,
1865, p. 97 ; éd. Jean-Daniel Benoit, Paris, Vrin, 1957, t. 1, p. 99.



L'ÉXÉGÈSE DE 1 CORINTHIENS 1-2 PAR KARL BARTH 251

de quoi admettre l'observation de Rudolf Bultmann selon laquelle « le

présent commentaire de la première épître aux Corinthiens ne s'oppose pas
à l'explication philologique et historique mais au contraire l'utilise et la

complète. »11 Barth admet bien sûr que le texte apparaît dans des conditions
historiques particulières, que le texte offre une interprétation des «idées

[de Paul] en général» et plus précisément sur des sujets comme le voile
des femmes et les charismes12. La résurrection des morts est une bonne
illustration de ce que Barth a appelé, un an plus tôt, dans son cours inachevé

sur Calvin, la « relation vivante à la Bible », c'est-à-dire le fait que « la Bible
reçoit une étude objective» que les interprètes doivent entreprendre13. La
liberté «vivante», ou «en mouvement», à l'œuvre dans La résurrection
des morts est la liberté de faire usage de ce que Barth perçoit dans

l'exégèse de Calvin, où lafructifera doctrina est reconstruite « directement à

partir des proprietas des mots, et directement du contexte de l'histoire. »14

Une telle reconstruction, non seulement par Calvin, mais par l'interprète
contemporain, était vue par Barth dans son premier cours de dogmatique
comme «un acte que nous avons à faire [...] si nous devons avoir la
connaissance de l'Écriture, car personne ne peut échapper absolument
à l'enquête historique.»15 Barth n'a aucun désir, dans La résurrection
des morts, de présenter une telle enquête comme inacceptable. Il veut
simplement rendre clair que la recherche historique ne peut pas prétendre
rendre la Parole de Dieu authentique, comme si «parler de la Parole de

Dieu dans l'Écriture se jouait dans la simple mise en forme de cette image
historique.»16

La résurrection des morts exprime une revendication, que Bultmann
avait correctement perçue : « l'exégèse de 1 Co 15 ne doit pas demeurer figée
dans la constatation d'un intéressant phénomène de l'époque [...]. »17 Et la
décision de Barth dans ce domaine découle d'une conviction sur la manière
dont l'objet de l'enquête biblique - c'est-à-dire Dieu - doit informer la

pratique de l'étude théologique. Pourtant, Bultmann s'inquiète que Barth
ne donne à la critique historique qu'un coup d'oeil furtif, échouant dès lors
à donner à 1 Co « une interprétation plus serrée faite à partir de la fixation

11 R. Bultmann, « Karl Barth, "La résurrection des morts" » (1926), in Foi et
comprehension, t. 1 : L'historicité de l'homme et de la révélation, trad. André Malet,
Paris, Seuil, 1970, p. 50.

12 Die Auferstehung der Toten, p. 1-2 et 30-33.
13 «Das Verhältnis zur Bibel ist ein bewegtes Verhältnis [...]. Die Bibel

bekommt gegenständliches Interesse.» K. Barth, Die Theologie Calvins (1922),
H. Scholl éd., Zurich, TVZ, 1993, p. 525.

14 Ibid., p. 526.
15 K. Barth, Unterricht in der christlichen Religion, t. 1 : Prolegomena (1924),

H. Reiffen éd., Zurich, TVZ, 1985, p. 312-313.
16 Ibid., p. 313-314.
17 R. Bultmann, « Karl Barth, "La résurrection des morts" », Foi et compréhension,

t. 1, p. 63.



252 ANDREW HAY

historique du texte»18. L'argument de Bultmann est que Barth forge
des interprétations théologiques sans effort, en déterminant la Sache (le
contenu ou la matière) théologique du texte à partir de sa forme historique
contingente. Bultmann gère ce problème par la Sachkritik, c'est-à-dire la
critique du texte à partir de ce dont parle le texte, puisant dans le texte
tel élément théologique central tout en interprétant de manière critique ce

que l'apôtre a formulé de manière moins adéquate19. Barth, par contraste,
pense que la Sache dans le texte n'est pas l'un de ses composants parmi
d'autres, mais un acte de révélation divine, auquel le texte rend témoignage,
et qui est présent à la fois au contexte d'énonciation original du texte et à

l'interprète contemporain. C'est en ce sens que, pour Barth, l'exposition du
texte est une exposition de la Sache, de ce dont le texte témoigne.

1.2. Suivre Paul - le cantus firmus

Qu'est-ce donc que ce commentaire, La résurrection des morts, par
rapport au texte de Paul Au niveau premier, le commentaire est vu comme
un effort pour réaffirmer ce que le texte affirme, pour dire la même chose
dans des mots différents, afin de permettre l'émergence de la force propre au
texte. Barth ne souhaite ni présenter l'information sur le contexte historique
et religieux du texte pour elle-même, ni guider le lecteur à travers ses

descriptions linguistiques. Il suit plutôt les grandes lignes de ce que Paul
a écrit, pour indiquer au lecteur l'objet du témoignage de Paul. La lettre
de Paul est un témoignage, démontrant la bonne nouvelle à ses auditeurs.
Et si la tentative de l'apôtre est de porter témoignage, celle de l'exégète est
de suivre le témoignage de l'apôtre. « Tout dépend de cela », affirme Barth :

«suivre le mouvement de la pensée [de Paul] de loin et entendre avec plus
ou moins de clarté les choses les plus vitales qu'il a essayé de dire et ne peut
dire nulle part»20.

Barth cherche à «suivre» les grandes lignes du texte de Paul en
mélangeant paraphrase et examen conceptuel - ce que Bultmann a remarqué
quand il parle de 1'«exégèse très ingénieuse» de Barth21. Ainsi, dans son
interprétation, Barth se libère rarement de Paul. Plusieurs exemples dans
l'exégèse de 1 Co 1-2 montrent comment il s'y prend.

1. Prenons son commentaire de 1 Co 1,25 :

La folie de Dieu - la seule chose que nous puissions saisir de Dieu : qu'en lui nos
pensées sont confondues et deviennent de la folie (et pas seulement à cause de

notre incapacité, mais aussi par la volonté et l'ordre de Dieu) - cela est plus sage

18 Ibid., p. 55.
19 « De là vient qu'en ce qui me concerne je ne puis renoncer à la critique

matérielle (Sachkritik) qui émerge du texte lui-même. » Ibid., p. 55 (rév.).
20 K. Barth, Die Auferstehung der Toten, p. 64.
21 R. Bultmann, «Karl Barth», Foi et compréhension, t. 1, p. 70. Ingénieuse,

mais néanmoins « intenable »



L'ÉXÉGÈSE DE 1 CORINTHIENS 1-2 PAR KARL BARTH 253

que l'homme, la faiblesse de Dieu (ce vide inconnu dans lequel Dieu nous place
quand la Croix devient vraiment le critère de la connaissance de Dieu), cela est

plus fort que l'homme22.

À première vue, ce que semble faire Barth consiste moins à suivre Paul
qu'à courir à côté de ses affirmations. C'est-à-dire, les parenthèses de Barth
mises à part, pour ce qui concerne la substance, Barth semble emmener
le texte là où le texte ne veut pas aller. Bien sûr, les mots et les concepts
que Barth utilise ne sont pas ceux de Paul. Le «car la folie de Dieu est

plus sage que les hommes » de l'apôtre entraîne la première incise de Barth
(«en lui nos pensées...»), et le «la faiblesse de Dieu est plus forte que
les hommes», devient la seconde incise de Barth («ce vide inconnu...»).
Mais ces affirmations entre parenthèses sont des extensions qui veulent
faire porter l'attention sur ce qu'impliquent les mots de Paul, et visent
à leur donner de la force en soulignant le sens qu'ils recèlent. De la
même manière, les concepts que Barth utilise dans ses incises explicatives

- « transfert », « vide » et le critère épistémologique crucicentrique - ne sont
pas des corrections de Paul, mais des manières d'exprimer la portée du
langage de Paul. Ce serait aller vite en besogne que de conclure d'un tel

passage que dans La résurrection des morts Barth approche le texte avec
une conceptualité qu'il a lui-même forgée : parler en ces termes laisserait
entendre qu'entre les mains de Barth, le texte devient simplement l'occasion
d'une exposition de ses propres idées.

2. Un dernier aspect de la manière dont Barth traite le texte de Paul
doit encore être mentionné avant que d'en venir de manière plus spécifique
aux deux premiers chapitres de 1 Co. En commentant certains passages,
Barth se positionne lui-même dans le cadre de sa compréhension générale
de la lettre. Selon lui, la lettre présente un arc argumentatif unique et une
unité thématique variée. La ligne de l'argument est dévoilée au long de

La résurrection des morts, mais pour notre propos, elle est exposée comme
une question en conclusion de son examen de 1 Co 1-2: «la position et
la contre-position dans la dispute autour de la résurrection, exprimées en
1 Co 15, ne sont-elles pas déjà visibles ici dans leurs grandes lignes?»23 À
la lumière de cette unité « visible », Barth présente les matériaux de ces deux
premiers chapitres non pas simplement comme un «grand conglomérat
d'exhortations, de recommandations et d'enseignements doctrinaux»24,
mais comme un examen de la communauté corinthienne du point de vue de

la réalité décisive de la résurrection, « l'unique point » d'où l'épître procède
et vers lequel elle ne cesse de revenir. C'est pourquoi Barth peut parler du
cantus firmus des deux premiers chapitres : alors que Paul traite des divers
problèmes qui se posent à Corinthe, selon Barth il ne cesse de regarder vers

22 K. Barth, Die Auferstehung der Toten, p. 8.
23 Ibid., p. 11.
24 Ibid., p. 1.



254 ANDREW HAY

la mélodie du chapitre 15, où leur résolution sera présentée en une grande
composition polyphonique.

Ce courant argumentatif de la lettre de Paul est ainsi une fonction de

son unité thématique. Barth présente les deux premiers chapitres comme un
« tout », en ce qu'ils traitent ce qui est en effet un unique problème ayant une
unique solution au chapitre 15. Le problème des deux premiers chapitres
est que l'église de Corinthe souffre d'une « vitalité religieuse » débridée, qui
résulte dans la création de « ayiapaio. religieux ». Tout cela risque d'éclipser
la pure spontanéité de la grâce divine25. Barth paraphrase la « remarquable
harangue » de Paul contre les Corinthiens de cette manière :

Revenez maintenant à la cause, à la cause de Dieu, à l'origine de votre
christianisme, à votre génération en Christ [...]. Abaissez-vous de votre sagesse,
de vos excès, de votre richesse, de votre conscience de rois [...]. Abaissez-vous
dans la folie et la honte du Christ, où est la vérité, où aucun être humain, pas
même le chrétien, n'est grand, mais où Dieu seul est grand ; c'est là que vous me

trouverez, moi, Paul, votre père en Christ26.

Ce thème fournit à Barth son orientation exégétique lorsqu'il considère les

problèmes des deux premiers chapitres. Plus spécifiquement, les désaccords
factieux émergent dans l'église parce que les partis en présence ne se rendent

pas compte du fait que le « témoignage du Christ » ne doit pas devenir « un
objet de pouvoir et d'exploits religieux. » Il est « simplement la relation de

la sagesse à la ptnpla, de la folie à la cjocpta. Il est la Eocpla de Dieu, plutôt
que la sagesse d'aucun être humain»27.

Examinant les sujets de la sagesse et de la folie, Barth voit évidemment
son travail théologique comme ayant en partie pour tâche d'écouter le

cantus firmus. Le dispositif le plus souvent utilisé pour rappeler cette unité
est la répétition fréquente de l'expression arco tori 0eoû, von Gott (« à partir
de Dieu»), qui selon ce qu'il déclare dans le commentaire des chapitres 1-2,

«est à l'évidence le nerf secret de l'ensemble de cette section»28. Ce «(à
partir) de Dieu» résume la question essentielle dont traite la lettre, à

savoir l'opposition entre «la conscience de soi enflée ou le pouvoir de
Yhomo religiosus» et la réalité de l'Évangile «sous le soleil de la grâce
chrétienne»29.

Il est temps maintenant d'examiner cette concentration sur une seule

trajectoire argumentative et unité thématique dans l'exposition par Barth
des deux premiers chapitres de la lettre de Paul, avec ses exhortations
éthiques et épistémologiques.

25 Ibid., p. 3.
26 Ibid., p. 6.
27 Ibid.
28 Ibid., p. 4.
29 Ibid., p. 5.



L'ÉXÉGÈSE DE 1 CORINTHIENS 1-2 PAR KARL BARTH 255

2. Sagesse et folie

Dans le cadre de ce que Bultmann appelle « un excellent aperçu exégé-
tique»30, Barth en vient à examiner la présentation par Paul de l'antithèse
évangélique vis-à-vis de la négligence, dans la communauté corinthienne,
du Ù7tô toù 0£où. La forme générale de la lecture par le théologien réformé
de la division paulinienne entre sagesse et folie peut être indiquée de manière
relativement succincte. Barth écrit: «Paul parle [dans les deux premiers
chapitres] de manière à ce que la parole de la croix devienne, face à la

vitalité religieuse des Corinthiens et sa négativité sans merci, le paradoxe
indissoluble, l'ange à l'épée de feu devant les portes du paradis»31. En raison

de sa vitalité religieuse assurée, la communauté corinthienne a manqué
d'une «connaissance de Dieu» adéquate et d'une eschatologie correcte.
Ce manque a répandu une mécompréhension dangereuse de la situation
des croyants, en empêchant de voir la foi, la pratique et la connaissance
chrétiennes à la lumière de leur position devant Dieu, qui est une position
de dépendance vis-à-vis de ce que Paul appelle le A.ôyoç toù otaupoù, cette

puissance et cette sagesse de Dieu contre la «négativité sans merci». Dans
la lecture de Barth, la notion paulinienne de «parole de la croix» n'est

pas simplement un entweder-oder conceptuellement maladroit, mais le cœur
même du témoignage àito toù 0eoù, à savoir que « le salut ne peut venir que
de Dieu, toujours à jamais de Dieu seul »32. Et cette « parole de la croix »

est «folie, pure folie pour celui qui est perdu », car c'est le bon plaisir de

Dieu de sauver celui qui croit par la peupla toù KqpùypaToç (1 Co 1,21 ; «la
folie du message»), «que le non-croyant ne peut que trouver absurde»33.

Ainsi, par la prédication du « Dieu crucifié », certains viennent à croire, ce

qui veut dire que certains, dans le style dialectique de Barth, « croiront cette
Verkerhtheit (renversement) » de la croix, la puissance dans la faiblesse de

Dieu, la sagesse dans l'absurdité et la folie apparentes de la «parole de

la croix»34.
Dans ce mouvement initial de son exposition du premier chapitre, Barth

cherche une fois encore à offrir une incise au moment de commenter les

mots de Paul «la parole de la croix est folie» (1,18) et le fameux «la folie
de Dieu est plus sage que les hommes, et ce qui est faiblesse de Dieu est plus
fort que les hommes» du v. 25. Nous avons déjà évoqué l'incise suivante :

«la faiblesse de Dieu (ce vide inconnu dans lequel Dieu nous place quand
la Croix devient vraiment le critère de la connaissance de Dieu), cela est

plus fort que l'homme. » Si cette prédication de la parole de la croix est

30 R. Bultmann, « Karl Barth, "La résurrection des morts" », Foi et
compréhension, t. 1, P- 50.

31 K. Barth, Die Auferstehung der Toten, p. 7.
32 Ibid., p. 1.
33 Ibid., p. 8.
34 Ibid.



256 ANDREW HAY

folie, et qu'ainsi croire cette parole est « croire une absurdité » - à savoir,
la Verkehrtheit de la croix, le vide dans lequel nous sommes transférés par
les mains de Dieu comme le seul critère de la connaissance de Dieu - « que
sommes-nous alors ?», demande Barth; «[qjuelle place y a-t-il pour nous
entre le ciel et l'enfer? Que signifie alors le salut?»

Pour répondre à ces questions, Barth articule ce qu'il appelle le

«paradoxe de l'élection chrétienne», à savoir que, selon 1 Co 1,28, «les
élus sont, en effet, toujours les plus fous du monde, les faibles, les ignobles,
les méprisables du monde, pour faire honte au sage, pour faire honte aux
forts»35. C'est-à-dire - à l'opposé de la vitalité religieuse corinthienne -
que c'est l'affaire du choix de Dieu, qui fait que xà pi) ovxa («ce qui n'est

pas» ; 1,28) ait son «être en Jésus-Christ [...], la aocpia ôotô 0soù, qui a été

fait pour vous sagesse venant de Dieu»36. Là se trouve, selon Barth, la

plénitude de la révélation. Pour Barth, dès lors, une grande part de ce qui est

en jeu dans 1 Co 1-2 concerne la manière dont l'existence de l'église dans
le temps doit être réalisée. La tentation à laquelle les membres de l'église
avaient succombé était de se considérer eux-mêmes comme remplis de tous
les bienfaits du salut et comme étant en possession de ces bienfaits. Or ce qui
compte vraiment, « ce n'est pas la plénitude de leurs possessions », clarifie
Barth, mais «la sagesse dans la folie de Dieu, la force dans la faiblesse de

Dieu, la plénitude dans l'espace vide, qui ne sera pas rempli sauf par la
réalité, par l'action et la parole véritables de Dieu»37.

Paul demande aux Corinthiens de se considérer eux-mêmes comme
étant situés sur 1'«échelle de la croix du Christ»: d'un côté, «la mort
[...] ce qui est absolument dernier parmi ce que nous pouvons voir et

comprendre», et d'un autre côté « [l]a vie dont nous ne savons rien », c'est-
à-dire la vie même de Dieu, que Dieu seul donne entièrement en accord avec

«sa révélation dans la résurrection du Christ d'entre les morts»38. La foi
chrétienne prend place dans le temps de la transition, entre la vieille réalité
du péché et de la mort, et la manifestation définitive de la nouveauté dans
1 "eschaton. Et bien que Barth nous rappelle que Paul ne «parle pas encore
de la resurrection » dans ces chapitres, l'apôtre n'insiste pas moins, même
ici, sur le fait que la résurrection est l'horizon divin de notre existence39.

La vie et le monde sont finis, ils sont «la chose absolument dernière».
Dieu est la plénitude, celui qui est révélé dans la sagesse de la folie de la
croix. Ceci est crucial : Dieu est l'origine d'un nouveau mode d'existence et
de la connaissance de lui-même. Paul ne concédera pas que cette nouvelle
existence puisse être simplement considérée comme une modulation de

l'existence humaine et naturelle. Une fois encore, la « harangue » de Paul

35 Ibid., p. 8.
36 Ibid., p. 8-9
37 Ibid., p. 9.
38 Ibid., p. 7.
39 Ibid., p. 7.



L'ÉXÉGÈSE DE 1 CORINTHIENS 1-2 PAR KARL BARTH 257

retentit ici : « abaissez-vous dans la folie et la honte du Christ, où est la
vérité, où [...] Dieu est grand », où « Dieu lui-même peut seul être le sujet de

la connaissance de Dieu»40.

Eschatologie, épistémologie et éthique

Il y a bien sûr beaucoup d'autres choses à relever dans cette section
consacrée aux deux premiers chapitres de l'épître de Paul aux Corinthiens :

un essai de rendre compte de l'usage paulinien de la oocpîa juxtaposée à

l'ÙTioôdçiç 7rv£Û|iaroç de 2,4, un développement sur la « sagesse de l'homme
mûr » de 2,6, et la fascinante oscillation dialectique dans le traitement par
Barth de la porpia toù KripûypaToiç en 1,2141. On pourrait examiner tout
cela. Cependant, il y a un thème qui traverse l'ensemble de la présentation
de Barth, et qui n'est pas de la moindre importance pour comprendre
La résurrection des morts et sa place dans son travail des années 1920, à

savoir l'intégration de l'épistémologie, de l'eschatologie et de l'éthique.
Bultmann a suggéré que l'interprétation barthienne de la «sagesse»,

de la «connaissance» et de 1'«éthique» au long de sa présentation des

chapitres I et 2 aurait mérité « une formulation conceptuelle encore plus
rigoureuse»42. Évidemment, pour Bultmann cela veut dire que Barth n'a

pas été assez explicite dans son approche exégétique du texte, surtout
dans son interprétation, qui «n'est pas bonne», du concept de oocpia au
chapitre 1 au moment d'interpréter la aocpia dans le deuxième chapitre43.
Et pourtant, si la critique de Bultmann est que Barth manque, jusqu'à
en devenir irritant, de clarté quant aux connecteurs philologiques de la

« sagesse », de la « connaissance » et de 1'« éthique » entre les deux premiers
chapitres, on pourrait répondre que sa réticence est le reflet de celle des

textes qu'il prend en considération. Si, d'un autre côté, la charge est

que Barth souligne tant que Dieu est le sujet de la connaissance que
l'homme finit par disparaître, alors un malentendu plus fondamental sur
La résurrection des morts se laisse entrevoir. Selon la lecture de Paul
proposée par Barth, c'est précisément parce que «Dieu lui-même est le

sujet de la connaissance de Dieu» que la destinée de l'humanité, comme
l'attente de cette destinée dans l'action présente, sont des éléments au sein
de la « capacité » de comprendre que « le christianisme est particulièrement
concerné par la connaissance de Dieu ; pas par ceci et cela, pas à propos
de certaines choses, seraient-elles ultimes, mais par le "ou bien, ou bien",

40 Ibid., p. 10.
41 Ibid., p. 9.
42 R. Bultmann, «Karl Barth, "La résurrection des morts"», Foi et

compréhension, t. 1, p. 55.
43 Cf. ibid., p. 53.



258 ANDREW HAY

la compréhension ou l'échec de compréhension de ces trois mots, àzà toù
0eoü. »44

C'est-à-dire que Barth, en lien avec le àno roû Osoù, rejette toujours à

nouveau l'idée que la connaissance naturelle puisse être une voie vers Dieu.
Aucune relation à Dieu n'est donnée dans le savoir humain comme une
qualitas humaine. Et pourtant la grande vérité du ànà roù 0eoû n'efface

pas la réalité humaine. Elle la «reschématise» plutôt, à la lumière de

ce «ou bien, ou bien.» Cette «reschématisation» est une «recréation»,
l'annihilation de l'entendement humain anarchique et son remplacement
par la «plénitude de la révélation» dans le Christ crucifié, et la réalité qui
remplace l'ancien est entièrement miraculeuse, la coordonnée créaturelle
de l'euro toû 0eoù donnée par l'Esprit saint. Mais qu'il y ait une telle
coordonnée ne fait pas de doute pour Barth. «Comme ceux qui ont reçu
l'Esprit de Dieu», commente-t-il à propos de 1 Co 2,10-11, «nous savons
ce qui nous est envoyé de Dieu dans Christ le crucifié [...]. Le prérequis
de tout discours et de toute écoute dans la communauté chrétienne est le

7tveùpa, le saint Esprit divin qui ici ouvre la bouche, là les oreilles»45.
Considérer ces passages en dehors du contexte de La résurrection des

morts risque de faire passer à côté du potentiel ontologique que recèlent
l'épistémologie et l'eschatologie de Barth. La réalité déterminante de Jésus-
Christ le crucifié et le ressuscité est riche en puissance « reschématisante. »
Par cette puissance, la condition humaine a subi un changement total et
bénéfique. Après Vendredi saint et le dimanche de Pâques, et dans l'attente
de la îtaporiaia, ce que nous ne sommes pas (c'est-à-dire: des êtres à la
fois sages et ressuscités) peut être dit correspondre à ce que nous sommes,
à savoir les fous qui croient en la sagesse et la puissance de Dieu. Cette
équivalence, bien qu'elle soit au-delà de ce que nous voyons en nous-mêmes,
est centrale pour notre situation morale et noétique, c'est-à-dire pour le type
d'agents que nous sommes et pour le type de circonstances dans lesquelles
nous sommes appelés à savoir et à agir. C'est la double « promesse sous
laquelle l'église est placée», écrit Barth, pour à la fois «célébrer le festin
[...] de l'agneau immolé» et pour «se réveiller, [car] le jour de Pâques est
arrivé»46. Ainsi, Barth peut-il remarquer, «les chapitres 1-2 doivent aussi
être entendus en un sens éthique [...] et aussi [négativement] comme un

manque de connaissance»47.

Mais en quel sens cette situation épistémico-eschatologique est-elle
une situation morale? A ce point de son œuvre, Barth aborde encore ce

point avec fébrilité, il est très loin encore de la puissance imaginative de
la présentation de l'éthique au terme de la doctrine de la réconciliation
(Dogmatique 1V/4). Dans son exégèse de 2,6-7 («Pourtant parmi les

44 K. Barth, Die Auferstehung der Toten, p. 10-11.
45 Ibid., p. 10.
46 Ibid., p. 12.
47 Ibid., p. 11.



L'ÉXÉGÈSE DE 1 CORINTHIENS 1-2 PAR KARL BARTH 259

hommes mûrs qui ont part à la sagesse [...]. Mais nous partageons la sagesse
cachée et secrète de Dieu »), Barth résiste à la tendance moralisante qui fait
de l'affirmation de Paul une simple injonction, et préfère noter - peut-être
avec en tête le modulo nostro attemperat de Calvin (« il s'accomode à nostre
capacité »)4S - que l'humanité « n'atteint pas cette sagesse par la poursuite
de quelque connaissance ésotérique et autres choses de ce genre.»49 Là

encore, Barth conçoit la condition morale et noétique du croyant comme
une condition suspendue à 1'«échelle de la croix», avec à la fois la mort
humaine et la mort du Christ d'un côté, et de l'autre la vie éternelle que
Dieu seul donne entièrement par « sa révélation dans la résurrection » et le

don du saint Esprit « de Dieu en Christ le crucifié »50.

On pourrait dire que Barth s'oriente vers une conception de la condition
éthique et noétique de l'être humain sur 1'«échelle de la croix», en quelque
manière suspendu entre un événement de transition vers la nouvelle réalité

indiquée à la fois par la folie de Vendredi Saint dans les deux premiers
chapitres de l'épître de Paul, et par la sagesse de Pâques au chapitre 15. La
mort et la résurrection de Jésus créent ainsi une forme particulière d'histoire
éthico-épistémique, non pas comme la mise en acte d'une identité stable,
mais comme une vie présente «dont nous ne connaissons rien», «vie que
nous ne vivons pas et qui pourtant est notre vie.»51 En effet, l'une des

manières de comprendre ce que Barth a trouvé dans le cantus firmus de

Paul, c'est-à-dire dans les chapitres 1-2 jouant la mélodie du chapitre 15,

c'est de dire qu'il y a vu un exercice, par un apôtre, d'enseignement éthique
et épistémologique - non pas au sens d'une éthique (ou d'une épistémologie)
des vertus, mais au sens d'une tentative pour souligner l'importance de la
condition eschatologique de l'église pour des problèmes tels que ceux de la
vie en communauté, la connaissance, les comportements, etc. Selon Barth,
l'apôtre Paul s'attaque aux problèmes éthiques et épistémologiques de

Corinthe en exhortant la communauté par des descriptions de la condition
morale et noétique dans laquelle ils se trouvent et en pointant vers leur
incongruité : « L'incapacité [des Corinthiens] transforma la croqua àno Osoû

qui leur était offerte, la sagesse de Dieu, en sagesse humaine»52.

48 J. Calvin, Commentarius in epistolam Pauli ad Corinthios /, in G. Baum,
E. Cunitz, E. Reuss éd., Corpus Reformatorum, t. 69, Braunschweig, Schwetschke,
1892, p. 337 : « se enim modulo nostro attemperat, quum nobis loquitur. » Cf.
Commentaires de Jehan Calvin sur le Nouveau Testament, Paris, Meyrueis, 1855, t. 3,

p. 305 (sur 1 Co 2,7).
49 K. Barth, Die Auferstehung der Toten, p. 7.
50 Ibid., p. 10.
51 Ibid.
52 Ibid., p. 10.



260 ANDREW HAY

Conclusion

Une partie de ce que Barth essaie de montrer en 1 Co 1-2 est une vision
de la condition morale et noétique de l'église suspendue sur 1'« échelle de la
croix », entre la sagesse de Dieu et l'apparente folie de croire en la «parole
de la croix », entre la réalité de la mort et la vie à venir. L'épigraphe de

La résurrection des morts contient un passage pertinent de Calvin :

Combien donc que Iesus Christ nous présente en l'Evangile une vraye et droite
plenitude de tous biens spirituels, toutesfois la iouyssance en est encore cachée

sous la garde et comme sous le cachet d'espoir, iusques à ce qu'estans dévestus de

nostre chair corruptible, nous soyons transfigurez en la gloire de celuy qui nous
précède en ordre. Cependant le sainct Esprit nous commande de nous reposer sur
les promesses [...], comme de fait nous ne possédons point Iesus Christ, sinon
entant que nous le recevons et embrassons, estans revestus des promesses de

l'Evangile53.

L'insistance de Calvin sur le caractère caché de la révélation, sous la forme
d'une promesse, à la lumière de l'eschaton, annonce exactement les grandes
lignes de ce que Barth trouve chez Paul, y compris ici aux chapitres 1 et 2.

11 reste pourtant que le résultat de Barth selon lequel il y a une unité dans

l'épître - quel que soit le mérite de son interprétation du cantus firmus -
peut conduire à un tournant, des questions morales et épistémologiques
spécifiques (la folie de la sagesse mondaine, «avoir l'esprit du Christ»,
etc.) vers la question ultime qui éclaire ces questions spécifiques en tant
qu'opposition à la grâce et que vitalité religieuse. Ce qui retient Barth
de discuter plus avant l'éthique et l'épistémologie en elles-mêmes dans
La résurrection des morts, c'est probablement le fait qu'il se limitait à

sa tâche première, la tâche exégétique. Dans plusieurs cours à partir de

juin 1923 sur les confessions de foi réformées, Barth signale son intérêt
grandissant pour la première théologie réformée :

Les premiers réformés [...] partageaient la vision scolastique très antisentimentale

que la vertu ou, dans ce cas, la religion, le christianisme, peut être enseigné.
[C'est-à-dire] que nous pouvons connaître, sur la base de la révélation, du
christianisme, la réfraction de la lumière divine dans le prisme de la conscience
humaine, qui n'est pas elle-même la lumière mais qui peut peut-être porter
témoignage de cette lumière54.

Cela signifie que, dans la mesure où la «distance infinie entre Dieu et
l'homme », entre la sagesse dans la folie de Dieu et la sagesse de l'homme du
siècle, n'est pas supprimée, la tradition réformée se sent libre de « raisonner,
moraliser et historiciser»55, au moins quand elle suit la voie de Calvin

53 J. Calvin, Institution, II,ix,3 ; éd. Jean-Daniel Benoit, Paris, Vrin, 1957, t. 2,

p. 192.
54 K. Barth, Theologie der reformierten Bekenntnisschriften, p. 130.
55 Ibid.



L'ÉXÉGÈSE DE 1 CORINTHIENS 1-2 PAR KARL BARTH 261

catéchète, pour qui «la vie [...] est affaire de questions [qui] sont posées»,
où la « réponse pour la connaissance humaine» ne se trouve que dans « une
forme de connaissance», à savoir « que nous puissions connaître la majesté
de notre Créateur. »56 Dans La résurrection des morts, Barth interprète les

notions pauliniennes de sagesse et de folie précisément comme la manière
de poser ces questions à propos de notre tâche éthique et épistémique, et la
manière d'y répondre selon « l'unique forme de connaissance » : connaître
la majesté du Christ crucifié57. Que les problèmes posés par les notions de

sagesse et de folie aux deux premiers chapitres de l'épître de Paul - c'est-
à-dire l'élection, la révélation, l'éthique et l'eschatologie - aient pu générer
une connaissance et un éthos spécifiques, voilà qui fascinait Barth toujours
davantage dans sa lecture de l'Écriture.

56 Ibid., p. 131-133.
57 K. Barth, Die Auferstehung der Toten, p. 10.




	L'éxégèse de 1 Corinthiens 1-2 par Karl Barth dans La Résurrection des Morts

